Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

‘ Slavisticna.p65

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL._2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

UDK 82.0:165.75
France Bernik
ZRCSAZU v Ljubljani

KULTURNA IDENTITETA V OBDOBJU GLOBALIZACIJE
Nevarnosti in perspektive

Tema je specificna, ker zadeva slovensko in vsako nacionalno kulturo posebej,
splosna, ker zajema vse nacionalne kulture skupaj, predvsem pa je aktualna, proces
globalizacije se odvija — zdaj in tukaj. Izbrali smo slovenski primer, nekak pars pro
toto, saj vse evropske kulture vstopajo v obdobje globalizacije v priblizno enakih
zunanjih pogojih. V tem smislu kaze uvodoma na kratko predstaviti substanco
Slovencev, ki pogojuje kulturo in oblikuje njeno vsebino, v skrajni doslednosti doloca
njeno iden-titeto.

In kaj je nacionalna, kaj kulturna identiteta? Izvorni pomen identitete je istost
oz. skladnost, skladnost med lastnostmi nekega pojava, osebe ali skupine oseb, med
stvarjo in njenimi pojavnimi oblikami. Identiteta je torej dinamika skladnosti, ki je

pripeta na temeljna, morda kar trajna izhodisca. In tako skladnost je treba iskati v

nacionalni zgodovini kot tudi v zgodovini kulture.

S tega vidika je o nasih daljnih prednikih mogoce reci, da se je njihova skupinska
zavest, iz katere se je pozneje razvila nacionalna zavest, zacela oblikovati v casu
med 7. in 9. stoletjem, v obdobju Karantanije, svobodne plemenske skupnosti v
vzhodno-alpskem prostoru. Po razpadu karantanske skupnosti je prisio do usodnega

preloma. Nastopilo je vec kot tisocletje dolgo obdobje podrejenosti tujim, etnicno

mocnejsim vladavinam in trajalo do zacetka 20. stoletja. Tedaj pa so se Slovenci
osvobodili dolgotrajne germanske nadvlade in prisli — brez takrat pretezno slovenske
Primorske in Koroske — v jugoslovansko drzavo, v drzavo jezikovno sorodnih narodov,
kar je pomenilo velik napredek v njihovi teznji po samostojnosti, ne pa koncnega
cilja. Niti prva Jugoslavija, kraljevina konservativnega tipa, niti druga

jugoslovanska drzava s totalitarnim komunisticnim sistemom nista izpolnili
pricakovanj. Sele v nasem casu je lastna drzavnost postala sestavni del slovenske

zavesti. Lastna drzavnost kot nekaj prelomno novega pomeni prvo znacilnost sodobne
identitete Slovencev.

V omenjeni zgodovinski okvir, v ¢as Karantanije in po njej, sodi krscanstvo,
osrednja duhovna sila Slovencev, ki pa ne obstaja sama, saj zivi krs¢anski pogled na
svet od razsvetljenstva dalje z liberalno, v dvajsetem stoletju tudi z marksisticno
ideolosko opozicijo. Slovence je krscanstvo povezalo z evropsko kulturo, hkrati je
oblikovalo in krepilo slovensko jezikovno samobitnost. Casovno vzporedno z njim je
hodila kultura v Sirsem smislu. V tem je dolocena skladnost, dolocena identiteta, saj
se zdruzujeta poglavitni komponenti nase duhovne preteklosti, pa tudi sedanjosti.
Neredko je krscanstvo udejanjalo narodnoobrambno vilogo in neredko je kultura
nasla v krscanstvu zaveznika pri nacionalnem, moralnem, estetskem in drugacnem
osvescanju ljudstva oz. naroda. Gre seveda za kulturo v klasicnem smislu, za

3 23.6.03, 12:49


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

~ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

‘ Slavisticna.p65

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL._2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

4 Slavisti¢na revija, letnik 51/2003, posebna Stevilka

dolgotrajno prizadevanje clovestva, ki ga po Immanuelu Kantu oznacuje razvoj iz
“surovega” stanja narave, ko narava obvladuje cloveka, do stanja, v katerem clovek
obvladuje naravo. Kultura pomeni torej vsoto vseh vrednot, vseh pridobitev
razsvetljevanja, izobrazevanja, umetnosti, znanosti, religije, pomeni vsa stremljenja
po odkrivanju “visje narave” v ¢loveku, po utrjevanju bolj razvitih, bolj plemenitih
oblik clovekove eksistence.

Razumljivo je, da vsako nacionalno kulturo najprej pogojuje nacionalni jezik.
Zlasti v knjizevnosti, enem od glavnih temeljev kulture, pomeni jezik prvo in absolutno
zavezujoco vrednoto. Dejstvo, ki verjetno ne bo nikoli izgubilo osrednjega mesta,
Ceprav je ravno nacionalni jezik nevarno povezan z nasim casom kot njegovo najbolj
obcutljivo, v pravem pomenu nevralgicno podrocje. Knjizevnost kot umetnost jezika
oziroma nacionalnega jezika se prav v tem, v tej posebnosti, razlikuje od glasbe,
slikarstva, kiparstva ali arhitekture — od umetnosti, ki govorijo z nadnacionalnim,
vsem razumljivim, v pravem pomenu univerzalnim jezikom. Drugacna od omenjenih
umetnosti je knjizevnost prav zato, ker uporablja nacionalni jezik. Njena zveza z
nacionalnim jezikom je torej najbolj logicno, najbolj naravno dejstvo. Zato je pomenil
in pomeni slovenskim pesnikom in pisateljem kot utemeljiteljem nase kulture jezik
nezamenljivo sredstvo ustvarjanja. Naj v dokaz povedanega navedemo od stevilnih
samo dva primera. Najprej Franceta Preserna, slovenskega pesniskega genija, ki je
imel nemsko Solsko vzgojo. Gimnazijo je obiskoval v Ljubljani, kjer so mescani in
izobrazenci vecidel govorili nemsko, univerzo je Studiral na Dunaju, v prestolnici
avstrijske oz. habsburske monarhije. Vec izvirnih pesmi je napisal v nemscini, nekaj
svojih je prevedel iz slovenscine v nemscino. Obvladal je torej nemscino, vendar je
ostal pri maternem jeziku, ki ga je poznal v najvecji mozni popolnosti, v najtanjsih
pomenskih odtenkih in zvocnih subtilnostih. Podobno kot s Presernom je z drugim
klasikom slovenske knjizevnosti, z Ivanom Cankarjem. Tudi Cankar je, ceprav v
drugem casu, zivel dalj casa v nemskem jezikovnem okolju. Vec kot deset let je bival
na Dunaju, v najbolj obcutljivem obdobju — od svojega triindvajsetega do
triintridesetega leta. V avstrijskem glavnem mestu je imel zarocenko, s katero je
govoril nemsko, z ve¢ sodobniki si je dopisoval v nemskem jeziku, v mladosti je
napisal nekaj lirskih pesmi v nemscini. Pa vendar — slovenski jezik je bil in ostal
instrument njegovega pisateljevanja. Kot mojster jezika se je cutil utesnjenega celo
pri izrazanju v maternem jeziku. 10zil je, kako je “beseda okorna in tezka, skriva se,
bojise ... ” Beseda, zanj malo ustrezna in nezadostna, se mu je zdela “komaj znamenje,
komaj spomin tistega, kar je gledal z lastnimi ocmi”, kolikor sploh ni obupal nad
Jezikom, ¢es “zadnje, za vselej odlocilne, odresilne besede ni, Se nihce je ni slisal, ne
izgovoril”. Tezko si zato predstavijamo, da bi Cankar, neprekosljivi stilist slovenske
knjizevnosti, nezadovoljen celo z lastnim jezikom, ki ga je najbolj obvladal, emigriral
v tuje jezikovno okolje, kjer bi se srecal z drugim, zanj nedvomno prav tako, ce ne Se
bolj nezadostnim jezikom. Seveda poznamo izjeme pri vseh narodih, tudi med Slovenci,
kajti literarni ustvarjalec je neredko postavijen pred dilemo: ali zvestoba maternemu
Jeziku ali nevarna skusnjava in prestop v drugo jezikovno obmocje. Kljub temu velja,
da je nacionalni jezik temeljna znacilnost vsake knjizevnosti. Obstaja namrec intimna
zveza pisatelja in cloveka sploh s prvim jezikom, z jezikom otrostva in mladosti, in samo
ta okolis¢ina lahko razlozi prvobitno, komaj doumljivo zavezanost maternemu jeziku.

4 23.6.03, 12:49


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

‘ Slavisticna.p65

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL._2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

France Bernik, Kulturna identiteta v obdobju globalizacije, Nevarnosti in perspektive 5

Razumljivo je po vsem tem, da je imela nacionalna kultura v slovenski zgodovini
osrednji pomen prav zaradi jezika, v katerem se je izrazala. Podobno je bilo pri
drugih evropskih narodih, kajti jezik nikoli ne obstaja sam po sebi, vedno opravija

Sfunkcijo sporocanja in sporazumevanja. Je najbolj neposreden izraz kulture nekega

naroda ali narodne skupnosti, zato ni mogoce sprejeti pojmovanja, ki jeziku odreka

prednostno vlogo pri nastajanju in obstajanju kulturne identitete.

Kultura kot valovanje ustvarjalnega duha in idej je Slovence spremljala od
zacetkov v zgodnjem srednjem veku do danes. Spodbujala in usmerjala je proces, ki

Jje preobrazil ljudstvo v narod in narod v nacijo. Stoletja je opravijala viogo, ki
praviloma pripada drzavi in njenim ustanovam. Bila je, lahko recemo, drzavotvorna.

Pri tem gre izjemna zasluga prav knjizevnosti, ki je bila ves cas tako ali drugace v
sluzbi narodne ideje. V zadnjih letih druge Jugoslavije se je velik del pisateljev
angaziral celo neposredno politicno, ko se je v teznji po ustvaritvi neodvisne
slovenske drzave uprl totalitarnemu sistemu in vplival na druge demokraticno
mislece skupine in posameznike, da so postali odlocnejsi. V tem smislu so bili Prispevki
za slovenski nacionalni program v 57. Stevilki Nove revije spomladi 1987 in kriticna
drza Drustva slovenskih pisateljev do takratne oblasti pomembna notranja spodbuda
za zgodovinski preobrat ob koncu osemdesetih in na zacetku devetdesetih let. Do

preobrata je prisio, ko je propadel sovjetski imperij in njemu podrejene drzave. Kako

medsebojno odvisni sta bili tudi takrat nacionalna in kulturna komponenta dogajanja,
dokazuje prav dejstvo, da so iz vecnacionalnih tvorb Sovjetske zveze, Jugoslavije in
Ceskoslovaske nastale nove nacionalne drzave. Taka sprememba politicnega tlorisa
Evrope seveda ni bila v nasprotju z duhom casa, zakaj nove nacionalne drzave, med
njimi Slovenija, se danes kot samostojni subjekti mednarodne politike lazje, bolj
enakovredno odlocajo za povezovalne procese demokraticnega sveta.

Neponovljivo je slovensko nacionalno zivijenje in kulturo zaznamoval konec
bipolarne ureditve sveta. Slovenska kultura je bila po drugi svetovni vojni, ceprav v
bolj liberalni obliki kot kultura v drugih komunisticnih drzavah, odrezana od zahoda
— zdaj naenkrat ni bilo ve¢ omejitev. Nasprotno so za vzhodnoevropske kulture
dokoncno sele v letih 1989/90 padle pregraje, ki so jih skoraj pol stoletja locevale
od zahodne Evrope, kulture v nekdanji Sovjetski zvezi pa so Zivotarile loceno od
drugih ze od oktobrske revolucije naprej. Zgodovinska sprememba je zato povzrocila,
da se je v zacetku devetdesetih let zacela reintegracija slovanskih in nekaterih
srednjevzhodnih evropskih kultur v kulturo stare celine. Ponovno zdruzevanje se je
zdelo toliko bolj naravno, ker so bile represivno osamljene kulture skozi dolgo
zgodovino sestavni in soustvarjalni del duhovne Evrope. Seveda ta veliki premik ni
isto kot proces, ki smo mu danes prica, ceprav bi reevropeizacijo evropskega oz.
slovanskega vzhoda mogli razumeti tudi kot neko obliko globalizacije.

Pojem globalizacija se je pojavil okrog leta 1990 in od takrat ga uporabljajo v
ekonomiji, da bi oznacevali stopnjevano prepletanje nacionalnih gospodarstev in

financnih trgov. Z leti se je uporabnost pojma Sirila in danes oznacujemo z njim nova

gibanja tudi zunaj gospodarstva, modernizacije na podrocju komunikacij, ustvarjanje
znanja in dobrin, dejavnosti na podrocju mednarodne varnosti. Globalizacija pomeni
v bistvu, pravi Dieter Nohlen, mnozenje in poglabljanje nadnacionalnih, v pravem

5 23.6.03, 12:49

L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

©MO

‘ Slavisticna.p65

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL._2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

6 Slavisti¢na revija, letnik 51/2003, posebna Stevilka

pomenu svetovnih interakcij, ki vedno bolj povezujejo nacionalne druzbe in
nacionalne drzave. Ceprav globalizacija ni ve¢ izkljucno ekonomski pojav in so
njeni politicni, socialni, kulturni in ekoloski vidiki Se podrejenega znacaja, se vse
bolj razvija v univerzalni svetovni proces. V zacetku je $lo zgolj za kolicinsko Sirjenje
gospodarskih izmenjav, zdaj povzroca proces tudi resne strukturne spremembe v
nacionalnih druzbah, toliko vecje, kolikor bolj so drzave ali druzbe vpete v
mednarodno interaktivnost. Priblizujemo se trenutku, ko bodo nacionalne drzave v
Evropi, c¢lanice Evropske zveze, bistveno spremenile model svojih pristojnosti.
Nadnacionalne gospodarske in druge povezave bodo postale tako vplivne, da bo
treba redefinirati nacin delovanja nacionalnih drzav.

Prav zato, ker je globalizacija predvsem gospodarski fenomen, bi se morali najprej
vprasati o materialnih temeljih slovenske kulture. Naj v tej zvezi opozorimo samo na
nekaj okoliscin, sprico katerih se zdi tako vprasanje upraviceno. Pri tem kaze izhajati
iz splosno znanega, ze nestetokrat ponovljenega, vendar nepreklicnega dejstva o
Sloveniji kot drzavi, obdani od mocnejsih sosedov. Ob tem je Slovenija v marsicem e
posebej svojevrstna in vsestransko mozaicno strukturirana. Ze geografsko je mocno
razclenjena — na prostoru, ki meri komaj nekaj vec kot 20 000 km?, se srecujejo Stirje
pokrajinski modeli: alpski, mediteranski, panonski in dinarski. Jezikovno je v
znamenju prave polifonije — materinscina manj kot dveh milijonov prebivalcev se
opira na sedem narecnih skupin in vec kot 45 narecij, ob tem da sta ustavno priznana
Se jezika italijanske in madzarske narodne skupnosti. Raznolika je Slovenija tudi v
regionalno karakte-roloskem smislu — tako imenovani narodni znacaj, ¢e obstaja,
sestavljajo Stevilni po-krajinski znacaji: gorenjski, Stajerski, dolenjski, primorski,
pa kraSevski, notranjski, koroski, prekmurski, prleski in Se kaksni. Opisana
raznorodnost, ¢e ne kar razdrobljenost nacionalne skupnosti, kakor je v nekaterih
okolis¢inah lahko tudi pozitivna, najbrz ne prispeva k notranji ¢vrstosti, k odpornosti
do zunanjih vplivov, zlasti ce upoStevamo nekatere spremljevalne posebnosti, kot so
hitro padanje Stevila rojstev, staranje prebivalstva, mamila, visok odstotek
samomorov. Tudi ¢e omenjene znacilnosti niso samo slovenske, temvec splosne oz.
tipicne za visje razvite druzbe, so razlog, da se nad njimi zamislimo.

Za slovensko kulturno identiteto velja, kar v nacelu velja za identiteto kot tako:
skladnost med bistvom in obliko, medsebojna globinska prezetost oz. integriteta
skladnosti, istost, razvoj istosti, pa nenehno vzpostavljanje in ohranjanje ravnotezja
v njej. Tako dinamiko zahteva predvsem dejstvo, da nacionalna kultura v
informacijsko razviti dobi ne more uspesno delovati osamljena, temvec v kontekstu
drugih, zlasti sosednjih kultur. Ce torej nacionalna kulturna identiteta pomeni
samosvojo realnost, je ocitno, da se njeno dogajanje lahko danes uresnicuje zgolj v
razmerah, v katerih se pojavijajo novi izzivi, nova pricakovanja, nove teznje. V
interaktivnem, vzajemnem procesu se delovanje prepleta z odzivanjem, odzivanje z
delovanjem, tako da je v nacionalni kulturi vedno znova treba graditi skladnost oz.
sorazmernost in hkrati odgovarjati na sunke od zunaj, jih ustvarjalno sprejemati ali
se nanje drugace odzivati. Nevarnost, da nacionalna kultura v razgibanem dogajanju
izgubi svojo identiteto, je zato verjetna zlasti v dveh primerih. Najprej, ¢e kultura do
zunanjih vplivov izgubi potrebno kriticno razdaljo in zataji samosvojost, ¢e podleze

6 23.6.03, 12:49


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

‘ Slavisticna.p65

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL._2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

France Bernik, Kulturna identiteta v obdobju globalizacije, Nevarnosti in perspektive 7

vplivom ali se z njimi celo poistoveti. V tem primeru se ukine sama. Ogrozi oz. zanika
vse znacilnosti, ki jo predstavljajo v njenem bistvu, od jezika do njenih stevilnih

pojavnih oblik in temeljnega poslanstva, zasidranega v tradiciji in iskanju novega,

Se ne odkritega. Druga izguba identitete se utegne zgoditi, Ce se kultura sicer ne vda

pobudam od zunaj, vendar jih zavraca tako, da jih preprosto ne vidi, se odpove

interaktivnemu, tj. vecsmernemu razmerju do sosednjih in drugih kultur. V tem primeru
se spremeni v zaprto strukturo in odloci za samomor, ce zZe ne kratkorocno, zagotovo
v perspektivi. Iz povedanega sledi: nacionalna kultura, ki se hoce v obdobju
globalizacije obdrzati in ohraniti lastno verodostojnost, ne bi smela niti podleci
zunanjim skusnjavam, niti se ne bi smela osamiti od njih in se odpovedati soocanju z
izzivi casa.

Da bi se kultura ne le ohranila, temvec bi ostala trajni sestavni in ustvarjalni del
naroda, h kateremu sodi kot njegova duhovna razseznost, bo morala izpolnjevati
vec pogojev. Najprej se mora zavedati sebe, svoje vioge in poslanstva, ki ga opravlja
v skupno dobro. Spoznati pa bo morala tudi viogo drugih kultur, s katerimi bo Zivela
v vzajemnem, interaktivnem razmerju. Kolikor bolj dejavno oz. kriticno bo soocanje
z drugimi kulturami in kolikor bolj samorefleksivna bo do lastnega delovanja in
uresnicevanja zastavljenih ciljev, toliko lazje se bo uveljavila v dinamiki evropskega
in svetovnega dogajanja. Nujna bo torej kriticna razdalja do sebe in drugih. Da bi
nacionalna kultura dosegla tako stanje, bo morala spodbujati v sebi vecjo proznost
in sposobnost vzivljanja v druge kulture, ne nazadnje z namenom, da v procesu
vzajemnega sozitja utrdi oz. oblikuje lastno viogo. Brez sposobnosti, da bi razumela
druge, brez predvidevanja poglavitnih razvojnih tezenj v Sirsem kontekstu, ne bo
mogla dograjevati lastne identitete, ki je ze bila, odslej pa bo morala biti Se bolj
odprta za spreminjanje — ob trajnih temeljih seveda, ki pomenijo njeno bistvo in ne bi
smeli podlegati ¢asu. Predvidevati moramo, da se bodo v medsebojnem povezovanju
razkrivale protislovnosti, nastopale bodo nejasnosti in tezave v komunikaciji.
Prihajalo bo do spopadanja vplivov, razlicnih vrednostnih sistemov in drugih
tendenc, zato bo potrebna strpnost. Vzajemna, obojestranska strpnost je za obstoj in
rast razlicnih kultur nujna, a tudi mocno zahtevna naloga. Njen pomen je toliko
vedji, e vemo, da je strpno razmerje med posamezniki in skupinami prvi pogoj za
svobodno, demokraticno misljenje in ravnanje. V bistvu je strpnost dialog in
nasprotno: brez dialoga ni strpnosti. Demokraticna druzba brez strpnosti ne more
delovati, ne obstajati.

V sodobnem svetu je treba priznati obstoj drugacnosti z vsemi protislovnimi
razmerami, ki nastajajo, kar pomeni, da ne bo mogoce poenostavljati, ne spregledovati
konfliktnih okoliscin. Nacionalna kultura se bo morala z njimi spopadati, hkrati bo
morala ohraniti zvestobo do sebe, do svoje identitete. Soobstajanje in sodelovanje v

pluralnem svetu bo toliko lazje, kolikor bolj se bo nacionalna, v nasem primeru

slovenska kultura angazirala celostno, kot raznoroden pojav, ki ga sestavlja vec
sistemov, ob klasicni kulturi Se pop kultura in druge alternativne oblike kulture.
Vsaka od teh bo na svoji ravni iskala sticne tocke z drugimi in prispevala k
interaktivnemu ustvarjalnemu prepletanju. Verjetno je, da bodo razlicni sistemi znotraj
nacionalnih kultur blazili drugacnosti in jih zblizevali, povzrocati pa bodo mogli

7 23.6.03, 12:49

L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

‘ Slavisticna.p65

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL._2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

8 Slavisti¢na revija, letnik 51/2003, posebna Stevilka

tudi napetosti in nesoglasja, kar bo treba sprejeti kot naraven pojav zgodovinskega
razvoja.

Tu smo zdaj pri pojmu splosnega razvoja in pri razvoju kulture posebej. Danes ne
govorimo vec¢ o napredku kot Se v minulem stoletju in pred tem, marvec o razvoju, o
pojmu, ki naj bi bil manj ideoloski in hkrati bolj vsestranski. Pri razvoju gre namrec
za kompleks pojavov, ki so tesno odvisni od casa in prostora, od individualnih,
skupinskih in druzbenih vrednostnih sistemov, od konservativnih teZzenj po ohranitvi
temeljev kot tudi od prevratnih hotenj po spremembah. Nanje, na omenjene pojave
vpliva vec dejavnikov, najprej in predvsem gospodarske in politicne razmere, mocno
pa tudi Sirse zgodovinske izkusnje. Po drugi svetovni vojni, v drugi polovici 20.
stoletja, poznamo vec¢ modelov razvoja, pri katerih previaduje ali je v sredisce razvoja
postavljena gospodarska rast. Ob njej se v Sestdesetih letih pojavi teznja po socialnih
spremembah, stremljenje po vecji neodvisnosti — gospodarski, politicni in predvsem
socialni. Razvoj se pojmuje kot izboljSanje konkretnih Ziviljenjskih razmer clovestva,
kot visja raven bivanja, prehranjevanja, zdravja, zaposlovanja, kot vecja socialna
pravicnost. Medtem ko gospodarska rast ostaja med prednostnimi cilji razvoja ves
cas, se konec sedemdesetih let pojavi vprasanje kakovosti in v tej zvezi je opazna
misel iz porocila nemskega kanclerja Willyja Brandta leta 1980: “Ce ne upostevamo
kakovosti rasti in socialnih sprememb, ne moremo govoriti o razvoju.” Odslej se je
koncept razvoja vztrajno Siril in med njegove cilje sta se uvrstila nacionalna
samostojnost in prvic¢ tudi zavest o kulturnih vrednotah in tradiciji. Dolgo je trajalo,
da so se nacrtovalci razvoja spomnili na kulturo, pa Se ta vkljucitev kulture v razvojne
programe se zdi bolj nakljucje kot pravilo, kajti v osemdesetih letih se je pojavila
nova zamisel, ideja trajnostnega razvoja — sustainable development — ki je zasencila
vse drugo. Zamisel, v kateri sta izstopali ob Ze navedenih ciljih kot prednostni nalogi
okoljska problematika in vprasanje medgeneracijskih odnosov. V tem smislu je bil
trajnostni razvoj opredeljen kot “razvoj, ki bo zadovoljeval potrebe sedanjosti, ne
da bi prikrajsal zadovoljevanje potreb prihodnjih generacij”. Razseznost splosnega,
celostnega oz. trajnostnega je razvoj vedno bolj pomikala v kontekst globalizacije, v
obmocje prevladujocega stremljenja v danasnjem svetu, ki je mocnejse od vseh drugih
tezenj in znotraj katerega se snuje nov svetovni red — global governance.

Ocitno pa postaja, da bo vsesplosna gmotna skrb za obstoj kulture in njene
identitete ostala drzavi. Demokraticna drzava v redefinirani viogi bo tudi v prihodnje
morala priznavati avtonomnost kulture v izobrazevanju, znanosti in umetnosti.
Podpirati bo dolzna ohranjanje kulturnih dediscin in mednarodno uveljavljanje
nacionalnih jezikov. Hkrati bo morala pospesevati dopolnjujoco teznjo po seznanjanju
z drugimi jeziki in drugimi kulturami. Te naloge niso neuresnicljive. V naravi stvari
je namrec, da se drugacnosti priviacijo — ob odbojnostih, ki jih ni mogoce izkljuciti.
Kulture razlicnih usmeritev izkazujejo mocno afiniteto po soocanju in vzajemnem
povezovanju. Proces, ki ni nov, postaja vse bolj intenziven, bolj vsestranski, v pravem
pomenu vseobsegajoc. Njegove izzive bodo morale nacionalne kulture sprejeti, ce se
bodo hotele kosati z drugimi kulturami in prispevati dosezke svojih prizadevanj v
zakladnico svetovne kulture. V tem smislu se raznovrstnost kultur ustrezno vkljucuje

8 23.6.03, 12:49


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

‘ Slavisticna.p65

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

France Bernik, Kulturna identiteta v obdobju globalizacije, Nevarnosti in perspektive 9

v demokracijo, prevladujoci politicni model nasega casa, ki v nacelu priznava
enakopravnost razlik oz. enake moznosti za vse in zagotavija ali naj bi zagotavijal

pogoje za njihovo uresnicevanje v praksi. Kaze pa vedeti: Bogastvo svobode, pluralna

ustvarjalnost v kulturi, strpno sozitje med posamezniki in skupnostmi niso
samoumevne danosti. Obstajajo kot moznosti, ki jih je treba vedno znova uveljavljati
in preverjati. Identiteta nacionalnih kultur torej ne bo odvisna zgolj od drzave,
temvec tudi od moci kulture, od njene volje po obstajanju.

SUMMARY

The course of Sovene history was goal-driven. After a short-lived independent tribal com-
munity in Eastern Alps between 7' and 9" cc., the ancestor s of today’s Sovenes lost indepen-
dence for more than a millennium. In the 20" c. they advanced to the degree that they were
included in the Yugoslav state-a state of linguistically independent nations, until they recently, in
the early 1990's, fulfilled their aspirations for independence and established their own state. In
the long period of subjugation, Christianity was the force, together with culture in the broader
sense, which shaped and preserved Sovene language identity. Language is the most direct and
most authentic expression of cultural identity of a nation. In the history of Sovenes, literature—
the art founded in language—was the fundamental element of cultural identity. Until Sovenes
founded their own state, literature performed state-formative role. With therise of globalization
the national state and national culturewere putin a completely new position. Thisisparticularly
true about Sovenia—a state, surrounded by more powerful neighbors. Its national fabric is
mosaic-like, i.e., fragmented in terms of language, geography, and regional character, which
has adverse effects on its inner stability and resistance to external pressures. Hence in the
dynamic era of globalization Sovene national identity could be endangered in two respects.
First, it could lose a critical distance towards external influences, succumbing to them and
abolishingitself. Second, it could simply neglect the external impul ses, abandon interactiveties
with neighboring and other cultures, which would also lead to a suicide. During globalization
national cultural will sustain itself and retain its authenticity only if it can resist the external
temptations, if does not isolate itself and abandon interactive cooperation. When the national
culture asa phenomenon consisting of various orientationsfaces other cultures, it will strengthen
its own identity. Despite the fact that in the future, as it has in the past, the state will have to
providefinancial support for national culture and allow its autonomous functioning, itscultural
identity will never depend solely on state institutions, but also on culture's own strength and
desireto exist.

9 23.6.03, 12:49

L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R OMOoN

‘ Slavisticna.p65

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2003_Kongresna_1.pdf | DOST. 29/01/26 14.34

10 23.6.03, 12:49


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

