@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

UDK 82.0 Bahtin M. M
Miha Javornik
Filozofska fakulteta v Ljubljani

MIHAIL BAHTIN IN OBERIU / OB2PUY
(Psihotipologija nekega obdobja)

V razpravi primerjamo razmisljanja ruskega misleca Mihaila Bahtina z literaturo ruske
poznoavantgardne skupine z imenom OBERIU (OB2PUY - O0benuHeHUE paebHOTO
uckycctBa). Med njihovim razumevanjem sveta v 20. letih 20. stoletja obstajajo
vzporednice. Sprasujemo se, ali so njihova sorodna gledi$¢a v razumevanju kulture oz. o
polozaju individualnega ustvarjalca v njej plod slucaja, znanstva med njimi, ali pa gre za
soroden odnos do dejanskosti, kot se je oblikoval na doloceni stopnji kulturno-
zgodovinskega razvoja. Razprava odgovarja na vprasanje, ali je sorodnost v oberiutovski
refleksiji dejanskosti usodno zaznamovala Bahtinovo razumevanje, kar je posledi¢no
pripeljalo do teorije karnevalizacije, dialoskosti oz. heteroglosije.

The article compares the analyses of the Russian thinker Mikhail Bakhtin with literature
by the late avant-garde group called »Oberiu« (OBOPUY - O6beguHEeHUE paeIbHOrO
nckycctsa). There are parallels between their understanding of the world in the 1920’s. The
question is whether their similar views in the understanding of culture and the position of an
individual/artist in it, respectively, are a coincidence, a result of an acquaintance between
them, or they had similar attitude towards the reality, as it was formed at a certain level of the
cultural-historical development. The article answers the question whether the similarity in
the Oberiuites’ reflection of the reality detrimentally influenced Bakhtin’s understanding,
which as a consequence led to the theory of carnivalization, dialogism and heteroglossia,
respectively.

Namen razprave je sopostaviti idejno koncepcijo M. Bahtina z naziranjem ruske
poznoavantgardne smeri z imenom OB2PUY (oberiuti).! Razlogov za sopostavitev
je vec, navedimo osrednja: 1) M. Bahtin je poznal dela oberiutov ter jih cenil; 2) v
naziranju Bahtina in oberiutov obstajajo sorodnosti. Zanima nas, ali so te sorodnosti
stvar nakljucja, so posledica znanstva med njimi, ali pa lahko govorimo o sorodnem
odnosu do dejanskosti, kot se je pojavil oz. se pojavlja na doloceni stopnji kultur-
nozgodovinskega razvoja.

V razmi§ljanju o teh vprasanjih nas bo zanimalo, kako individualni ustvarjalec v
20. letih 20. stoletja reflektira dejanskost oz. kakSen poloZaj on sam zavzema do nje.
Prevedeno v literarnovedni kontekst — ukvarjali se bomo z vlogo in poloZajem
avtorja/pripovedovalca ter literarnih likov v delih oberiutov. Izhajali bomo iz Bahti-
novega vrednotenja oberiutov (Vaginova), ob tem pa bomo upoStevali njegovo
razumevanje, kot se v 20. letih oblikuje v delih Avtor in junak v estetski dejavnosti
(Agtop u eepoti 8 acreruueckol geareswvHocty, 1920-24), Vprasanje vsebine,
materiala in forme v besedni umetnosti (Ilpob6nema cogepxanus, marepuana u
Gopmbl 8 c108eCHOM XygoxkecT8eHHOM Taopuectde, 1924) in v Problemih

I Kratica pomeni Zvezo realne umetnosti (O9beMHEHNE PEATIBHOIO UCKYCCTBA).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

196 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, §t. 2, april-junij

ustvarjalnosti Dostojevskega (Ilpo6nemubl T@opuectaa J{ocroeackoeo, 1929)2 v
razmisljanje pa bomo vkljucili tudi dognanja iz knjig: Ustvarjalnost Francoisa Ra-
belaisa (Teopuecrao @pancya Pabne) in VpraSanja literature in estetike (Bo-
npoChl IUTEPATypbl U ICTETUKU).

*

Ce se v razpravi sprafujemo o tem, kako se v literaturi 20. let kaZe odnos do de-
janskosti, se vprasujemo o znacilnostih romana. Roman kot nenehno nastajajoci in
spreminjajoci se Zanr namreC najpopolneje izraza (prelamlja — kot bi rekel M. Ba-
htin) druzbeno dejanskost:

PoMaH - eJUHCTBEHHDBIA CTAHOBAILIMICS XKaHp, IMOITOMY OH GoJiee
ri1y6oKO0, CYLIECTBEHHO, YyTKO M OBICTPO OTpaXaeT CTAHOBJIEHWE CaMOI
JIeACTBUTETbHOCTH.

V drugi polovici 20. let opazamo dve prevladujoci smeri v ruskem romanopisju:
prva posveca pozornost zgodbi oz. siZeju (gre za t. i. fantasti¢no-pustolovske ro-
mane),* druga reducira fabulo do nerazpoznavnosti (brezsiZejska oz. ornamentalna
proza).

Ce sledimo mislim M. Bahtina o romanu, imamo potemtakem v romanopisju
20. let opraviti z dvema (gledano posploSujoce) refleksijama stvarnosti. Zanima nas
druga, tista, ki reducira vlogo in pomen fabule. Sem namrec pristevamo po znacil-
nostih tudi romanopisje oberiutov, med njimi tudi romane Konstantina Vaginova, ki
jih je Bahtin posebej cenil.

Ko se sprasujemo o romanu z oslabljeno fabulo in v njem vidimo specifi¢no re-
fleksijo ¢loveka v odnosu do dejanskosti, je vredno citirati misel ruskega akmeista
0. MandelStama iz eseja Konec romana (Koney pomana), napisanega v 20. letih:

Mepa pomaHa - yeJsioBedecKas Ouorpadusi uau cucrema ouorpacduit. /.../
Hanueiimast cyapba poMaHa OyAeT HUYEeM HHBIM, KaK KCTOpHei
pacoblieHust Ouorpacduu, Kak OpPMBI JIMUYHOIO CYLIECTBOBAHMUS, HaxXe
0oJsibllIe YeM pacrblieHUs - Katactpoduyeckoil rudesau 6uorpacdpuu. /.../

2V razpravi upoStevamo tudi dopolnjeno oz. prenovljeno izdajo iz leta 1963 z naslovom IIpoosiemul
noaruku J{ocroesckoeo. Pri navajanju uposStevamo tretjo izdajo, ki je iz8la v Moskvi 1972.

3M. M. BaxTtuH, Dmoc u pomaH, Bonpocwul swreparypul u screruku, Mocksa, 1975, 451.
Roman je edina nastajajoca vrsta, zato v njem globlje, pomembneje, zaznavneje in hitreje odseva razvoj
same stvarnosti (Mihail Bahtin, Teorija romana, Ljubljana, 1982, 12).

4V literarni zgodovini na¢eloma velja, da 20. leta v ruski/sovjetski kulturi pomenijo zavracanje t. i.
tradicionalnega realizma. V romanih zasledimo pogosto elemente ekspresionizma, neorealizma,
eksoti¢nosti (Andrejev, Remizov, Zamjatin), to pa nas napeljuje na razmisljanje o njihovi zvezi s t. i.
fantasti¢nim realizmom Gogolja in Dostojevskega. Ceprav je v drugi polovici 20. let zaznati pove&ano
zanimanje za psihologko motivacijo, kakor jo je v romanih razvijal L. N. Tolstoj (npr. pri Solohovu), je
vseeno prevladujoca znacilnost romanopisja tega ¢asa pozornost, ki jo pripisujejo konstrukcijskim
nacelom, kot jih je razvijala ruska avantgarda Ze v 10. letih. Za prevladujoco smer v romanu 20. let se
je (navkljub specifikam v poetiki posameznih avtorjev) uveljavil izraz konstruktivni roman — kot delo,
kjer avtor v teznji, da bi posebej poudaril pomen konstrukcije, podreja temu jezikovno in
idejno-tematsko plat. (Prim. A. Flaker, Konstruktivni roman/dvadesete godine, Pojmovnik ruske
avangarde 7, Zagreb, 1990.)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Miha Javornik, Mihail Bahtin in Oberiu 197

CoBpeMEeHHBII poMaH cpa3y JIMLIUJICSA U (padyJibl, TO €CTh JEHCTBYIOLEH B
MpuHajJieXxalleM eil BpeMeHU JIMUHOCTH, U TICUX0JIOTUH, TaK KaK OHa He
000CHOBBIBAET YK€ HUKAKMUX AEHCTBUIA.

Misel je za razmiSljanje bistvena: MandelStam ugotavlja, da v sodobnem ro-
manu (kot refleksiji dejanskosti) literarna oseba ni ve¢ aktivna, saj ne zmore ve¢
nobenega dejanja. Ali potemtakem lahko sklepamo, da tovrstno zrcaljenje de-
janskosti v romanu govori o nemoci individuuma, da bi dejanskost sploh reflektiral?

Igor Smirnov v delu Psihodiahronologika odkriva vzporednice med psihi¢nim
razvojem Cloveka kot individuuma in ontogenezo kulture.® Za pozno rusko
avantgardo, kamor $teje tudi oberiute (20. leta 20. stoletja), je po njegovem mnenju
znacilna ponavljajoca se depersonalizacija. Avtor/individuum skusa reflektirati de-
janskost, a vsaki¢ znova ugotavlja, da je v tem neuspesSen. V tej pojavnosti vidi
Smirnov znacilnosti introvertiranega mazohizma. Med bistvene karakteristike
omenjenega psihizma je Steti obcutje, ki ga lahko predstavimo kot vztrajanje v
nemoci. Introvertirani mazohist navkljub stalno ponavljajo¢im se poskusom
razreSiti konflikt med subjektom in objektom (dejanskostjo) ne zmore najti samega
sebe, ali kot pravi Smirnov, njegova refleksija je povsem formalna in brezpred-
metna (Smirnov: 290). Tisto, kar je za to razpravo posebej zanimivo, je, da Smirnov
k introvertiranim mazohistom povsem nedvoumno pristeje tudi M. Bahtina:

Mexpay Ttem piist M.M.baxTrHa (MHTPOBEPTUPAHHOIO Ma30XMCTa) UMEHHO
JIMYHOCTb MHULIUPYET OTKa3 OT JIMUYHOCTHOTO: OHA CTAHOBUTCSI AaBTOPCKOI
II0CTOJIbKY, MOCKOJIBKY OHa TI'0TOBa YCTYNMTb ce0s paju ONpaBAaHUs
4y XKAoro el co3HaHus (JlocToeBcKuil) MM pagu TOro, uToObl CAEIATh
CO3/1aBaeMblil €10 TEKCT OTPa’KeHUEM HapOAHOro Ipa3JHUKa, KapHaBaJa
(Padse, ToroJib) (Smirnov: 293).7

Iz omenjenega navedka je razvidno, da Smirnov sopostavlja Bahtinovo (bahti-
novsko) videnje avtorja, literarnega junaka oz. njuno refleksijo, ki se po Bahtinu
udejanja v polifoniji in karnevalskem odnosu do sveta, s €isto formalno in brezpred-
metno refleksijo, ki je znacilnost introvertiranega mazohizma. Ali lahko po-
temtakem sklepamo, da Bahtin v delih Dostojevskega pravzaprav odkriva zametek
tistega procesa, ki pripelje k ruSenju individualnosti, ko ne moremo ve¢ govoriti o

50. Manpgesbwitam, ColpaHue COYMHEHUH B Tpex ToMax, MexXzyHapogHoe
JIntepatypHoe Coppyxectso 1971, 268, 269. »Merilo za roman je ¢lovekova biografija ali sistem
biografij. /.../ Nadaljnja usoda romana ne bo ni¢ drugega kot zgodovina o razblinjanju biografije kot
oblike, ki govori o obstoju osebnega. Ne samo razblinjanje — pricala bo o katastrofalnem koncu
biografije. /.../ Sodobni roman je tudi brez zgodbe, ostal je brez dejavne osebe, ki bi pricala o Casu, v
katerega sodi. Ta oseba nima psihologije, saj ni zmoZna nobenega dejanja.« (Prev. M. J. — e ni drugace
navedeno, so vsi prevodi iz rus¢ine v nadaljevanju moji.)

6HWrops II. CMupHoB, IlcuxoguaxpoHosoruka, IlcuXoucTopust pyccKoil JIUTepaTypsl OT
poMaHTH3Ma [0 Haluux AHeil, Mocksa, 1994.

7Med tem je za M. M. Bahtina (introvertiranega mazohista) prav oseba sama tista, ki vzpodbudi
odmik od osebnega: postaja avtorska v toliko, v kolikor se je pripravljena umakniti, da bi opravicila njej
tujo zavest (Dostojevski), ali pa zato, da bi bil tekst, ki ga ustvarja, odraz ljudskega praznika, karnevala
(Rabelais, Gogolj).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

198 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, §t. 2, april-junij

jasno prepoznavnem govoru z razvidno aksiolosko pozicijo? Pomeni tudi karnevali-
zacija (samo)ukinjanje individualnosti, ko si ¢lovek v ¢asu ljudskih praznikov
nadene v bistvu le masko in proslavlja idejo vseljudskega, kolektivnega, ki korenini
v mitski zavesti?® Obstaja med deli oberiutov in Bahtinom povezava, se refleksija
dejanskosti v romanu z oslabljeno fabulo prepleta z naziranjem Bahtina?

*

Kot Ze receno, je Bahtin med deli oberiutov posebno cenil K. Vaginova. V pogo-
voru z V. Duvakinom opozori na ve¢ znacilnosti njegovih romanov, ki v bistvu go-
vorijo o karnevalu oz. o karnevalskem obcutju sveta (Duvakin: 188).” Bahtin se us-
tavi ob romanu Kozlovska pesem (Koz.iunas nechw), ki Ze v naslovu govori o
karnevalski, obredni formi v ¢ast bogu Dionizu. Pri tem veliko pozornosti posveti
nacinu, kako je v romanu predstavljen eden osrednjih likov — Teptelkin:

Bupgute 511, camoe HaszBaHue »Ko3JmMHasi NecHb« - 3TO JOCJIOBHBIN
MepeBo/] ApeBHETPEUeCKOTro Ha3BaHUs »Tpareausi«. To ecTb MecHb KO3J1a,
Ko3J1a. I repoeM 3TOro pomMaHa SIBJSETCS HEOOBIYHBIN, CBOEOOpa3HBII
yesoBek TenresnkuH. /.../ da. Tparuveckuili repoil, KOTOPbIil... U TparuueH
U HeTparuveH - M CMELIOH, U UYyJaKoBaT, U HeJlel — U B TO Xe& BpeMs
riy6oko tparnueH. 9to Temnresnkun (Duvakin: 194).10

Teptelkin Zivi Zivljenje pomembnega, tragi¢nega in cudno-Cudaskega Cloveka —
ali kot pravi Bahtin — to je svojevrstna tragedija smeSnega cloveka, ki je predstavljen
na specific¢en nacin:

BooOuie aT0 coBeplieHHO cBoeoOpa3Has, s Obl cKas3ajl, B JIUTEpaType
Tpareaus, Tpareaus — BOT MOXHO TaK 3TO Ha3BaTb — Tparefusi CMELIHOIo
yesioBeka. CMelIHOro yesioBeka. Tpareust uyjaka, HO TOJIbKO He B CTUJIE
JlocToeBCKOT0, @ B MHOM CTUJIe HECKOJIbKO. BooOllie oueHb MHTepecHasl,
oueHb JIrodonbiTHas cyApda (Duvakin: 197-98).!!

8Vec o tem vprasanju gl. v razpravi M. PoiksinH, Tesia Teppopa (Te3UChl K JIOTHKE HACUIIUS),
baxrunckuii c6opruk, 1, Mocksa, 1990. Riklin vidi v bahtinovskem karnevalu obliko nasilja, ki je
usmerjeno proti telesu individuuma in proti sami individualnosti.

9Ce ni drugate navedeno, so citati iz knjige, ki so jo uredili leta 1996 pod naslovom Becespi
B. 1. Aysakuna ¢ M. M. baxTuHom na Moskovski drzavni univerzi. — Da smo v razmisljanju na
pravi poti, govori tudi spremna beseda T. Nikoljske k delom K. Vaginova: »Ilepen unrarenem
BarMHOBCKMX POMAaHOB MPOXOAUT HACTOsILL[ee KApHABAJIbHOE LIECTBUE Uy JaKOB BCEX MacTeil.
DTy ocobeHHOCTb Mpo3bl BarmHoBa BblcOKO LieHMJ Muxamis baxTWH: ’BOT MCTUHHO
KapHaBaJIbHBII MUcaTesb’, — CKa3ajJ ydyeHHBbIl B pasrosope ¢ A.Byaucom (Vaginov: 8). —
»Bralec Vaginovljevih romanov spremlja pravi karnevalski sprevod ¢udakov vseh vrst. To specifiko
Vaginovljeve proze je visoko cenil Mihail Bahtin: *To je resni¢no karnevalni pisatelj’, — je rekel
znanstvenik v pogovoru z A.Vulisom.« — Vsi navedki iz del Vaginova so iz knjige KoncranTun
Barunos, Kosnunas nechio (Pomanwt), Mocksa, 1991 (Vaginov). V analizi upostevamo vse enacice,
ki v konéno verzijo sicer niso vkljucene, imajo pa izjemen pomen za razumevanje Vaginovljeve
refleksije sveta.

10Vidite, sam naslov »Kozlovska pesem« — je dobeseden prevod starogrikega poimenovanja
tragedije. To je pesem kozla, kozla. In junak tega romana je neobicajen, svojevrsten ¢lovek Teptelkin.
/.../ Ja. Tragi¢ni junak, ki je tragien in netragi¢en — in smeSen in ¢uden in Storast — in isto¢asno globoko
tragicen. To je Teptelkin.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Miha Javornik, Mihail Bahtin in Oberiu 199

Videti je, da je Bahtin v pogovoru z Duvakinom pozoren na znacilnost, ki je te-
meljna komponenta karnevaleskega odnosa do sveta: to je dvojnost oz. ambiva-
lentnost. Bahtin izpostavlja v govoru o Teptelkinu povezavo nacelno
nezdruzljivega, ki naj bi Sele izgrajevala celoto oz. pricala o celovitosti v dojemanju
(reflektiranju) sveta. Ta dvojnost je nazorno vidna v druZenju smesno-tragi¢nega,
resnobnega/pomembnega in cudno-cudaskega.

In ko navajamo Bahtinove besede o Kozlovski pesmi, govorimo o romanu, za
katerega sam Bahtin pravi, da najpopolneje zrcali dejanskost. Prav v tem se
ponovno vidi preplet dejanskega in fiktivnega (romana) v novo, drugacno celoto.
Vaginov je prototipe za svoje like nasel v ljudeh, ki so Ziveli v tedanjem Leningradu:

He aBTOp, a coBeplIeHHO peaJbHOE JIAL0, KOTOpOEe TOrja XWJo B
ITeTepOypre u cOOBITUS XKU3HU KOTOPOI'O JOBOJIBHO — M MPUBBIYKM U TaK
aasnee - nepeAaHbl B pomaHe. D10 JleB BacusibeBuu IlymmsiHckmit. Bol ero
3HaeTe, KOHeYHo. /.../ [la, BOT TyT ecTb U aBTOOMOrpadduuecKoe JULO — ITO
Heu3BeCTHBIN 1odT. OH pUrypupyer Bce BpemMsi B poMaHe, HEM3BECTHBII
nodT - 3ro Apyr TenrenkunHa. 3arem eme - Kocrst Potukos. D10 oTyactn
Kak pa3... nporoturnom rmocayxwuy [laBen Huxkonaesuu Mepsenes /.../
(Duvakin: 196)."

Prav tako beremo o zvezi med dejanskostjo in romanom v razmis$ljanju o
drugem romanu Vaginova Dela in dnevi Svistonova (Tpygwi u gnu Ceucronosa). 1z
nje izvemo, kaksna naj bi bila ta dejanskost oz. kako jo oseba/lik reflektira. Bahtin
ugotavlja, da gre za avtobiografsko delo (Svistonov naj bi bil sam Vaginov — prim.
Duvakin: 198), ki govori o predstavnikih tedanje dobe. Za razpravo so zanimiva
Bahtinova opaZanja o tipicnem predstavniku tedanje dobe z imenom Kuku. To je
Clovek, ki nima nicesar svojega, kajti vse, kar je imel, je odnesel ¢as. Ostalo mu je
le eno — da reproducira Zivljenje drugih ljudi. Kuku sanjari, da bi prisel v literaturo,
vendar ne more niCesar napisati, saj nicesar ni — refleksija sveta ni ve¢ mogoca.
Preostane mu le, da stilizira prej$nje ljudi in prej$nja obdobja — Kuku se oblaci kot
Clovek iz puskinskih ¢asov. Prica smo tisti vrsti praznine, ki je posrkala vase
razlicne epohe, interese in ljudi, poudarja Bahtin v pogovoru z Duvakinom:"3

IT'Nasplosno je to povsem svojevrstna, jaz bi rekel, tragedija v literaturi, tragedija — tako bi jo lahko
poimenovali — tragedija smeSnega ¢loveka. Smesnega ¢loveka. Tragedija ¢udaka, vendar ne v smislu
Dostojevskega, temvec nekoliko drugac¢na. Vsekakor zelo zanimiva usoda, ki zbuja radovednost.

12,,Ne avtor, ampak povsem realna oseba, ki je tedaj Zivela v Peterburgu, je predstavljena v romanu —
dogodki iz njenega Zivljenja, ki so podani z veliko to¢nostjo — njene navade in tako naprej. To je Lev
Vasiljevi¢ Pumpjanski. Vi ga poznate, seveda. /.../ Ja, tu je tudi avtobiografski lik — to je neznani pesnik.
On se pojavlja vseskozi v romanu, neznani pesnik — to je prijatelj Teptelkina. Potem Se Kostja Rotikov.
Ta se vcasih kaZe... kot da je bil prototip zanj Pavel Nikolajevi¢ Medvedev.« — M.Bahtin je v zacetku
dvajsetih let skupaj s filozofom M.I.Kaganom in filologom ter filozofom L.V.Pumpjanskim oblikoval
t.i. neveljsko Solo, ki je predstavljala tudi filozofsko jedro kasnejSim Bahtinovim razmisljanjem. V
romanu Kozlovska pesem nastopa tudi Bahtin sam v liku filozofa Andrijevskega, na kar opozarjata
V. Kozinov in S. Konkin v tekstu Muxann Muxaunaosuu baxtun, Kpatku odyepk Xu3HU U
TBOpuecTBa h knjigi IIpobsemul nosruxu u ucropuu aureparypeot, 1973.

13 Tudi v Kozlovski pesmi beremo o obCutju praznine, ki jo ob&uti neznani pesnik; v redakciji iz leta
1927 z naslovom Drugi epilog (Bropoe nocnecsiosue), ki ni vkljucen v kon¢no verzijo, ima praznina


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

200 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, $t. 2, april—junij

Hy, HyxHO cka3zatrp, uto 31oT KyKy - 3TO Takoe cBoeoOpa3HOe
IMOPOXKCHUE JITOXU - YeJIOBEK KOTOPBIN, TaK CKa3aTh, HUYEro HE MMeeT
CBOEro coOCTBEHHOT0. UTO y Hero ObLIO OTHSTO BPeMEHEM - He B CMBICJIC
MaTepuaJibHOM. B KOHIle KOHIIOB, €My OCTaJ0oCh TOJBKO OJHO -
BOCIIPOU3BOAUTD KHM3Hb APYTUX JIIOACH, pa3birpbiBaTh UX, OBITh Y4eM-TO.
/.../ Y1 BooOllle Tak 3TO BCE Y HEro cAaejlaHHOe. DTO MYyCTOTa, HO MYCTOTa,
KOTOpasi B TO Ke BpeMs MPUTSHYJA K ceOe pa3JIM4YHbIe CUJIbI, pa3JIMYHbIC
3ITOXM, pa3JIMYHble WHTepechl. MeuTaeT OH O TOM, YTOOBI BOUTH B
JIUTEepaTypy, HO caM OH HHMYEro HAIMCATh HE MOXKET, ITOTOMY YTO y HEro
Hruero Hery. OH MOXeT ToJIbKO cTuim3oBaTh (Duvakin: 198).14

*

Omenjeni deli Vaginova, o katerih se izrazi Bahtin vec kot z naklonjenostjo, go-
vorijo o znacilnostih romana z oslabljeno fabulo iz 20. let. Zanimivo pa je, da prav
v teh romanih najdemo hkrati tudi tista vrednostna razmerja, ki jih Bahtin razvije v
30. letih v teorijo o karnevalskem odnosu do sveta. Povsem nedvoumno je, da je
temeljno strukturno in posledi¢no tudi aksiolosko nacelo v romanu Kozlovska pe-
sem, ki mu pripisuje Bahtin toliko pozornosti v pogovoru z Duvakinom, prav dvoj-
nost oz. ambivalenca. V tej ambivalentnosti pa se vse bolj nazorno oblikuje
spoznanje, da je vsa dejanskost, kakor jo lahko reflektirajo avtor/pripovedovalec in
literarni liki, le ena sama praznina. To praznino moramo razumevati kot specificno
obcutje posameznika, kot nacin refleksije, ki ima posebno vrednost, ta vrednost pa
se oblikuje prav v karnevalskem odnosu do sveta.

Poglejmo osrednja motivno-idejna razmerja v romanu Vaginova, da s tem po-
drobneje argumentiramo zgoraj izre¢eno. Prevladujoce ambivalentno razmerje v
Kozlovski pesmi je misel o razpadu oz. smrti kulture,' hkrati ko smo vseskozi prica
poskusom, da bi avtorju/pripovedovalcu uspelo prepreciti ta razpad. Resitev vidi v
poskusu, da bi zbrali vsa kulturna dejstva na enem mestu, ustvarili nekakSen muzej-
katalog ter tako kulturo resili pred pogubo. To katalogiziranje torej govori o priha-
jajoci smrti kulture (praznini), hkrati ko s tem ponuja moZnost za preobrazbo, za

posebno mesto: »Torga s He Obl1 TenTeIKUHBIM, HEU3BECTHBIM IT0dTOM, huiocodoM,
Kocreit PorukosbimM, Mumreit KorukoBbiM; TOorga st Obls1 OJHBIM JIMLOM, LIEJIbHBIM U
HepenuMbiM. Torga s elle He pacrmaJics Ha OTAEJIbHbIX Jrogeit /../ Ho Beiwen nau s
OKOHYATEJIbHO M3 KHUI'M, OCBOOOJUJICS JIU s OT MOUX I'€poeB, U3rHaJl JU s UX B Mup /.../
4TO CTAHET CO MHOI1, €CIn s AeCTBUTEJIbHO UX M3TOHIO, MOXET ObITb, MOSBUTCS IyCTOTa,
orpomHoe HUUTO« (Vaginov, 23, 509). — »Tedaj Se nisem bil Teptelkin, neznani pesnik, filozof, Kostja
Rotikov, Misa Kotikov; tedaj sem bil Se ena oseba, cela in nedeljiva. Tedaj Se nisem razpadel na
posamezne ljudi. /.../ Ampak ¢e sem dokon¢no odsel iz knjige, se osvobodil svojih junakov, jih izgnal v
svet /.../ kaj bo z menoj, Ce jih dejansko izZzenem, mogoce se bo pojavila praznina, ogromni nic.«

14No, treba je povedati, da je ta Kuku — to je tako svojevrstna stvaritev epohe — ¢lovek, ki, da tako
re¢em, nima nicesar svojega. Vse mu je vzel ¢as — ne v materialnem smislu. Nazadnje mu je ostalo samo
eno — reproducirati Zivljenje drugih ljudi, jih igrati, biti nekdo. /.../ In tako je vse pri njem narejeno. To
je praznina, vendar praznina, ki je pritegnila k sebi razlicne sile, razlicne epohe, razlicne interese. On
sanjari o tem, da bi prisel v literaturo, ampak sam ne more ni¢ napisati, zato ker ni¢esar nima. On lahko
samo stilizira.

I5Ni nakljugje, da ima izjemno pomembno vlogo v romanu prav vpraSanje o krizi griko-rimske
kulture pred nastopom krScanstva.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Miha Javornik, Mihail Bahtin in Oberiu 201

novo Zivljenje kulturne dobrine. Gre torej za smrt nekega kulturnega dejstva, v
kolikor se izgublja njegova prvotna funkcija, in gre za novo rojstvo, v kolikor bo ta
katalogizirana kulturna dobrina zaZivela novo Zivljenje, ko jo bo nekdo vzel iz kata-
loga-muzeja ter jo postavil v drugacen, dejanski kontekst.

Omenjeno razmerje govori o posebni refleksiji sveta, ki pomeni za izgubljajoci
se individuum nacin, kako preseci razpad kulture in zagotoviti sebi mesto v zgo-
dovini. Prav tovrstna ambivalentnost, vidna v romanu, je torej — podobno kot v
Bahtinovem razumevanju karnevalskega odnosa do sveta — temelj za dojemanje
sveta in ga moramo razumeti kot moznost, ki se ponuja individuumu, da zapusti
svojo sled v njem. Spomnimo se Bahtinove opredelitve karnevala in karnevali-
zacije, ko v kritiki Hugojevega razumevanja poudarja, da je prav F. Rabelais (s
katerim se je Bahtin intenzivno ukvarjal) doumel pomen ambivalentnosti. Pri tem je
posebej poudaril vrednost smeha, ki se sicer povezuje s smrtjo starega sveta, ampak
ta smeh naj bi pomenil tudi zacetek v rojevanju novega sveta (Bahtin, Teopuecrao,
138, 139) — in literarni liki v Kozlovski pesmi so najveckrat prikazani kot smesni v
svojem Zivljenju.'®

Ravni materialnega/dejanskega, kulturnozgodovinskega in individualnega so
tako v romanih Vaginova kot v Bahtinovem razumevanju karnevalskega odnosa do
sveta povezane v krogu neustavljivih metamorfoz. Elementi oz. kategorije, ki
sestavljajo te ravni, so po znacaju dvojni: vsakic jih lahko predstavimo kot enotnost
dveh vrednostno razli¢nih predznakov (rojstvo/smrt, svetloba/tema, dobro/slabo
ipd.). Vsaka kategorija nosi v sebi tudi zametek svojega nasprotja. Prav v Kozlovski
pesmi beremo misli Neznanega pesnika (literarne osebe v romanu) o kroZenju,
ponovljivem krogu — ciklu Zivljenja in smrti. To vpraSanje o smrti (praznini) in
Zivljenju pa se vseskozi povezuje z razmisljanjem o kulturi in o poloZaju indi-
viduuma-ustvarjalca v njej:

/../ OH 3HaeT YTO HUKOIJAA CTApoe COJIHLE HE 3aCBETUT, YTO JBAXKJbI
HEBO3MOXHO BOITHU B OAMH U TOT K€ INOTOK, YTO HAYMHAETCS HOBBIIl KpYyT
HaJ, ABYXTBICSIUJIETHBIM KPYroM, OH O€XMT BCce rjyoxe U TJyOxe B
CTapblii, ABYXTBICAUYJIETHBIA KPYT.

/... AJ11 HEU3BECTHOr'O M0JTa YTO TMOEb? — POBHBIM CUETOM IJIFOHYTh, BCE
CHOBA MOBTOPUTCS, KPYTOBOPOT-C.

/../ IHTeIMTeHTHBI!1 UeJIOBeK AYXOBHO XMBET HE B OJHOIl CTpaHe, a BO
MHOTHX, HE B OJHOI 310Xe, a B MHOTMX M MOXeT U30paTh JIH00YyI0 TUOeJb,
OH He I'PYCTUT, a eMy IPOCTO CKYYHO, KOT[a ero rudesib 3aCTaeT J0Ma, OH
TOJIBKO IPOMBIYMT: €llle pa3 TOOOIH BCTPETHJICS, — U €My CTaHET CMELLHO.
(Vaginov: 72, 47, 36-37)""

16 Prim. Bahtinovo mnenje o Teptelkinu, ki ga izrece v pogovoru z Duvakinom!

17/.../0n ve, da ne bo nikoli ve¢ zasvetilo staro sonce, da dvakrat ni mogode iti v isto strugo, ve, da se
zaCenja novi krog nad dvatiso¢letnim krogom, on pa bezi vse dlje in dlje v stari, dvatisoletni krog.
/.../Kaj je za neznanega pesnika poguba? — Pljunes lahko na to, kajti vse se bo znova ponovilo, to je
kroZenje.
/../Inteligentni ¢lovek ne Zivi samo v eni deZeli, ampak v mnogih, ne samo v eni epohi, ampak v
mnogih in lahko izbira pogubo, kakr$no se mu zahoce. On se ne Zalosti, njemu je preprosto dolgcas, ko


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

202 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, §t. 2, april-junij

Ideja, ki se razkriva v strukturi Kozlovske pesmi, se razvija v prepricanje, da kul-
tura ni nekaj homogenega in samo v sebi sklenjenega. Avtor/pripovedovalec v Vagi-
novljevem delu jasno govori o tem, da je kultura nenehno spreminjajoci se tekst, ki
temelji na montaZi kot njenem konstrukcijskem nacelu. Ce po eni strani samo v sebi
sklenjeno besedilo (npr. literarno delo kot tako) govori v bistvu o svojem koncu,
napoveduje ta smrt Ze rojstvo novega teksta. Tovrstno razmisljanje lahko brez
dvoma sopostavimo z Bahtinovo idejo o vecjezicju oz. polifoniji kot o nikoli sklen-
jenem stikanju razli¢nih glasov/tekstov, ki se dejansko pri¢ne Ze s t. i. notranjo dia-
logizacijo.'® O vecjezicju je govor tudi v romanu Vaginova:

CoOCTBEHHO, Pa3roBOp yXKe BeJICS He Ha OJHOM SI3bIKE€, a Ha BCEX SI3bIKax
OAHOBPEMEHHO: BAPYr BCOBIXMBaJO XO0i, TO BMECTO T'MMHAa3Uu
NMOAQIGTPO, TO TMOUYEeMy-TO pa3jaBajiock - urbs /./ TO [AJIUIUCH
UTaJbsIHCKME 3BYKHM, TO NPOM3HOCUJIIMCH B Hoc ¢paHuyckue (Vaginov:
131).1°

V odnosu do polifonicno razumljene in vedno odprte kulture, kjer smo vseskozi
prica spremembam v nacinu dojemanja sveta, moramo razumeti tudi konec romana.
Ta konec namre¢ govori — e ga opazujemo z Bahtinovega gledi$¢a — ponovno o
karnevalskem odnosu do sveta. Pripovedovalec/avtor ob koncu svojega
dokoncanega romana iz njega izgine.?’ Vendar ta fizicna smrt ne more prepreciti, da
delo in s tem tudi avtor ne bi Zivela naprej v drugih tekstih. Smrt pomeni rojstvo
nove funkcije, ki jo dobiva konkretno delo (kot tekst) v dialogu z drugimi teksti.?!
Kot tako pa ima ta tekst tudi vpliv na realno Zivljenje.?

Ambivalentna razmerja, o katerih govorimo ves ¢as kot o bistvenih vrednostnih
kategorijah tako pri Bahtinu kot pri Vaginovu, so torej tudi na koncu Kozlovske

ga poguba doleti doma, tedaj lahko samo zamomlja: $e enkrat sem se s tabo srecal, — in postane mu
smesno.

18 Ta se pojavi v vsakem komunikacijskem procesu zaradi razli¢nih govornih (vrednostnih) stalis¢ in
govor razdeli na pravi avtorjev govor in nepravi tuji govor. Avtorjev govor vkljuci tuji govor v svoj
okvir kot »govor o govoru« in tudi kot »govor o govoru«. Prim. A. Skaza, Mihail Mihajlovi¢ Bahtin
(Oris zivljenja in dela), M. Bahtin, Teorija romana, Ljubljana, 1982, 394.

19 Pravzaprav pogovor ni tekel samo v enem jeziku, ampak v vseh jezikih isto¢asno: enkrat je busknilo
Xod, namesto gimnazija NTOAOLOTPA, zdaj se je, ne vem zakaj, razlegalo urbs /.../ zdaj so se slisali
italijanski glasovi, zdaj je nekdo skozi nos govoril francoske.

20 Prim. op. 12!

21V zvezi s tem prim. misli A. Skaze o ustvarjalnosti M. Bahtina: »Vsak predmet, ki je oznaCen, je
vkljucen po eni strani v neko drugo stvarnost (ideolosko, znakovno), po drugi strani pa se ne odpove
svoji naravni identiteti (enkratni naravni danosti/prirodnaja edini¢naja dannost”). Razlika med obema
»stanjema« predmeta je v spremenjenem pomenu oziroma funkciji predmeta. Znakovni pomen
spremeni stvarni pomen v skladu s funkcijo, ki je znotraj ideoloskega sistema opredeljena kot specifi¢na
vrednost« (prav tam: 391).

22Da je temu res tako, govori dejstvo, da Ze sam nastanek romana vpliva na usodo pripovedovalca/
avtorja — o tem gl. razpravo O. Illunauna, K natepnperanuu pomana Barunosa 'Kozniunas
necHb’, Russian Literature, 1993 (34). Avtorici uspe z analiticno prodornostjo sopostaviti Kozlovsko
pesem kot obredno obliko v ¢ast Dionizu (kot ve¢no rojevajocega in umirajocega se boga) z Bahtinovim
pojmom karnevalizacije. S tega vidika predstavlja njeno razmisljanje temelj za iskanje idejnih
vzporednic med obema avtorjema tudi v tej razpravi.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Miha Javornik, Mihail Bahtin in Oberiu 203

pesmi zastavljena povsem ocitno in to na veC ravneh: posebej zanimivo je, da je
konec romana nepri¢akovano predstavljen kot sklepni prizor gledaliske upri-
zoritve.?? Avtor romana (Vaginov?) prihaja na oder, da bi se, navdusen nad igro, rok-
oval z igralci. To dejanje vnasa v tekst novo ambivalentno razmerje, saj avtor
postaja sam gledaliSki protagonist, ko se znajde na odru, na ta nacin presega mejo
med Zivljenjem in romanom ter ju druZi v celoto — v gledalisko igro. To potrjujejo
tudi dejanja igralcev — ko odloZijo kostume in se demaskirajo, se ponovno vras¢ajo
v dejanskost, a Se vedno ostajajo na odru v vlogi odigranega lika. Umetnost se preo-
braZa v Zivljenje in iz Zivljenja se rojeva umetnost, o cemer razmisljajo sami igralci
in avtor, ko s pijaco nazdravljajo visoki umetnosti, a se pri tem ne bojijo svoje
duhovne smrti — seveda, saj smrt (konec) necesa ponuja moznost novega rojstva:

W aBTOp cO CBOMMU aKTepaMHU efieT B [elleBblll Kabayok. Tam OHM MUPYIOT.
Cpeau OyTHIJIOK M OMYCTOLLIAEMBIX CTAKAHOB aBTOP 00CYXJaeT CO CBOMMM
aKTepaMU NJiaH HOBOM mbechl (podcrtal M.J.) 1 OHU CHOPAT U TIPOU3HOCST
TOCTBI 3a BBICOKOE HMCKYCCTBO, He Oosllieecs I030pa, NMPECTPYyMJIEHUS U
ayxoBHOU cmepru (Vaginov: 508).24

Na podoben nacin kot Vaginov razmislja o funkciji gledalisca tudi Bahtin in
predstavi razmerje med gledalcem in igralcem v Estetiki besedne umetnosti:

3puTesib TepseT CBOE MECTO BHE U IMPOTUB H300paXKaeMoro COOBITUS
XKHW3HU [ACUCTBYIOILUMX JIML[ APaMbl, B KaXAblil JaHHbII MOMEHT OH B
OJJHOM W13 HUX M U3HYTPU €ro IepexXuBaeT ero XKWU3Hb, €ro rja3aMu
BUAUT CLEHY, €ro YLIaMM CJIBIIUUT [APYTUX [AEHCTBYIOLIUX JIULL,
CONepeXMBaeT C HUM BCE €ro IOCTYIIKM. 3pUTeJisl HeT, /../ OH Becb B
reposix, B COMepeXkBaeMoM.>

Tako pri Vaginovu kot pri Bahtinu je tudi v tem primeru govor o karnevalskem
sprejemanju sveta: gledalec (avtor, reZiser) po eni strani Zivi osebe na odru (se v njih
vzivlja, postaja lik sam), hkrati ko te osebe sedeCega v dvorani Sele vzpostavljajo
kot gledalca oz. kot reZiserja/avtorja. O tej ambivalentni relaciji govori nedvoumno

23 Gl. Prvi epilog (ITepsoe mociecoBue) — Vaginov, 508-509.

24%In avtor gre s svojimi igralci v poceni krémo. Tam ga pijejo. Sredi steklenic in izpraznjenih
kozarcev avtor s svojimi igralci razpravlja o nacrtu nove gledaliske igre (podcrtal M. J.). Prepirajo se
in razvnemajo in pijejo zdravice za visoko umetnost in ni jih strah sramote, prestopkov in duhovne
smrti.« Gre za eno izmed verzij konca romana iz leta 1927 ali 1928, ki v kon¢no redakcijo romana ni
vkljucena. Avtor je strani, na katerih sta bila oba epiloga zapisana, zalepil. Navedki iz Drugega epiloga
(Bropoe mocsecsioBue) so bili prvi¢ natisnjeni v ¢asopisu Transponans (Iparcnonanc) v letu 1984,
§t. 2.

25M. M. BaxtuH, Dcreruka cao8echoeo Taopuecrtea. Mocksa, 1979, 66. »Gledalec izgublja svoje
mesto zunaj in nasproti prikazovanega Zivljenjskega dogodka nastopajocih oseb v drami, sleherni dani
trenutek doZivlja v eni izmed nastopajo¢ih oseb, z njenimi uSesi sliSi druge nastopajoce osebe, z njo
sodoZivlja vsa njena ravnanja. Gledalca ni, /.../ ves je v junakih, v sodoZivetem.« (Mihail M. Bahtin,
Estetika in humanisticne vede, Ljubljana, 1999, 89). Prim. sorodne misli o vzajemni sovisnosti
ustvarjalca in gledalca v eni izmed zgodnjih redakcij Kozlovske pesmi z naslovom Predgovor
(ITpegucnosue) — Vaginov, 501.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

204 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, §t. 2, april-junij

tudi sam pripovedovalec/avtor v Kozlovski pesmi, kjer spet prepoznamo Bahtinove
ideje o dialoSkosti:

51 BUXKY CBOMX I'e€poeB CTOSLIMMM BOKPYI MEHSI B BO3AyXe, /.../ caXychb y
MOPSI M, B TO BpeMsl KaK MOU I'epOM BO3HOCSTCS HaJ, MOPEM, IIPOHU3aHHbIE
COJTHLIEM, sI HAUMHAIO TePeJTUCThIBATh PYKOITUCh U OeceqoBaThb C HUMM. /.../
»5 pobp, — pasMBILLIISIIO 5, — 51 MO-TENTEJIKMHCKU MpeKpacHOAYyLIeH. S
obnamar0  ToHualuuMm  BKycoM Koctu  PorukoBa, KOHLenuuei
HEU3BECTHOrO I109Ta, IMPOCTOBAaTOCTbIO TpouublHA. S chesaH U3 Tecra
MOHUX repoes ...« (Vaginov: 149, 505).2

*

Misel Bahtina in Vaginova o ve¢nem rojevanju in umiranju se prepleta z
razumevanjem kroga (kroZenja, cikla) kot univerzalne oblike izraza, ki ga srecamo
v koncepciji oberiutov, pa tudi pri drugih pomembnih umetnostnih teoretikih 20. let
(npr. pri K. Malevic¢u).?” V njihovem videnju prav krog najpopolneje predstavlja
idejo ponavljanja. Vedeti pa moramo, da ta ciklizacija nikakor ne pomeni istega
ponavljanja, temvec govori vsaki¢ sproti o iskanju razlicnega (neskoncnega in ne-
doumljivega) v istem. To misel jasno izrazi v razmiSljanju z naslovom O krogu D.
Harms, eden vodilnih ruskih oberiutov:

IIpsimas, ciomaHHas B ofHOI Touke, oOpa3yer yroJi. Ho takas npsimas,
KOTOpasi JIOMaeTcs OJHOBPEMEHHO BO BCEX CBOMX TOYKAax, Ha3bIBaeTCS
KpuBoii. be3koHeuHOoe KOJIMYECTBO W3MEHEHUI TMpsSIMOil [JeslaeT ee
coBepuieHHOU. KpuBas He posikHa ObITh 00s3aTeIbHO OECKOHEYHO
60J1p11011. OHa MOXET OBITh TaKOM, UTO MBI CBOOOZHO OXBaTUM €€ B30POM,
U B TO XK€ BpeMs OHAa OCTAHETCS HEeMOCTHKMMOM M 0ecKOHeuHo¥1 (podcrtal
M.].). 51 roBopro 0 3aMKHYTOI KpPUBOI, B KOTOPOIl CKPBITO Ha4yaJio U KOHELl.
W camast poBHas, HEIMOCTUKMMas, OECKOHEYHas] U UJEaJIbHO 3aMKHYTast
kpuBas Oyger KPYT.?

Tovrstno razumevanje kroga, o katerem je govor v navedku, je treba povezati z
idejami Vaginova in Bahtina: elementi kulture se opomenjajo razli¢no v razlicnem

26 Jaz vidim svoje junake, kako stojijo okrog mene v zraku, /.../ sedim pri morju in v tistem ¢asu, ko se
moji junaki dvigujejo nad morjem, osvetljeni v soncu, pricenjam prelistavati rokopis in se pogovarjati z
njimi. /.../ »Dober sem, — razmiS§ljam — prav po teptelkinsko sem sentimentalen. Obvladam prefinjen
okus Kostje Rotikova, koncepcijo neznanega pesnika, preprostost Troicina. Jaz sem narejen iz testa
svojih junakov...«

27 Gre za sopostavitev pojma krog in ni¢la (ni¢), ki ima tako kot pri oberiutih tudi v naziranju Malevi¢a
soroden vrednostni predznak — krog/nicla = vse. Prim. Malevicevo razmiSljanje o suprematisticnem
zrcalu (. Capa6bsiHoB, A. Illarckux, Kasumup ManeBuu - XuBomnuch, Teopusi, Mocksa,
1993).

28 »Premica, ki se lomi v eni tocki, tvori kot. Ampak tako premico, ki se hkrati lomi v vseh svojih
tockah, imenujemo krivulja. Neskon¢na mnozica sprememb premice jo dela popolno. Ni nujno, da je
krivulja neskon¢no velika. ona je lahko taka, da jo brez teZav zaobjamemo s pogledom in tudi tedaj bo
ostala nedoumljiva in neskoncna (podcrtal M.J.). Govorim o zaprti krivulji, v kateri sta skrita zacetek
in konec. In najbolj ravna, nedoumljiva, neskon¢no in idealno zaprta krivulja bo KROG« ([1. Xapmc,
[MosHOe coOpaHue counHeHuit, Tom 2, Cankr-Ilerepoypr, 1997, 315; prim. tudi Jean-Philippe
Jaccard, Bo3BeiiieHHOe B TBopuecTBe Xapmca, Wiener Slawistischer Almanach 34, 1994).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Miha Javornik, Mihail Bahtin in Oberiu 205

kontekstu, hkrati ko vseskozi obstajajo kot ista danost. Tisti, ki se potemtakem po-
javlja kot avtor nekega teksta, postaja Ze v naslednjem trenutku oseba v nekem
drugem tekstu. Prav to dejstvo pa ga pravzaprav Sele vzpostavlja kot avtorja. Ni-
kakor ne razumemo kot nakljucje, da je Vaginov v Kozlovski pesmi nenehno opozar-
jal na zamenljivost vlog, ki jih igra posameznik (avtor/literarni lik).>

*

V razpravi smo navedli vrsto primerov oz. primerjav med strukturiranostjo Vagi-
novljevih tekstov in teorijo M. Bahtina. Vzporednice, na katere smo opozorili, zas-
tavljajo vprasanja o moZnih posplositvah.

Med brezsizejskim romanom 20. let oz. romani z oslabljeno fabulo, kamor
umes¢amo prozo oberiutov, in naziranjem Bahtina so vidne vzporednice. Te se
kazejo v sorodnem, ¢e ne Ze enakem dojemanju (reflektiranju) dejanskosti.

Na to sorodnost opozori tudi I. Smirnov, ko ugotavlja, da je bistvena karakteris-
tika pozne ruske avantgarde (in posledi¢no M. Bahtina) boj z razumom.* Tudi Ba-
htin pripisuje za razvoj evropskega romana poseben pomen likom tepca, burkeza in
Saljivca.’! Ta apologija pomeni prav tako svojevrstno degradacijo razumskega. V
besedi razum/razumsko pa moramo videti predvsem pojavnost kulture, do katere je
v evoluciji zgodovine pripeljala ¢lovekova intelektualna refleksija. Ta pojavnost
(torej: razum) napoveduje razpad oz. smrt same kulture (prim. Vaginov!). Boj s
smrtjo pomeni boj z razumom. Tako prav ni¢ ne preseneca, da je osrednje sredstvo
v tem boju negacija vsega razumskega — torej apologija norosti, cudnosti 0z. neum-
nosti, kar je v oci bijoca karakteristika oberiutovskih tekstov.’> Ta norost, ki jo
moramo razumeti kot nacin reflektiranja dejanskosti, nikakor ne pomeni odsotnosti
razuma, temvec njegovo zamenjavo, ki bi ji lahko potemtakem nadeli predznak mi-

29Prim. gornji citat iz Vaginovljevega dela o avtorju, ki je narejen iz testa svojih junakov.
Strukturiranost romana opozarja na vecravninske odnose, ki govorijo o tem, da imamo opraviti
istoCasno z vec teksti (s teksti v tekstu, s teksti o tekstu; poseben pomen imajo t. i. intermedije oz.
medgovori). Posledica tega je, da se briSejo lo¢nice med osebami — prihaja do zamenjave: ¢e se v enem
odlomku oseba pojavlja kot avtor, se v nekem drugem pojavi kot lik — in obratno.

Na tem mestu je potrebno opozoriti tudi na izjemen pomen, ki ga pripisuje zamenljivosti kot
karakteristiki kulturne evolucije Smirnov v Psihodiahronologiki (Smirnov: 8). Smirnov v delu
uporablja izraz 3amenieHue, ki ga sicer slovenimo kot nadomescanje oz. nadomestilo, vendar je iz
konteksta razvidno, da gre za vprasanje zamenljivosti (cMelLieHMeE).

30Prim. misli Malevica, ki jih navaja Smirnov: »MaJsieBuu 3asBisiyi B 1916 r.: *XymoXHUKY
pa3syM HyXEH TOJIbKO [JIs AOMalIHoro oouxoza /.../ 19 desp. B 1914 rogy s orkasayics Ha
nyOMuHO# Jekuuu ot pasyma’« (Smirnov: 300).

31 Prim. poglavje o vlogi potepuha, burkeZa in tepca v romanu v razpravi Oblike Casa in kronotopa v
romanu (Dopmbl BpeMeHU U XpoHoTomra B pomane). Gl. M. M. baxtun, Bonpocul nureparypor
u acreruku, Mocksa, 1975, 308-316 ali M. Bahtin, Teorija romana, Ljubljana, 1982, 284-291.

32V tej zvezi so zanimive misli neznanega pesnika iz Kozlovske pesmi: »’ 51 mosixeH coiitu ¢ yma’,
Pa3MBILLISITT HEU3BECTHBIN No3T /.../ '[IpaBaa, B 6e3yMun AJiss MEHsI Terepb yX HET TOTO
OouapoBaHMs, /.../ KOTOpoe ObIJIO B paHHEil FOHOCTH, S HE BUXKY B HEM BBICLLEr0 ObITHS, HO
BCSl XKM3Hb MOSI 9TOTO TpedyeT, M s CIIOKOMHO COMAY ¢ yma’.«/»’Znoreti moram’, — je razmisljal
neznani pesnik /.../ Res je, da v norosti zame Ze ni vec tistega Cara, /.../ ki je bil v zgodnji mladosti, v njej
ne vidim viSje realnosti, vendar vse moje Zivljenje to zahteva in mirno bom znorel’.« /O pomenu norosti
pri oberiutih gl. tudi Smirnov, 294-304.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

206 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, §t. 2, april-junij

nus razum. Gre torej za povsem normalno in pri¢akovano pojavnost, ki naj bi dejan-
sko vlogo razuma (intelekta) prevrednotila in mu s tem dala — v novem kontekstu —
drugac¢no vrednost. Razumljivo je, da apologija norosti vodi sprva v dehierarhi-
zacijo vsakr$nih racionalnih, Ze obstojeCih odnosov, kar v kon¢ni fazi pripelje v
praznino. Ta praznina (smrt) Sele ustvarja obcutje popolne svobode, kjer pa je po-
tencialno mozno vse (novo rojstvo). Ce smo pozorni in povezemo razli¢ne ugo-
tovitve, postane jasno, da spet govorimo o ambivalentnosti, o nesklenjenosti v
sklenjenem, o krogu (kroZenju), ki pomeni ni¢ (praznino, smrt), a hkrati svobodo in
s tem moZnost vsega. Praznina (nic€), o kateri je govor tako v Kozlovski pesmi kot v
Delih in dnevih Svistonova in Ki jo izpostavlja kot pomembno karakteristiko tudi
Bahtin v pogovoru z Duvakinom, pomeni torej Sele zacetek (rojstvo) necesa
novega, ko nosi v sebi vse potencialne moznosti.

Vprasanje o psihotipskih karakteristikah kulture, ki jo uteleSa roman z
oslabljeno fabulo (Vaginov) in govori o (po Smirnovu) ponavljajoci se depersonali-
zaciji, je mogoce zdaj postaviti Se v nekoliko SirSi kulturno-zgodovinski kontekst,
ob tem ugotovitve povzeti in jih sopostaviti. Introvertirani mazohizem, kot oznaci
refleksijo oberiutov in M. Bahtina Smirnov, se pojavi kot nacin reflektiranja de-
janskosti v Casu, ko se v sovjetski druzbi oz. kulturi ob koncu 20. let zastavlja s
posebno ostrino vprasanje o avtorstvu, subjektu in o avtorjevi ustvarjalni svobodi
oz. individualnosti. Vladajoca ideologija vse bolj omejuje svobodo posameznika,
kar doseZe vrhunec med leti 1932-34, ko so razpuscene knjiZevne organizacije in
govorimo o vse ocitnejsi ideologizaciji in dogmatizaciji literature, ko oblast na vse
bolj agresiven nacin predpisuje estetsko normo — socialisti¢ni realizem. Predpisana
refleksija cloveka v novi dejanskosti temelji na nacelu kolektivnega in poudarja, da
se mora umetnik v svojem videnju sveta brezpogojno prilagoditi zahtevam skup-
nosti oz. ideologiji, ki naj bi zarisovala pot boljsi, pravi¢nejs$i druzbi. To pri-
zadevanje v bistvu govori o tem, da je treba izbrisati vsakr$no individualno gledisce,
ki ogroZa projekcijo novega sveta. Razumljivo je, da mora avtor/individuum v nas-
talem poloZaju ponotranjiti dejanskost, kar — reCeno drugace — pomeni, da mora
hoces noces reflektirati druZzbena pri¢akovanja oz. zahteve po vnaprej predpisanih,
kolektivnih vzorcih. Logi¢no je, da se v tem procesu izgublja avtorska beseda kot
izraz vsevedne in vase prepri¢ane avtoritete (kakr$no pozna npr. tako simbolizem
kot vecina -izmov v Casu avantgarde). Avtor kot nosilec lastnih, avtoritativno
postavljenih izjav izginja, novo vrednoto in novo refleksijo pri¢ne opravljati sam
tekst oz. njegova strukturiranost. Da je temu res tako, jasno govori avtor/pripove-
dovalec v Kozlovski pesmi Vaginova: narejen sem iz testa svojih junakov. Vlogo in
pomen avtorja, ki ne pomeni avtoritete v klasicnem smislu besede, je mogoce
razbrati le iz govora drugih — literarnih likov/realnih oseb, ki Sele v prevezavi de-
janskosti in literature izgrajujejo refleksijo. Avtor, ki ne more uveljaviti svojega in-
dividualnega gledisca v dejanskosti, torej ponotranji to dejanskost in ustvari svoj
model sveta, v katerem ugotavlja, da njega samega lahko vzpostavljajo kot avtorja
individuuma pravzaprav samo lastni literarni liki. OsmiSljanje poteka v
neskonénem dialogu drugega z drugim. Njihov dialog je razumljivo izraz karneval-
skega odnosa do sveta, ko se v nenehno spremenljivih, a hkrati ponovljivih krozenjih,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Miha Javornik, Mihail Bahtin in Oberiu 207

ciklih spreminja funkcija ¢loveka (avtorja ali pa literarnih likov). Vsaka konkretna
refleksija je vedno izraz spremembe, hkrati ko pri¢a o istem — ko vsako novo rojstvo
nosi Ze zametke svojega konca. In obratno — v vsakem koncu so primesi istega, a
hkrati tudi drugacnega zacetka.

Tako v delih oberiutov kot pri M. Bahtinu se kaZejo znacilnosti t. i. mitskega
misljenja. Na to nedvoumno opozori tudi sam Bahtin v delu Ustvarjalnost
Francoisa Rabelaisa, ko poudari, da je karneval pomembna sinkreticna oblika
gledalisca, ki zdruzZuje v sebi razlicne prazni¢ne oblike, obredje, ki imajo globoke
korenine v prvobitnem (mitskem — op.p.) nacinu ¢lovekovega misljenja (Bahtin,
Teopuectao, 15, 206). Zanj pa je znacilno, da se individualnost Se ni razvila, da se
posameznik Se ni identificiral kot nosilec razli¢nega v svetu, kjer Se vedno obstaja
le ena — kolektivna resnica in zavest. Po Bahtinu so vsi udeleZenci karnevala aktivni
udelezenci kolektivnega obredja (Bahtin, IIpo6siemobr nosruku, 207). Pri tem
poudarja, da je karnevalski, univerzalni smeh tisti, ki v obredni igri vkljucuje vanjo
tako adresanta kot adresata, avtorja in bralca — predstava o tem, kaj je kdo ob tem
izginja (Bahtin, Teopuecrso, 57). Smeh pomeni profanacijo, prenos vsega vi-
sokega, idealnega, abstraktnega na raven zemlje in telesnosti, kar kaze na stihijsko
povezovanje duhovnega in materialnega v nerazdruzljivo enotnost (Bahtin,
Teopuectao, 21).3 Tovrstno refleksijo interpretiramo kot hotenje vrniti se v predre-
fleksivno fazo zavesti (z vidika individuuma je to praznina/smrt), ko ta v kolek-
tivnih oblikah zavesti ponuja moZnost preroditve, pomeni zametek v rojstvu novega
individuuma.

Receno drugace: apologija karnevalskega odnosa do sveta pomeni vracati se h
koreninam mitskega, kolektivnega in prvobitnega ter dobiva toliko vecji pomen v
Casu, ko se vse bolj bolece v sovjetski druzbi zastavlja vprasanje o osebni svobodi,
kreativnosti in individualnosti. To je razumljivo, saj vse pogosteje individualna re-
fleksija govori le o odsotnosti jasno prepoznavnega jaz-a, govori o tem, da ni
mogoce zaupati lastnemu razumu, saj ta vsaki¢ sproti vodi le v ponavljajoco se
depersonalizacijo. Ustvarjalec se torej hote staplja v mitskih oblikah zavesti, kjer in-
dividualnega Se ni — se torej kot individuum samoukinja, ko se hote skusSa razvred-
notiti in v tem obc¢utju zaznava vse bolj nazorno, da je zanj vse naokrog sama prazn-
ina, da je nic¢. Vendar ta ni¢ v karnevalski igri z izjemno svobodo obnasanja, ki sama
za nekaj Casa postaja Zivljenje — kakor bi rekel Bahtin (Bahtin, Teopuecrao, 15) —
odpira neslutene moznosti za vzpostavljanje novih povezayv, iz katerih se bo rodil
nov tekst in prical o druga¢nem individuumu.

O tej preroditvi govori M.Bahtin in opazimo jo v delih oberiutov. Oberiuti (Ole-
jnikov, Zabolocki, Harms) se priblizujejo ideji o mitskem Ze v tem, ko z vso vnemo
zagovarjajo primitivno in prvobitno ter pozivajo k dekonstrukciji vseh dogovorjenih
oblik komunikacije oz. kulture.?* Za vecino oberiutov je znacilno, da so brisali iz

33 Poudarimo naj in spomnimo naj se na to, kako pomembno funkcijo ima smeh/sme$nost tudi v delih
Vaginova.

34Pri tem pogosto opaZzamo idejo, ki govori o tem, da je Zivo ve¢ vredno, kolikor niZja je raven
intelekta — prim. dela Harmsa (Crosiknoserue gyba ¢ mygpeyom), Olejnikova, Zabolockega (LLIko.na
sKykoa). Gl. tudi Smirnov, 307.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

208 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, §t. 2, april-junij

zavesti vse obstojece kulturne modele oz. konvencionalne stereotipe, da bi jim us-
pelo ustvariti popolno praznino. Kajti ta praznina — kot Ze reCeno — pomeni vse,
celoto vseh moZnosti, ki se udejanjajo v vsakem konkretnem slucaju razli¢no.?

Ko Bahtin govori o praznini v romanu Vaginova, govori o tem, da je praznina
vase posrkala razlicne stile, epohe, interese. Ta praznina je torej tudi v perspektivi
Bahtina vse — je torej tisto kolektivno, ki se po njegovem mnenju tako izrazito kaze
Ze v ljudski kulturi smeha...

*

Kultura 20. let v Leningradu reflektira proces, ki pomeni zamenjavo
avantgardne kulturnozgodovinske faze s socrealizmom. Avtorja/individuuma pri
zamenjavi lastne kulturno-umetnostne refleksije navdaja obcutje o svoji lastni min-
ljivosti. Strah kot pricakovana posledica tega obcutja vodi v poskus, ki bi pomenil
upravicilo za to in prinesel zados¢enje. Odgovor na vprasanje, kako razresiti strah,
je videti v poskusu umestiti svojo ustvarjalnost zunaj zgodovine® in najti upravicilo
zanjo v neCem, kar je realno, objektivno in nad¢asovno.’” Krog kot idealna forma
ve¢no obnavljajocih in prepletajocih se principov (ni¢/vse) se kaze torej kot poskus
najdevati sebe v kolektivni, mitski (zunajhistori¢ni) zavesti. Bahtinovo razumevanje
oberiutov (Vaginova) potrjuje povedano. Tisto, kar Bahtin izpostavlja v pogovoru z
Duvakinom kot temeljno karakteristiko Vaginovljevih romanov, govori o sorodni,
¢e ne enaki refleksiji jaza in govori o specificnem kulturnem psihotipu. Bahtinova
teorija karnevalizacije pomeni tako logi¢no posledico v dojemanju kulture in
Cloveka individuuma v njej. V tem kontekstu je razumljivo, da se posledi¢no — kot
dominanta — izgrajuje koncept dialoskosti. Individuum se na novo rojeva v spletu
razli¢nih diskurzov (tujih govorov), kot nastajajo v konkretnem poloZaju, a v
nedrjih kolektivne zavesti, v kateri je vse/ni¢ — potencialno gledano — tudi realno.
Govor individuuma ne more biti nikoli dokon¢no sklenjen kot jasno prepoznavno
vrednostno gledisce, saj se opomenja vsakokrat v odnosu do nespremenljive kolek-
tivne zavesti kot nekaj istega, a hkrati razlicnega.

Ali lahko temu recemo tudi drugace? Vsakic, ko si prizadevam biti Jaz, ugo-
tavljam, da me ni. In takrat, ko imam obcutek, da me ni, sem tu, skupaj z vsemi
drugimi.

LITERATURA

baxTuH, M., 1929: [Ipo6niembl Teopuecrsa [ocroesckoeo. MockBa.
——1963: Ilpobrnemvr nodruxu JJocroesckoeo. Mockaa.

35Prim. Jean-Philippe Jaccard, Bo3esilieHHoe B TBopuectBe Xapmca, Wiener Slawistischer
Almanach 34 (1994), 69.

36 Gre pri tem za kaks$no zvezo z Bahtinovim pojmom BHeHaxouMocTh (zunajbivanje)? O tem gl.
tudi razpravo A.Skaze z naslovom Estetski humanizem Mihaila Bahtina v delu M.Bahtin, Estetika in
humanisticne vede, Ljubljana, 1999 ter opombo 18 k Bahtinovi razpravi Avtor in junak v estetski
dejavnosti iz te knjige.

370 tem tudi jasno govori manifest Oberiu — gl. Baranski/Litwinow, Rosyjskie kierunki literackie,
Warszawa, 1982, 582-587.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Miha Javornik, Mihail Bahtin in Oberiu 209

——1965: Teopuecrso Dparcya Pabie. MockBa.

——1975: Onoc u pomaH. Bonpocwl mreparypsl u dcreruku. MockBa.

——1979: Bcreruka cnosecHoco TeopuecrTéa. Mocksa.

BAHTIN, M., 1974: Teorija romana. Ljubljana.

——1999: Estetika in humanisticne vede. Ljubljana.

BARANSKI Z., LITWINOW J., 1982: Rosyjskie kierunki literackie. Warszawa.

FLAKER, A., 1990: Konstruktivni roman dvadesete godine. Pojmovnik ruske avangarde 7.
Zagreb.

XApPMC, [., 1997: Honnoe cobpanue couunenuii. Tom 2. Cankt-Ilerepoypr.

JACCARD, Jean-Ph., 1994: Bo3BbilieHHOe B TBopuecTBe XapMmca. Wiener Slawistischer
Almanach 34.

KoxwuHoB, B., KoHkuH, C., 1973: Muxann Muxausosuu baxtuH. Kpatku ouepk
XKU3HM U TBopuecTBa. M.BaxTuH: Ilpo6rembl noetuku u ucropuu Jurepa-
Typbl. CapaHCK.

MAHJEJBIITAM, O., 1971: CobpaHue courMHeHUI B Tpex ToMax. MexXayHapogHoe
JlureparypHoe CoppyXKecTBo.

Mry (peakosieruit), 1996: becegol B. J[. Jlysakuna ¢ M. M. baxtunbim. MockBa.

PoikyiiH, M., 1990: Tena teppopa (Te3uchl K JIOTUKE Hacuiaus). baxtuHckui
cooprux 1. Mockga.

SKAZA A., 1974: Mihail Mihajlovi¢ Bahtin (Oris Zivljenja in dela). M. Bahtin: Teorija ro-
mana. Ljubljana.

— —1999: Estetski humanizem Mihaila Bahtina. M. Bahtin: Estetika in humanisticne vede.
Ljubljana.

CAPABBAHOB, M., HIATCKUX, A., 1993: Kasumup Manesuu — xud0nucs, Teopusi.
MockBa.

CMUPHOB, U., 1994: IIcuxoguaxpononoeuka. Ilcuxoucropus pycckoi aureparypsi ot
pOManTu3Ma go Haux greii. Mocksa.

IunaauHA, O., 1993: K untepnperauun pomaHa BaruHosa 'KossimHast necHb’.
Russian Literature 34.

BAruHoB, K., 1991: Kozswnas necus (Pomanst). MockBa.

SUMMARY

The paper »Mikhail Bakhtin and OBEPWY « shows that there are numerous similarities
between M. Bakhtin’s theory and the late Avantgarde Russian group that named itself
OBDPUY. These parallels are not only the result of Bakhtin’s enthusiasm about the
Oberiuites’ work (among them particularly about the novels of K. Vaginov), but they also
attest to the similar reflection of the world, as it developed at the time of the increasingly
pronounced ideologization and dogmatization of Soviet cultural-historic life in the
beginning of the 1930’s. This reflection of the world was presented by I. Smirnov as
psychism and characterized as introverted masochism. Among its principal characteristics is
the feeling which could be presented as perseverance in being powerless. An introverted
masochist despite constantly repeated attempts to solve the conflict between the subject and
the object (reality) cannot find himself, his reflection is entirely formal and without a
purpose. It is interesting that Bakhtin’s opinions about Oberiuites (about Vaginov’s novels)
discuss precisely this kind of reception of the world. The author/subject, who cannot realize
his own individual point of view in reality, internalizes reality and creates his own model of
the world. In this process of infernalization more and more attention is devoted to the


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_1999_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

210 Slavisti¢na revija, letnik 47/1999, $t. 2, april—junij

questions of what the dialogue is and how it is formulated. The author/artist states that he can
be established as an individual only by his own literary characters — a discourse about a
discourse. The search for the meaning of the world takes place in a continuous dialogue
between the author and the literary characters — in a circle of endless dialogues between
them. The comparison between the structure of Oberiuites’ novels (Vaginov) and M.
Bakhtin’s theory shows that this endless dialogue is the expression of the carnival attitude
towards the world, which speaks of the constantly repeated cycle of eternal birth and death —
when in every birth there is a beginning of death and vice versa. In the evolution of Russian
literature the consequence of the aforementioned contemplation is the so-called novel with a
weakened story, which indicates the destruction of a great prose form.

The paper shows that Oberiuites’ as well as M. Bakhtin’s works display characteristics of
so-called mythical thinking. The apology of the carnivalesque attitude towards the world,
found in the works of Oberiuites and later developed by Bakhtin into a theory, basically
means the return to the roots of the mythical, collective, and primordial. In the 1920’s this
should be understood in the Soviet Union as an attempt to find justification for one’s own
existence. In this returns the author attempts to find the prime cause of individuality. Because
of increasingly pointed questions about human freedom and creativity in the Soviet everyday
reality, the author’s contemplation is more and more often capable of speaking only about the
absence of a clearly distinctive ego. Every attempt to build individuality always leads to
repeated depersonalization.

The Leningrad culture of the 1920’s (Oberiuites as well as Bakhtin) reflects the process
indicating the change in cultural-historical period — the Avantgarde is replaced by Socialist
Realism. In changing his own cultural-artistic contemplation the author/individual has the
feeling of his own transitory nature. Fear as a predictable consequence of this feeling leads
to an attempt that would justify this and bring satisfaction. The answer to the question of how
to resolve this fear seems to lie in the attempt to place one’s creativity outside history and find
the justification for one’s own work in something that is real, objective, which, in turn, can
only be reached outside of time. Bakhtin’s theory of carnivalization thus only means a logical
consequence in comprehension of culture and a human/individual in it. In this context it is
understandable that as a consequence — as a dominant feature — the concept of dialiogism is
constructed. The individual is born anew in the interaction of various discourses (alien
discourses) as they are created in a concrete situation, though within collective
consciousness, in which everything/nothing — potentially speaking — is real as well. A circle
as an ideal shape of the principles that are eternally regenerated and interwoven
(nothing/everything) is thus shown as an attempt to find one’s own Ego in the collective,
mythical (extra-historical) consciousness.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

