®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

UDK 821.163.6.09-2
Kristof Jacek Kozak
Fakulteta za humanisti¢ne $tudije in Znanstvenoraziskovalno sredis¢e Koper

META-ROMANTIKA KOT PARADIGMA SODOBNE SLOVENSKE DRAME

Sodobna dramatika na Slovenskem se po izteku postmodernizma obraca spet k tradiciji,
vendar jo upo$teva na nov in svez naéin. Z ene strani gre za vracanje k dramskim zvrstem, z
druge pa k ponovnemu razumevanju protagonistov kot enovitih subjektov. Kot paradigma za
analizo sluzi ‘M te ubu! Z. HoCevarja, ki uporablja tako formalne kot vsebinske novosti in jih
med seboj Se kombinira. Gre za umetnost, ki sodobnemu ¢loveku spet drzi zrcalo, v katerem
se ta lahko ugleda v svoji celovitosti. Na tej podlagi je za novo usmeritev slovenske dramatike
mogoce predlagati poimenovanje »meta-romantika«.

After postmodernism the contemporary Slovenian drama has been turning towards traditio-
nian, but taking it into consideration in a new and fresh manner. On the one hand it has returned
to dramatic genres and on the other it again understands the protagonists as uniform subjects.
Z.Hocevar’s ‘M te ubu! [Iwill kill ya!] serves as the paradigm for the analysis, as it includes inno-
vations both in terms of form and content, which are then combined. New artistic endeavors hold
a mirror to contemporary man, in which s/he can see his/her whole image. On the basis of this,
the term meta-romanticism has been suggested to describe the new direction of Slovenian drama.

Kljuéne besede: sodobna slovenska dramatika, literarne zvrsti, subjekt, meta-romantika

@ Key words: contemporary Slovenian drama, literary genres, subject, meta-romanticism

Prav nobenega dvoma ni, da se po izteku postmodernizma slovenska dramatika spet
vse bolj odkrito spogleduje s tradicijo. Videti je, kot da bi zgolj telo v gledalis¢u s svojo
abstraktno funkcijo ne moglo odgovoriti na vsa ¢lovekova vprasanja, tako da se dra-
matika, z njo pa tudi gledaliski odri vracajo spet k ve¢jim ali manj$im zgodbam, kar je
videti v pomenljivo velikem $tevilu dramatizacij, uprizarjanih na slovenskih odrih.

Tudi na Slovenskem kaZzejo novi trendi predvsem spremembo v teleoloski senzibi-
liteti sodobne drame, za katero velja, da mora pripeljati do nekega konénega zakljucka.
Dramatiki se spet vse bolj odkrito predajajo besedni ekonomiji z njeno povecano racio-
nalno kot tudi emocionalno napetostjo. Vse bolj se torej ozirajo k /ogosu in na njegovi
podlagi gradijo usode dramskih oseb, ki se spet vracajo v svoji konsistentno subjektivni
razlicici, v kateri je usoda posameznika zakljucena in celovita. Vse to pa obenem po-
teka ob resnem upostevanju tradicionalnih Zenrskih oblik drame, ki so jih bili Ze mnogi
proglasili za odpisane. Dramatikom ni zdaj prav ni¢ nerodno uporabljati ze zdavnaj
odpisane kvalifikatorje, kakrSen je na primer tragedija, sledijo mu pa me§¢anska drama,
misterij, medtem ko komedija slovenskih odrov nikoli niti ni zares zapustila.

Kljub vsemu pa ima sodobna usmeritev k tradiciji dolo¢ene idiosinkraticne znacilnosti.
Zvrsti, ki so svojo zadnjo veliko dobo dozivljale v ¢asu romantike z Goethejem in Schil-
lerjem oziroma v Heglovi estetiki, se zdaj spet pojavljajo razumljene ne na romanticen,
idealisticen nacin, pa¢ pa z nekaksno distanco, dinami¢no, kar pa vseeno ne pomeni
obenem tudi brezbriznosti. Ravno nasprotno. Na novo uporabljane zvrsti se namre¢
spet posvecajo posamezniku in njegovi usodi kot pravemu subjektu, celoviti entiteti,
ki eksistira na enovit na¢in in bodisi trpi bodisi se veseli.

SR4-2006.indd 735 @ 7.2.2007 11:10:43


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

736 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

Tako marsikatera sodobna slovenska piece bien faite kaze na dejstvo, da je pro-
tagonist, ki je bil prej pogosto razosebljen (npr. v ludisticnih dramah M. Jesiha) ali
predstavljen kot absurdna eksistenca (na primer v Golem pianistu M. Zupancica), zdaj
spet sestavljen, ne ve¢ cel, pa¢ pa ves. Problemi dramske osebe so spet problemi njene
eksistence, ekvilibriranja med visino in padcem, prezivetjem in pogibeljo. Subjekt je
s svojo intimnostjo, pa naj je ta Se tako mizerna in nepomembna, ponovno postavljen
v sredisce, usoda pa se spet igra z njegovim zivljenjem.

Prevladujoéi usmeritvi v slovenski dramatiki v obdobju zadnjih petdeset let sta
neo-realizem in dramatika absurda oziroma tisto, kar doyen slovenske teatrologije
T. Kermauner imenuje s pojmom /ludizma. Nova usmeritev sodobne slovenske dra-
matike pa tako formalno kot vsebinsko ponuja prelom z navedenima modeloma. Na
podlagi te nove usmeritve, kjer spremenjenemu odnosu do oblike (Zanri) uspesno
sledi tudi prenovljeno podajanje vsebine (obravnava individualne usode celovitega
dramskega junaka), je mogoce novo slovensko dramatiko, kakor pravi J. Gantar,
razumeti kot »umetnost sodobnega ¢loveka: kot meta-romantiko« (Gantar 1999/2000:
811). V pri¢ujocem prispevku se bomo zaradi tega usmerili tako na zanrsko analizo
kot na subjektivni vidik protagonista, na podlagi obeh bomo pa skusali opredeliti tudi
angaziranost, ki ga besedilo ponuja publiki.

Seveda ni mogoce reci, da je obravnava enega dramskega besedila zadostna za
odpravo vseh dvomov, lahko pa trdimo, da je drama zadosti pomembna in reprezenta-

@ tivne, da predstavlja tehten primer za analizo. Kot osrednji »barometer« ali kazalec o
kakovosti slovenske dramske produkcije je mogo¢e namre¢ vzeti Grumovo nagrado,
ki jo pod egido Presernovega gledalis¢a v Kranju za najboljse slovensko dramsko
besedilo podeljujejo vsako leto na Tednu slovenske drame. Ne glede na kakovost
besedila — ta seveda variira — je nagrada eden najpomembne;jsih institutov za vredno-
tenje slovenskih dramskih besedil — najbrz ni napak, ¢e re¢emo, da na podlagi svojega
precej$njega prestiza vsako nagrajeno besedilo pravzaprav kar kanonizira. Tudi obrav-
navano besedilo spada med nagrajence. ‘M fe ubu! Zorana Hocevarja si je tako leta
2001 z Golim pianistom M. Zupancica delilo Grumovo nagrado za najboljse slovensko
dramsko besedilo leta.

Morda je v novem pristopu $e najbolj presenetljiv povratek k dramskim zvrstem.
Vendar, kot re¢eno, ne gre za klasi¢no razumevanje. Zanri sluZijo sicer za izhodi¢e,
dramatiki jih lahko vzamejo precej resno (na primer kot B. A. Novak v svoji trage-
diji Kasandra), z zrnom soli (kot tragedija Anywhere Out of This World B. Tadla), ali
pa kot persiflazo, kjer tragedija deluje prek komicnih elementov. In vendar je v tem
zadnjem primeru zvrst bistvenega pomena, ravno zaradi tega, ker jo uporaba na nek
nac¢in denuncira, jo pod¢rta, s tem pa se vpiSe v celotno tradicijo, ki jo nosi v sebi.
Tako smo za razpravo o vlogi zvrsti v sodobni slovenski dramatiki izbrali besedilo,
ki, Ceprav ga avtor sam deklarira kot tragedijo, omogoca zapleteno zoperstavitev dveh
razli¢nih zvrsti, in sicer pravzaprav nasprotujocih si tragedije in komedije. Ceprav je
morda iskanje komedije v tragediji poteza, ki se zdi na prvi pogled absurdna, kljub
vsemu sodim, da ima izbrani tekst s komedijo ve¢ opravka kot je videti na prvi pogled.
Besedilo Z. Hocevarja ‘M te ubu! je podnaslovljeno »tragedija v enem bloku« (14;
vsi navedki so iz HoCevar 2002), vendar se avtor na poti k tragi¢nemu izidu zateka h

SR4-2006.indd 736 @ 7.2.2007 11:10:43


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Kristof Jacek Kozak, Meta-romantika kot paradigma sodobne slovenske drame 737

komi¢nim elementom, katerih naloga se zdi spodbujanje ravno tragi¢énim nasprotnih
obcutij le zato, da bi bil zakljucek toliko bolj u¢inkovit. Za to besedilo lahko re¢emo,
da je tako grozljivo v svoji smesnosti kot tudi smesno v svoji grozljivosti. Na specifi¢en
nacdin namre¢ povezuje elemente obeh nasprotujocih si zanrov. Vzorcu komedije sledijo
namre¢ strukturni elementi besedila, njihova vsota pa se nedvomno izide v za prota-
goniste te tragedije tragi¢ni obrat.

Komedija je v ¢asu od svojega nastanka kakor tudi od nastanka konceptualnega
razmisleka o njej v antiéni Gréiji doZivela malodane prav toliko razliénih definicij in
opredelitev kot tragedija. Vsekakor bi lahko rekli, da je bila, zaradi Aristotelove obrav-
nave obeh v Poetiki, ¢etudi celotna druga knjiga, ki naj bi bila v skladu z izro¢ilom
posvecena komediji, ni ohranjena, s slednjo neloéljivo povezana, pa ¢eprav kot njena
manjvredna sestra, zgolj bleda senca ali samo nasprotni pol. Kljub temu, da je Aristo-
telova avtoriteta, ki je za stoletja, pravzaprav $e vse do danes, kodificirala razpravo o
tragediji, na podro¢ju komedije umanjkala, kar je odprlo polje premnogim eksegezam
in njenim teoreti¢nim priblizkom, je bilo izhodis¢e dano. Z drugo besedo komedija ni
nikoli imela moznosti, da bi, izhajajo¢ iz svoje obi¢ajnosti, vsakdanjosti in tudi teles-
nosti, sploh kdajkoli postala enakovredna svoji visokorodni sestri.

A ne glede na tezave z izhodis¢em za definicijo, je problem obeh omenjanih zvrsti
e drugje. Obe imata ze vse od antike v svoj pojem in definicijo vdelano strukturno
napako, in sicer, da njuni razlagi temeljita na obema zvrstema formalno zunanjih ele-

@ mentih, in sicer pri tragediji katarzi, pri komediji pa humorja. Oba pojma sta namre¢
zasidrana v in odvisna od reakcije, ki jo vzbudita pri gledalcih. Pri tragediji gre za
ociscenje (n. b. Ze s tem so imeli razlagalci ogromno tezav, saj ni bilo jasno, ali naj si
ga razlagajo priholosko, emocionalno ali biolosko) najbrz obcutkov strahu, komedija
pa mora, da bi bila komedija, temeljiti na humorju, enem izmed najbolj izmuzljivih
konceptov ¢loveske psihe, saj, kakor pravi na primer Hegel, »nasploh ni mogoce
najti ni¢ bolj nasprotujoce kot reci, ki se jim ljudje smejejo« (Hegel 2001: 62). Tako
e danes ni jasno, na kak$en nacin je mogoc¢e humor natan¢no definirati (natan¢neje
receno obstajajo razliéne definicije humorja, od psiholoskih do socioloskih itd.) ter
ali je univerzalen (se pravi, da se vsi ljudje vseh Casov, obeh spolov in vseh izobrazb
smejimo istim stvarem) ali ne.

Vsej svoji nedoloéljivosti in nedoreéenosti navkljub je, kot reCeno, humor (p)ostal
bistvena komponenta komedije. Ker pa so si pri poskusih teoretskega zajetja humorja
ze mnogi polomili zobe (med drugimi se je tudi M. Dolar zavedal nevarnosti, da se
lahko filozofija komedije zlahka sprevrze v komedijo filozofije, prim. 2004), se je celot-
na eksegeza ustavila na tocki mehanizmov, ki humor oziroma smeh, ki je bil spoznan
za njegovo zunanjo podobo, spodbujajo. Ker se je teh razlag nabralo Ze nepregledno
Stevilo, je po najbolj verodostojno razlago treba stopiti k viru samemu, da si ab ovo
predo¢imo Aristotelove zahteve o komediji.

Le kdo ne pozna malostevilnih, a usodnih filozofovih besed iz Poetike: »Komedija
prikazuje [...] ljudi, ki so slabs$i. Vendar pri tem ne prikazuje slabosti v vseh njenih
pojavih, temve¢ le v tem, kar je na njej smes$nega; smesnost je namre¢ poseben odtenek
grdega. Smesnost bi lahko onacili kot ‘vrsto popacdenosti ali grdobije, ki ne povzroca
bolecin ali $kode’« (Aristotel 1982: 68, 1449a). Komedijo je torej za vselej zvezal z

SR 4 -2006.indd 737 @ 7.2.2007 11:10:43


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

738 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

druzbenim substandardom, ki je to ravno zaradi tega, ker se ga ljudje sramujemo, s
tem pa tudi z vrsto humorja, ki naj bi ga vzbujala. Tako je »digniteta dramskih oseb,
kakor je to imenoval P. Corneille (Corneille 1918: 141), postala klju¢na razlikovalna
tocka, cemur se je energi¢no, a le do neke mere uspesno upiral Zze Corneillov sodobnik
J. B. P. Moliére. Visoke osebe, ki so vselej individuumi, posamezniki, ki jih je usoda
bodisi po rodu bodisi po polozaju ali funkciji odlikovala, so tako vselej hrana trage-
diji, medtem ko so komicni liki vse prej kot idiosinkrati¢ni. Gre namre¢ za posebno
znacilnost komedije, ki ji je mogoce slediti Ze vse od antike. Eden temeljnih elementov
komic¢nosti je namre¢ v tem, da, kakor pravi M. Dolar, »komedija zivi od generi¢nega,
njeni znacaji so vselej tipski, katikature (v nasprotju s ‘pravimi’ individui), se pravi
stereotipi, ki so ponovljivi, na njih je nekaj mehani¢nega« (Dolar 2004: 275), kar se
ujema z Aristotelovo zahtevo, da komedija »ne prikazuje slabosti v vseh njenih pojavih,
temvec le v tem, kar je na njej smeSnega« (Aristotel 1982: 68, 1449a), to pa je nekaj,
kar nam je, Ce to priznamo ali ne, znano in blizu.

Ce je vzvidena usoda privilegij visokih, je nizke mogo&e spoznati po druga¢nem
obnasanju. Slednjemu se je podrobno posvetila filozofija drame, kakor se je razvila v
nemski romantiki. A. W. F. Schlegel je tako komi¢no povezoval na primer s sme$nostjo
in norc¢avostjo, ki ju je iskal v zoperstavitvi fizicnega in metafizicnega sveta, spopadu
subjektivne Zelje in substancialnega »programac, poleg tega pa Se v strahopetnosti,
otro¢ji ne¢imrnosti, blebetavosti, pozresnosti, lenobi itd. (prim. Schleglovo predavanje

@ Uber dramatische Kunst und Literatur), skratka v znacajskih &rtah, ki so vse prej kot
edinstvene. Ob vsej tej plejadi zelo obicajnih, celo vseprisotnih znacilnosti pa je ugota-
vljal, da tudi pijanost zagotovi ¢loveku uvrstitev med komicne ideale. Na tej podlagi je
Schlegel naredil Se korak napre;j in je komiko, za razliko od tragi¢nosti, ki da je urejena
in strukturirana, dolo¢il v neredu in kaosu. To pa je ze blizu strukturi, ki jo s svojo
razporejenostjo oziroma njenim pomanjkanjem utegne predstavljati sodobni clovek.

Ceprav je besedilo ‘M te ubu! podnaslovljeno »tragedija v enem bloku« (14), pri
Cemer ze vsaj dvojnost razlage slednjega nakazuje element komiénosti, je presenetlji-
vo, kako se igra tako formalno kot vsebinsko sklada z zgoraj navedenimi, iztrganimi
oblikovnimi zahtevami za komedijo.

Ce si ogledamo najprej formalna dologila, nas takoj zbodejo imena dramskih oseb, ki
so ustrezno zgovorna. Protagonist je Mil¢e Kralj, »nekdanji direktor vinskega kombina-
ta, seveda iz socialisti¢nih ¢asov, kar pravzaprav kar ponudi slutnjo zastran njegovega
atavisticnega polozaja v moderni, dinamicni, sre¢ni sedanjosti. Aluzija na tipskost v
imenu je seveda o€itna. Prav tako zgovorne so milina imena njegove Zene, Angelce Kralj,
banalnost imen njunih pivskih tovarisev, brezdelnezev s socialnega dna, Silveka, Raspe
in Kurbla, ter imenska klenost Angel¢inega ljubimca, bodibilderja Rudija Polaka. Kot
pomoc pri razumevanju dramskih oseb pomaga imenu, po avtorjevi zamisli, Se izgled,
ki naj bi bil vseskozi »grotesken«. Edini po avtorjevih navodilih negrotesken tip naj bi
bil MilCe, Ceprav bi naj tudi on ob govorjenju kazal »podezelski nadih«, medtem ko bi
naj vsi ostali nosili svoj znacaj Ze »na rokavu«: Raspa v presirokih gumijastih hlacah
in ribiskih skornjih, Kurbl umazan in »poudarjen klosar«, Silvek kot sluzasti zenskar
»okoli ust rde¢e namazan«, Polak ustrezno »ogromen in nabildan«, Angelca pa naj
ima »ogromno rit«. Angeléin opis razkriva vse kaj prej kot angelsko nrav: bila naj bi

SR4-2006.ndd 738 @ 7.2.2007 11:10:43


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

Kristof Jacek Kozak, Meta-romantika kot paradigma sodobne slovenske drame 739

(od Mil¢eta) »precej mlajsa, neko¢ lepotica, potem alkoholiarka, v zadnjem ¢asu pa
ne pije in se, ker je zaljubljena v zgornjega soseda, spet vede in oblaci bolj urejeno«.
Ze ta neposredna oznacba bi bila dovolj za to, da bi si, v skladu s priporo¢ili klasi¢nih
teoretikov komedije, oblikovali precej popolno sliko o Ho¢evarjevih protagonistih kot
o »slabsih ljudeh«, ki utelesajo nekaj »grdega« in katerih »digniteta« je s pijanostjo,
propadlim izgledom in zanikrnostjo moc¢no skrhana, ¢e ne celo izni¢ena. Vendar gre
Hocevar $e korak dlje, ko predlaga precej nedvoumne scenske resitve, ki se nanasajo na
najbolj bazi¢ne telesne aktivnosti. Ena od vrat na odru vodijo do »stranisca, ki funkcio-
nira in ima kotli¢ek na visokem, tako da med splakovanjem ogabno grgota«.
Omenjeno je le podlaga za dogajanje samo. Prav tako, ¢e ne $e bolj, nedvoumna
so vsebinska dolocila komedije v »tragediji« ‘M fe ubu! Scenske resitve so namre¢
zgolj v podporo in za ozadje ¢loveski dejavnosti v njih. Hocevar tako zahteva, da se
Angelca »odrine [...] s pulta in gre v sekret. SliSimo scanje in hrupen prdec. [...] Ko
Angelca opravi, potegne vodo, izstopi in pusti vrata odprta. Kotlicek se polni [...]«,
nato pa »Milce na lepem stopi v stranisce in se zapre. Scanja ne zasliSimo takoj, Ker
Milcetu bolj pocasi pritece, kajneda. In tudi curek ni dolg, ampak razdeljen na kratke
in omledne, in stvar dolgo trpi« (Hocevar 2002: 17). Jasno je, da je izlocanje dejansko
tipskost, ki ji je tezko ubezati. Toda ravno ta element povzroci, da v gledalcu nastane
dolocena distanca, neke vrste zavarovanje lastne osebe pred agresijo banalnosti poéetja
@ dramskih oseb, s tem oteZi poistovetenje z junaki, obenem pa pripomore k nastanku
komicne distance. Saj ko se smejimo, se ve¢inoma smejimo drugim.
K temu prav ni¢ ne prispeva tudi jezik oziroma avtorjeva izbira besedisca:

ANGELCA: Sfuzla se men, ja. Pa ne od teve, pi¢ka. Fuzla se men od zivlejna /.../

ter

ANGELCA: U pooorkamadooonaaa, ti si pa totaaal popiiizduuu!

ali

MILCE: (strmi naprej, kakor zase) Angelca, sam to ti reem, Pazi se, k bom jest
popizdu. Vsi se pazte.

ANGELCA: (ga gleda, se pocasi vzravna) Vsi, m? Jezes. Pa ne misle§ morbit tud tegale
zgor!? /.../ Maricka, ¢ist sm usrana. Pizda, zdej sm pa tko cviklna /.../
(Hocevar 2002: 17).

Poleg vulgarnosti dialoga ima dolo¢en komiéni naboj tudi ponavljanje besed ozi-
roma celih sintagem, stavkov, ko Mil¢e petkrat ponovi naslovno izjavo »m te ubu!,
ker pa se ne premakne, besede razkrijejo diskrepanco med namenom izjave in njegovo
uresnicitvijo.

Vsi nasteti elementi bi bili videti popolnoma drugaéni, ¢e bi se Hocevar ne drzal
navodil, ki jih je postavil ze A. W. F. Schlegel. V svojih Predavanjih je zahteval, da
mora biti oblika predstavljanja resna, pri ¢emer mora brez omahovanja zasledovati
svoj cilj. Komika se v tem primeru torej oblikuje kot nekaksen »stranski proizvod«.
A vendar mora biti za povecanje komicnosti, ki nastane na podlagi ze prej omenjene
diskrepance med opisanim in prikazanim, vse prikazano skrajno resno, kot da gre za
protagoniste ne komedije, temve¢ vsaj drame, ¢e ne tragedije. HoCevar se tega zaveda

SR4-2006.ndd 739 @ 7.2.2007 11:10:43


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

740 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

in v eni svojih prvih opazk oziroma uvodnih opomb, namenjenih prav uprizarjanju,
zapiSe: » Tekst je naturalisticen« (Hocevar 2002: 14). Brez dvoma bi naj taka bila tudi
uprizoritev.

Po vsej verjetnosti je malokaj bolj naturalisti¢no od vrhunca, do katerega pripelje
tudi Hocevar svoje protagoniste. Celotna igra je pravzaprav povecevanje pritiska na
Milceta, ki je izmed vseh Se najbolj miroljuben in ima najmanj zahrbtnih namenov.
Kakor koli ze, pritisk se stopnjuje do te mere, da potem, ko ga Angelca zapusti in odi-
de zivet h gornjemu sosedu, pri ¢emer malodane izprazni njuno stanovanje in Milcetu
iztrga $e stol, na katerem je sedel, izpod sedala, ta s sekiro odide k sosedoma, na oder
pa se vrne z odsekano Angel¢ino glavo v roki. Na nekaksen grozljiv nacin je komicen
tudi prizor, ki bi se mu s teihoskopijo (pogledom z zidu) ognil vsak spostujoci se avtor
tragedije, saj prikaze vse, Se tako morbidne in za razumevanje dogajanja ne nujno
potrebne detajle.

Storija je nadeloma Zalostna. Konéa se z razkrojem sicer disfunkcionalnega zakona in
nato umorom iz afekta. Povsem razvidno je, da bi besedilo na¢eloma lahko obveljalo tudi
za tragedijo, vendar imamo, kot smo omenili Ze zgoraj, opraviti Se z drugimi elementi.
V obralozitvi za dodelitev Grumove nagrade, je komisija zapisala, da Hoc¢evar

pise krvavo zares in grozljivo smesno. Pise o zivljenju, ki ga zivimo in v jeziku, ki ga govo-
rimo. PiSe o Zivljenju, ki ga poznamo in v katerem se z grozo in smehom prepoznamo.
Pise izvirno in realisti¢no. Tako realisti¢no, da nam gredo dlake pokonci. Na zacetku sprva

@ od smeha in na koncu od groze. In tu nekje vmes nas zadene njegova ostra puscica. Ta ne
prizanasa niti njegovi tragikomicni, gospodinjski lady Macbeth, niti slovenskemu kralju
Ubuju niti luzerjem s socialnega dna, ki asistirajo njuni kuhinjski tragikomediji, niti nam,
ki to gledamo in se grenko smejemo (Postrak 2002)

Zastavi se nam torej vprasanje, zakaj se torej smejimo? Na kaksni podlagi sploh
gledamo, kakor je zapisala komisija, ta masaker s smehom?

Prvi odgovor je videti na dlani. Hegel pravi, da se ljudje smejimo, ko ugotovimo
neusklajenost ubesedovanega in prikazovanega: »Smeh je tedaj le izraz samozado-
voljne pameti, znak, ¢e§ tudi oni so tako modri, da prepoznajo taksen kontrast in se
zavedajo, da so vzviSeni nad njim« (Hegel 2001: 62). Mogoce je tudi, da se smejimo
(svojim) napakam pri drugih, prepri¢ani, da smo jih sami prosti, da se nam kaj podob-
nega seveda ne more zgoditi. Lahko da je to res, vendar gre pri tej drami za druga¢no
sobivanje dveh temeljnih, a nasprotujo¢ih si ob¢utij. Za kaks$no obcutje torej gre? Na
kak§en nacin lahko funkcionirata zdruzeni obe nasprotji?

Ko je M. Dolar pisal o komediji, je opozarjal: »Ze v Freudovih spisih in nato v
Stevilnih komentarjih najdemo dolo¢en premislek o tem, da obstoji neka zelo tanka
¢rta ali doloceno polje neodlocljive dvoumnosti med komiénim in das Unheimliche,
kot da bi ‘grozljivo’ na dolo¢enem robu z nenavadnim zasukom prehajalo v komi¢no
in obratno« (Dolar 2004: 265). Gre torej za nekaks$no dvojnost dozivljanja, za averz in
reverz istega obcCutja, ki se z neverjetno lahkoto prestavlja iz enega Cutenja v drugega
in nazaj. Ceprav gre pri Ho¢evarju na videz zgolj za prehod v eno smer: iz ob&utenja
komiénosti v tragi¢nost, je odnos dinamicen. Za prestop iz enega stanja v drugega pa se
mora zgoditi nekaj kljuénega. Smeh nas namrec razorozi, v njem in z njim se pocutimo

SR4-2006.indd 740 @ 7.2.2007 11:10:44


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Kristof Jacek Kozak, Meta-romantika kot paradigma sodobne slovenske drame 741

varne, zato se odpremo, takrat pa pride do nepri¢akovanega obrata, ko pade zavesa,
ki nam zastira pogled v ogledalu, in na vsem lepem ugotovimo, da v dramskih osebah
gledamo sebe, da ko se smejimo njim, se z vso privoséljivostjo smejimo samim sebi
(0 medsebojnem odnosu tragedije in komedije prim. tudi K. J. Kozak Nine Circles of
Hell. The Freeing of Comedy). Komedija deluje torej kot kljucavnica, kot prehod v
prostor, kjer moramo uzreti sami sebe in se ovesti obup(a)nosti lastne eksistence. To
pa je ze podrocje tragedije, ki perfidno najbolj nastavi ogledalo zato, da se ovemo last-
ne vpletenosti. Komedija ima v tem primeru funkcijo nujnega sredstva za prehod k
tragediji, kot njeno preddverje, kot sladka glazura grenkega zdravila.

Ves humor in komi¢nost se koncata, ko se zavemo, da se smejimo sebi. Stresa nas
smeh, ki je vse bolj pretresen, vse bolj prizadet. To je pa smeh skozi solze, o katerem
S. Critchley pravi: »the highest laugh, the mirthless laugh, the laugh laughing at the
laugh, the risus purus« (Critchely 2002: 49), ¢isti smeh. To pa je smeh zaobrnjen vase,
torej v nas, ki smo brezupni posnetki Miléetov, Angelc, Rudijev in vseh ostalih Zalostnih
kreatur. Tako je ta smeh, ki je zdaj Zze grenki smeh, dejansko tragi¢en, saj nam poten-
cirano in brez olepS$evanja predoci ves brezup nase eksistence, predstavi nam, da smo,
kot pravi Critchley, »eccentric creatures doomed to experience ourselves with what
Nietzsche calls a ‘pathos of distance’ that is both the mark of our nobility and the fact
of our solitude, an existential bleakness, a basic ineradicable human loneliness. This
is why the highest laughter, the mirthless laughter, sticks in our throats« (ibid. 52). In

@ Ceprav je Critchleyev primer mojster gledaliske ironije S. Beckett, prav ni¢ ne pretira-
vamo, ¢e v isto kategorijo uvrstimo tudi HoCevarjevo besedilo.

Avtor se povrsinskih, strukturnih komi¢nih sredstev posluzi zato, da nas razorozi, da
se odpremo in dogodke vzamemo za »svoje«, nakar jih s tem, ko nam odstre kopreno
pred oémi, da v ogledalu zagledamo sebe, hipoma obrne v njihovo nasprotje. In takrat
imamo opravka s komedijo, o kateri je ze G. B. Shaw pisal, da je »more tragic than a
catastrophic tragedy« (Shaw 1961: 254), saj je tudi moznost za samoslepljenje odvzeta.
Ne moremo si vec lagati, da tisti, ki jo/ga vidimo v ogledalu, ni »mi«. Ovemo se tudi,
da je tisti drugi bolj realen od nas, kar pomeni, da so tudi njene/njegove pomanjkljivosti
dejanske. V literaturi je vlogo sence, ki navsezadnje preraste original, dobil dvojnik.
Tisti dvojnik, Doppelgcinger, ki vse od Jeana Paula in romantike naseljuje literarno
pokrajino (prim. Dolar 2004) in ki je vir te grozljivosti, se na odru ne vzpostavi (na
primer med dvojckoma). Izkaze se, da so dramske osebe nasi tovrstni dvojniki. In kot
pravi Dolar: »Svet ni dovolj velik za subjekta in njegovega dvojnika, eden je odvec, in
tisti, ki je odveé, ni dvojnik, temveé sam subjekt« (Dolar 2004: 266). V tem trenutku
se pokaze vsa groza situacije. Videti je, da je dvojnik, tisti, ki ga gledamo in se mu
smejimo, pravzaprav nas simulaker, nam do potankosti podoben oziroma, v skladu z
Baudrillardovo teorijo, Se bolj »mi« kot mi sami, kar pomeni, da nas zrcali do take
potankosti, kakr$ne si niti predstavljati nismo mogli, zaradi ¢esar se tudi nikamor ne
moremo skriti pred njo/njim. Nikjer ni prostora, lastnosti, zaklona, kamor bi simulaker
ne segel. Se ve¢, kakor pravi Dolar, v dvojniku ti¢i realno, v primerjavi s katerim je
subjekt sam podoba. Sam je podoba zgolj svoje podobe.

Tu pa napoci popolna groza, o kateri je bil Ze govor. Tehni¢no gre za moment, ki ga
kot svoj strukturni element vsebuje ze klasi¢na tragedija, in sicer moment prepoznanja,

SR4-2006.ndd 741 @ 7.2.2007 11:10:44


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

742 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

anagnorisis. Kakor Ojdip, tudi mi prizadevno zasmehujemo krivca, da bi na koncu
spoznali, da smo »zlo¢inci« mi sami.

Po povedanem je torej videti, da se sodobna slovenska dramatika za zrcaljenje
danasnje druzbe posluzuje tudi komedije, vendar v primeru ‘M te ubu! le kot izhodisca
ali, Se bolje, kot trojanskega konja za prelisi¢enje predstraze lastne samozavesti in
posledi¢ni prikaz dejanske, tragi¢ne condition humaine. Zato tudi Ho¢evarjevo besedilo
ne izbira semanti¢ne komike, se ne trudi pri karakteriziranju generi¢nih likov, temvec
jih podaja bolj preprosto, bazi¢no, naturalisticno (Hocevar 2002: 14).

V Hocevarjevem primeru ne gre za socialno ali politi¢no subverzivnost komedije,
saj, kot pravi M. Dolar, »smeh je pogoj ideologije. Sele smeh nam da tisto distanco,
tisti prostor, v katerem se lahko ideologija zares razmahne. [...] Sele ko se smejimo in
svobodno zadihamo, nas ideologija zares ima. [...] Kar na prvi pogled razkraja dogmo,
jo Sele ucinkovito ustoli¢i« (Dolar 1986: 307). Tega odnosa komedije do ideologije
nacelna politicna demokracija prav ni¢ ne spremeni. V nasi sedanji sre¢ni sodobno-
sti, ko je »osebno zadovoljstvo« postalo druzbena norma, iskanje in sledenje sreci pa
osnovni cilj, se je treba tega Se kako zavedati. Kakor pravi A. Zupancic, je ravno zdaj
»distanca do vsakr$nih ideologij postal[a] dominantni modus vladajoce ideologije v
njeni najcistejsi obliki« (Zupanci¢ 2004: 10). Ta predpostavka ze v izhodiscu torej
izni¢uje moznost komedije za resnejsi druzbeni angazma. Zupancic¢eva nadaljuje, da »z
retoriko srece je ideologija poznega kapitalizma nasla idealen nacin, kako vpreci ljudi v
svoj pogon tako, da ji skoraj ni treba ve¢ migniti s prstom« (Zupanci¢ 2004: 13). Sreca

@ je osebna kategorija, recemo torej lahko, da se je celotno druzbeno zivljenje zvedlo
na personalni nivo. In tu utegne imeti komedija svoj druzbeni angazma oziroma biti
ucinkovita, a le, ¢e ji dovolimo, da razbije nase iluzije o samih sebi, v katerih opojno
mirnost nas skusa zazibati sodobna druzba, da bi se spremenili v brezimne, brezmisel-
ne potrosne avtomate. Komedija ima ucinek torej kot risus purus, ko nas razgali in s
tem razorozi, ne takrat, ko se smejimo rezimu, temve¢ ko jokamo nad seboj. Posledic
komedije nikakor ne ¢uti druzba, temve¢ se jih moramo zavedati sami. Mo¢ komedije
je torej notranje destruktivna. Tako komedijo ima v mislih Critchley, ko pravi: »Only
comedy is truly tragic. Comedy is tragic by not being a tragedy« (Critchley 1999: 235).
In ravno taksna je videti drama ‘M te ubu! TakSna komika po naSem mnenju nikakor
ne more biti samo posledica prehoda iz enega politicnega sistema v drugi, temvec gre
za ob¢i trend poudarjanja nasih hib in napak, postavljanja zrcala in odstiranje kopren.
Je neodvisna od sistema in politicnih sprememb, saj gre za vprasanje, kako razumemo
sami sebe in svojo umescenost v sedanji svet.

Dokler je osrednji nadin razumevanja in eksegeze sveta predstavljal postmoderni-
zem, tedaj je bila prevladujo¢i modus bivanja igra. Videti je bilo, kot da ni¢ nima teze
in tako tudi ne posledic. S iztekom poststrukturalistinega pogleda na svet pa se je
polozaj spremenil v toliko, da se pojavom vrne dolo¢eni pomen, oblikuje konsekvenco.
In v ponovno vracanje posledi¢nosti je mogoce umestiti tudi Hocevarjevo besedilo.
Strukturno piéce bien faite je ‘M te ubu! zakljucena celota, ki jo vodi logika neizogib-
nosti, to pa je mehanizem, v kakrSnega smo nujno vkljuceni tudi sami. Ker komi¢nim
elementom v drami uspe razbiti obrambni obro¢, s katerim nas druzba v vsakdanji
eksistenci obdaja, ker jim uspe potegniti masko z nasih obrazov, ima tragedija seveda
tudi druzbeni pomen.

SR4-2006.indd 742 @ 7.2.2007 11:10:44


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Kristof Jacek Kozak, Meta-romantika kot paradigma sodobne slovenske drame 743

Ce je bil, kot reCeno, bistveni atribut slovenske postmoderne dramatike realizem z
grotesknimi potezami, se je sodobna dramatika zatekla k novim znacilnostim: prede-
lala je klasi¢na dramska besedila, ozivila tradicionalni dialog z njegovimi intimnimi
razmerji in posledicami, na socialni lestvici protagonistov se je ozrla navzdol, da bi
nasla nove motive in se posluzila celo hiperrealisti¢nega prikaza sodobnih konfliktinih
odnosov. Vprasanje, ki se postavlja, je, ali gre v sodobni slovenski dramatiki torej za
Sirsi pojav, ali zgolj za posami¢ne primere?

Primer ‘M te ubu! po nasem mnenju nedvomno kaze smer, v kateri se sodobna dra-
matika na Slovenskem giba v smer bolj zasebnega, osebnega prikaza zivete resni¢nosti.
Z opustitvijo postmodernisti¢ne groteske tudi precejSen del slovenske dramske pro-
dukcije vstopa v intimni svet protagonista, ki pa ni ve¢ zgolj kolaz razli¢nih vidikov
njegove dramske osebe, temve¢ prej trden, koncizen, popoln subjekt in se na ta nacin
umesc¢a v novo meta-romanti¢no paradigmo.

LITERATURA

ARISTOTEL, 1982: Poetika. Ljubljana: Cankarjeva zalozba.

CoRNEILLE, Pierre, 1918: First Dicsourse on the Uses and Elements fo Dramatic Poetry. V: Euro-
pean Theories of the Drama. Cincinati: Stewart and Kidd.

CriTcHLEY, Simon, 1999: Ethics, Politics, Subjectivity: Essays on Derrida, Lévinas and Con-
temporary French Thought. London in New York: Verso.

@ ——2002: On Humour. London in New York: Routledge.

Dorar, Mladen, 1986: Strel sredi koncerta. V: Theodor W. Adorno: Uvod v sociologijo glasbe.
Ljubljana: Drzavna zalozba Slovenije. 301-357.

——2004: Komedija in njen dvojnik. V. Problemi 42/3—4.257-281.

GANTAR, Jure, 1999/2000: Nekaj izhodis¢ za preucevanje romanti¢ne drame. V: Izrocila zgo-
dovine 7. 811-16.

Hecer, Georg Wilhelm Friedrich, 2001: Predavanja o estetiki: dramska poezija. Ljubljana:
Drustvo za teoretsko psihoanalizo.

Hoc¢EVAR, Zoran, 2002: ‘M te ubu! V: Gledaliski list — PDG 47/6. 14-49.

Kozak, Kristof Jacek, 2006: Nine Circles of Hell. The Freeing of Comedy. V: Komik: Athetik,
Theorien, Strategien. Dunaj in K6ln in Weimar: Béhlau. 41-50.

PosTrAK, Marinka, 2002: Utemeljitev Grumove nagrade za leto 2001. www.presernovogledali-
sce.com/tsd/2001 UtemeljitevGrumoveNagrade.doc; oktober 2005.

Suaw, George Bernard, 1961: Shaw on Shakespeare. New York: E. P. Dutton.

ZUPANCIC, Alenka, 2004: Poetika: druga knjiga. Ljubljana: Drustvo za teoretsko psihoanalizo.

SUMMARY

The initial hypothesis of the article is that after postmodernism Slovenian drama has become
increasingly attracted to tradition. Playwrights are returning to stage plots which is evident in
a large number of adaptations of novels, staged in Slovene theaters. The return to /ogos also
results in a different kind of return to the past, i.e. one can again notice the use of drama genres
spanning from less conventional ones to as traditional ones as the tragedy, as well as a new
approach to understanding the protagonist as a subject. Because of this turn in the reflection of
human fate and in the formal definition of this reflection, the author of the article proposes the
taxonomic term for this trend meta-romanticism. Z. Hocevar’s ‘M te ubu! (in 2001 it shared the

SR4-2006.indd 743 @ 7.2.2007 11:10:44


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L-Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_19.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

744 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

Grum award for the best Slovene play with M. Zupanci¢’s Goli pianist) is used as an example
for the analysis. The play not only entirely fulfills both of the aforementioned criteria, but goes
even a step further and constructs an idiosyncratic tension between such opposite genres as
tragedy and comedy.

Regardless of the fact that the drama ‘M te ubu! is subtitled a “tragedy in one block,” the
first element that the article analyses is comedy. The narrative and staging strategy namely
completely correspond to the majority of the criteria identified for this dramatic genre by drama
theoreticians and philosophers: it usually includes lower social classes, the dramatic characters
are types, without or with exaggerated dignity, drunks and fallen individuals, who, though they
would improve their lot, can only complain about it. The author throughout the text uses a comical
strategy, which is at the end suddenly turned into tragedy. It is not only the conclusion of the
play ‘M te ubu! that is tragic, although this would entirely suffice. In the conclusion, the fate of
the protagonist Mil¢e Kralj and his wife Angelca alone would have had a cathartic effect. One
can suspect that the author has other intentions with the reception. In addition to the fact that the
audience becomes acquainted with the protagonist’s fate and sympathizes with his murderous
despair, it eventually realizes that it is not viewing only MilCe on the stage, but also itself in
him. The surprise is even greater as Hocevar first “softens” the viewer with the help of comical
devices, relaxes him/her by lowering the social register of the protagonists, which leads to the
viewer’s dissociation from the events on the stage, then on the basis of light and ironic situation
he develops a painful and surprising end. At the moment when the audience becomes aware of
the semantic dichotomy of the stage action, when they realize their unintentional involvement
in the play, the jovial laugh on their faces freezes and the comedy transforms into tragedy. Such
close proximity of the horrific (das Unheimliche) and comical was discussed as early as Freud.

@ The British philosopher S. Critchley identified this type of laughter in S. Beckett’s work and
called it risus purus.

The article also treats the factors that define the social role of the drama genres under di-
scussion. It turns out that neither comedy nor tragedy are socially subversive today, as they refer
to the individual whose influence on the events in society is almost nil. Nevertheless, they both
work on a personal level where their actual influence is felt, i.e., when the viewer realizes that
it is him/her for whom the stage mirror is intended, the drama is most powerful. Because of
this effect and for the fact that in staging the play as well as in its reception the protagonists are
individually, even subjectively formed, supporting the most classical dramatic genres, Hocevar’s
play can, in fact, be considered an example of the meta-romantic paradigm.

SR4-2006.indd 744 @ 7.2.2007 11:10:44


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

