
Miran Štuhec, Miselna proza Vladimirja Bartola  627UDK 821.163.6.09–3 Bartol V.
Miran Štuhec
Filozofska fakulteta v Mariboru

MISELNA PROZA VLADIMIRJA BARTOLA

Miselna proza Vladimirja Bartola je presečišče treh avtorjevih interesov: psihologije, lastne 
osebnosti in književnosti. Razprava analizira dialektiko tega korpusa tako, da sledi problemskim 
poudarkom, jezikovni in slogovni podobi ter literarnozvrstnemu vidiku.

Vladimir Bartol’s intellectual prose is the nexus of the author’s three interests, i.e., psycho-
logy, his own personality, and literature. The study analyzes the dialectics of this corpus by 
following the topical emphases, linguistic and stylistic image, and the aspect of literary genre. 

Ključne besede: miselna proza, Freudova psihoanaliza, sanjana in budna zavest

Key words: intellectual prose, Freud’s psychoanalysis, consciousness of dreams and wake-
fulness

Vladimir Bartol, romanopisec in avtor zbirk kratkih zgodb oziroma umetnik, ob 
katerem so se z zanimanjem ustavljale zgodnje slovenske refl eksije postmodernizma, 
v devetdesetih letih prejšnjega stoletja pa se je predvsem zaradi islamskega terorizma 
znašel v presečišču interesov literarne Evrope njegov nekaj desetletij star roman Alamut, 
je bil tudi upoštevanja vreden pisec vznemirljivih in v času nastanka problemsko zelo 
svežih miselnih proz: kritik, esejev, študij. V nadaljevanju razprave želim opozoriti na 
glavne tematske, idejne in slogovne določnice tega korpusa, predvsem esejev.

Pri Bartolu se ne da spregledati strukture, ki utripa pravzaprav v vseh njegovih spi-
sih. Gre za vedno znova vznemirjajočo temo lastnega ustvarjanja. Povedano je očitno 
v vseh treh sklopih njegove miselne proze: v mladostnih delih, ki pomenijo nekakšno 
učno dobo, v kasnejših, ko je že pisal književne eseje in končno v zreli esejistiki, denimo 
v eseju, v katerem je sicer razmišljal o pomanjkljivostih Vidmarjeve kritike. Na tem 
mestu je potrebno poudariti tudi, da so Vladimirja Bartola praviloma privlačili veliki 
svetovni duhovi in prav ob njih je gradil svoje miselno obzorje, umetniške poglede ter 
življenjske cilje. Posebno mesto zaseda Sigmund Freud, pri katerem je našel razlage 
za pojme nezavedno, spolnost, nagonsko pa za mit in arhetip, za interpretacijo sanj 
idr., dalje Klement Jug, ki ga je Bartol imel za izjemno, tako rekoč v nietzschejanskem 
pomenu realizirano močno osebnost; tu so veliki umetniki Sofokles, Shakespeare, 
Goethe, Prešeren in še nekateri, ki so v »darvinističnem smislu« prerasli povprečje 
ter za dolgo časa določili koordinate svetovne književnosti. V zgodnjih spisih, konec 
tretjega desetletja jih je objavljal v reviji Življenje in svet ter nato v začetku tridese-
tih let v Modri ptici, je Bartol v glavnem povzemal takrat aktualno znanje s področij 
psihologije in psihiatrije, naravoslovja ter fi lozofi je in tako ustvarjal podlago za svojo 
kratko prozo. Kot je znano, so se v njej narativne sestavine pogosto prepletale ali celo 
prekrivale s psihoanalitičnimi segmenti, s čimer je pisatelj raziskoval notranjo podobo 
oseb – freudovsko zapleteno podzavest ali konfl ikte med biološko determiniranostjo in 
zmagovito voljo. Konec dvajsetih let se je tako ukvarjal s podzavestnimi in polzavest-

SR 4 - 2006.indd   627SR 4 - 2006.indd   627 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


628 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

nimi stanji, s hipnozo, somnambulnostjo ter podobnim. Enega prvih člankov na temo 
sanj in psihoanalize je objavil že leta 1928: v Psihoanalizi in sodobnem človeku si je 
zastavil vprašanje o možnostih Freudove metode oziroma o vzrokih njene terapevtske 
uspešnosti. Psihoanaliza, pravi, je popularna, vendar je treba ločiti med modnostjo 
in dejanskim razumevanjem njenih prednosti. Bartol je bil brez dvoma med tistimi 
privrženci avstrijskega psihoanalitika, katerih interes se ni ustavljal zgolj pri za tisti čas 
svobodnem odkrivanju spolnosti, ampak je v Freudovem delu znal ločiti med teorijo 
seksualnosti na eni strani ter posebnim načinom odkrivanja človekovega nezavednega 
sveta. Tako v članku najprej primerja netočnost v razumevanju psihoanalize s površnim 
zgodnjim pogledom na Darwinovo teorijo, nato odgovori na vprašanje, kaj je psiho-
analiza. Tu izpostavi, da ne gre za samostojno vedo ali znanstveno panogo, ampak za 
metodo, ki na podlagi zveze med zavednim ter nezavednim, subjektivnim in notranjim 
ter objektivnim in zunanjim ter brez pomoči hipnoze ali sugestije razloži človekovo 
podzavest. Bartol po opisu praktičnega primera v zdravniški ordinaciji opozori še na 
možne ugovore psihoanalitični metodi in se nato na kratko ustavi pri katarktični metodi 
švicarskega psihiatra Eugena Bleulerja. 

Z razčiščevanjem glavnih pojmov Freudovega ukvarjanja s podzavestnimi stanji je 
potem nadaljeval v drugih spisih iz tega časa. Tako je v Psihoanalizi motenj vsakdanje-
ga življenja leta 1929 pisal o pozabljivosti imen; razliko med sugestijo in psihoanalizo 
je shematično povzel v kratkem članku Nekaj o hipnotizmu in psihoanalizi (1930); o 
svojih izkušnjah pri uporabi Freudove metode v zdravstveni namen pa je poročal leta 
1930 v članku Izdajalske sanje. V delu Spiritizem na Notranjskem (1929) ga je zanimala 
hipnotizirana ženska oziroma človek kot medij, prek katerega se kanalizirajo sestavi-
ne podzavestnega stanja v zavestno in obratno. Fabulativni segmenti, s katerimi sledi 
notranjski Malči, potujočemu hipnotizerju, pripovedovalčevim spominom in drugim 
ljudem, ki sodelujejo v neobičajnih dogodkih, telepatiji, parapsihologiji ter hipnozi, so 
prekinjani z avtorjevim razpravljanjem o strokovnih vidikih »spiritističnega« primera. 
Eden najzgodnejših člankov na isto temo je iz leta 1928. Razlaga sanj je spis o »eni 
najtemnejših strani naše duševnosti«. V njem je povzel nekaj podatkov o predfreudovski 
strokovni in naivni razlagi sanj, omenil literarizacijo podzavestnega pri Shakespearu 
in Dostojevskem ter opozoril na Nietzschejevo pojmovanje nezavednega, znanstveno 
tolmačenje sanj pa povezal z odkritji avstrijskega psihoanalitika o tem, da so sanje 
smiselno urejen pojav simbolnih preslikav, ne nujno povezanih le z neposrednimi do-
godki, ampak segajočih tudi daleč v preteklost.  

Vsa ta dela so po svoji poetiki od esejistike močno oddaljena. Njihov namen je 
treba videti v dejstvu, da je bila Vladimirju Bartolu problematika človekove notranjosti 
izjemno privlačna, vsaj toliko kot je bil za tisti čas izzivalen tudi sam Sigmund Freud. 
Njegov vpliv na Bartola je, seveda, nesporen, tudi če upoštevamo avtorjevo pripovedno 
prozo. V njej lahko brez velikih špekulacij ugotovimo prenos znanstvenih spoznanj v 
slovstvo, Freudov nauk o podzavesti je poglobil še pisateljevo razumevanje življenja 
kot iluzije. To zadnje je dobilo svoj odsev v Alamutu, nespregledljiva sta tudi odlična 
opisa sanj v noveli Konec pustolovstva.

Že nekoliko širši pogled na navedeno problematiko Bartolovo zgodnje spisje po-
udari še z drugačnega aspekta. Glede na to, da je bil Freud v nekaterih krogih izjemno 

SR 4 - 2006.indd   628SR 4 - 2006.indd   628 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miran Štuhec, Miselna proza Vladimirja Bartola  629

popularen in hkrati še izzivalen, lahko sklepamo, da je bilo tudi pisanje o njem oziroma 
o njegovi metodi provokativno početje ter je pravzaprav presegalo zgolj poučne cilje. 
Ne nazadnje je nudila sama snov dobre možnosti esejistiki – bila je privlačna novost, 
ki nikakor ni dopuščala enoznačnih opredelitev. Vendar to v večini primerov ne velja 
za mladega Bartola, njegova zgodnja miselna proza po svojih zvrstnih, slogovnih in 
jezikovnih določnicah ni esejistična, esejistiki se ne približuje niti po odnosu do samega 
problema, čeprav je, kot rečeno, ta zelo dialoški in tak vsebuje dovolj materiala, ki bi 
se lahko transformiral v esej.

Bartol je v delih nekoliko kasnejšega nastanka začel opuščati didaktičnost, opisnost 
in poročevalskost, hkrati s tem notranjeslogovnim premikom se da opaziti še postopno 
umikanje cilja najzgodnejših spisov. Namen preveriti lastno znanje oziroma poučiti se o 
tem, kar se dogaja v aktualni psihologiji, povzeti praktične zglede in slediti dogodkom, 
ki so povezani s somnambulnostjo, sanjami, s hipnozo ter sugestijo, je nadomestila želja 
po razpravljanju in evokaciji lastnih stališč, pogledov ter izsledkov. Še korak dalje so 
eseji, v katerih je na podlagi dognanj psihoanalize, fenomenologije, biologije, estetike 
in etike tolmačil nekatera dela ter avtorje svetovne in domače književnosti.

Leta 1935 je izšel članek Onkraj tolmačenja sanj. Teoretske in predvsem praktične 
osnove za sklep, da so sanje posebna duševna tvorba in obstajata enakovredni sanjska 
zavest ter budna zavest, je pisec našel v raziskavah avstrijskega psihologa Theodora 
Erismanna. Bartol v tem spisu najprej defi nira zavest in pravi, da je to »nekakšen kos 
naše notranjosti«, ki nam sporoča, kaj se dogaja v naši duševnosti. Nato loči realno 
bivajoče od fi ktivnega in od tod preide na pojma sanjarjenje ter umetniška fantazija. 
Posebej zadnje med seboj strogo loči, saj umetniku pripisuje tudi realno moč oziroma 
sposobnost, da svoje umetniške predstave aplicira v konkreten umetniški izdelek; med-
tem ko je sanjarjenje v tem pogledu nekaj manj vrednega.  Osrednji poudarek članka je 
razlika med sanjami in realnostjo oziroma vprašanje, na podlagi česa je mogoče razliko-
vati budno zavest od sanjane. Erismannovi preizkusi s posebnimi lečami, ki pošiljajo v 
možgane ukrivljeno podobo prostora, Bartolu potrdijo, da je slika sveta subjektivna in 
gre v vsakem primeru le za podobo, kakršno nam narekuje neznana »kreativna poten-
ca«. Od te ugotovitve do stališča, da so tudi sanje specifi čna realnost, ki se v ničemer 
bistvenem ne loči od stanja budnosti, seveda, ni več daleč. Bartol zato poudari, da lahko 
tudi sanjamo, da sanjamo ali da smo se zbudili in smo sanjati prenehali.

Psihološko vzeto: v sanjah ustvarjam predmete, ki jih dojemam prav tako ali prav tako malo, 
kakor ustvarjam v budnem stanju predmete, ki jih gledam okrog sebe. /…/
Kako resničen, kako realen je zame moj sanjski svet, nam potrjujejo v gori navedenem pri-
meru strah, da bi moj metulj ne pobegnil, dvom, da ga bom mogel doseči, in veselje, ko se 
mi je pustil ujeti. Vzemimo, da se ne bi nikoli prebudil in bi kar naprej sanjal, ali bi mogel 
kdaj podvomiti v istinitost? (Bartol 1993: 97)

Avtor sklene, da je edina razlika med sanjami in budnostjo akt prebuditve, ki pra-
viloma iz koordinat budnosti določa, kaj je resnično in kaj ne.

Esej o Goethejevi usodni ljubezni, ki je bil objavljen leta 1932, je Bartol uvedel s 
kratkim spisom Zakaj je morala ljubezen Margarete do Fausta končati tragično. V njem 
odgovor na zastavljeno vprašanje išče v psihološkem in socialnem vidiku ljubezenskega 

SR 4 - 2006.indd   629SR 4 - 2006.indd   629 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


630 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

razmerja, oba mu, namreč, pojasnita bistveno razliko med vpletenima osebama. Gre 
za to, da je strastno čustvo enosmerno, pravi in Margareta za svoj prvinski ljubezenski 
gon ne dobi nadomestila. Bartol potem brez dvoma pravilno ugotovi spremembe v 
Faustovi psihični strukturi in poudari, da se je Goethejeva oseba iz samozavestnega lika 
suhoparnega znanstvenika ob spoznanju človeške minljivosti ter zaradi prepričanja, da 
znanost ne more odgovoriti na nekaj temeljnih vprašanj o človekovem obstoju, predala 
demoničnim silam. Dalje se je treba strinjati še z ugotovitvijo, da se je Faust spremenil 
tudi na zunaj in postal nekoliko bolj »človeški«, kar je vplivalo na vsebino razmerja 
do Margarete. Od tu naprej pa je Bartol pri tolmačenju vsaj nekoliko nekonsistenten. 
Medtem ko na začetku – celo v podnaslovu – spisa govori o psihologiji ljubezni, zdaj 
najde enega ključnih razlogov za njen tragičen razplet v socialni pripadnosti. Pravi, da 
sta pripadala različnim slojem, Faust višjemu, kar mu je dajalo občutek moči, s katero 
bo lažje uresničil sanje o večni mladosti, Margareta nižjemu in ji je bila ljubezen tudi 
socialna priložnost.

Esej Med človekom in Bogom (1932), podnaslov je Goethejeva usodna ljubezen, se 
v nekaterih idejnih poudarkih navezuje na premislek o Faustu in Margareti, še posebej 
na mestu, kjer avtor izjemno umetniško osebnost povezuje z genialno literarno osebo. 
Vladimir Bartol problem Goethejeve ljubezni z Elizabeto Schönemannovo najprej 
nakaže prek pesnikovih biografov Georga Henrya Lewesa, Heinricha Viehoffa, Emi-
la Ludwiga, Bernharda Rudolpha Abekena in Wilhelma Schäferja ter iz Goethejevih 
spominov. Od tod pisec povzame, prvič, nenadno in neobičajno globoko obojestransko 
čustvo in, drugič, njegovo postopno umirjanje ter končno odpoved. V spominih, ki so 
nastali, ko je bil nemški dramatik star že okoli osemdeset let, najde avtor podatke o tem, 
da je bila Elizabeta edina, ki jo je Nemec kdaj ljubil, seznani pa se še z zapletenostjo 
njunega odnosa oziroma s tem, da Goethe za strastno in dolgotrajno razmerje ni bil 
pripravljen. Bartol je pozoren na demoničnost, ki da je spremljala zaljubljenca, o čemer 
govori nemški dramatik sam, in premisli pomen gesel, s katerimi se začenjajo posamezni 
deli Goethejevega življenjepisa. Za razliko od dramatikovih biografov najde zanimive 
povezave med njimi in pomembnimi premiki v pesnikovem duhovnem življenju. K 
temu potem doda še Goethejevo branje Spinoze oziroma njegovo interpretacijo »Spino-
zovega nasprotja« med željo in odpovedjo, ki se glasi: ker je »vse ničevo«, je potrebno 
zbrati nadčloveške moči za to, da človek preseže čustva ter s tem z eno samo popolno 
resignacijo preseka vrsto v prihodnost projiciranih odpovedi.

Tolmačenje dramatikovih izjav nadaljuje pisec tudi v drugem delu eseja, pozoren 
je na razmerje med pesniškim darom na eni strani in človeškim, spontanim ter navad-
nim na drugi, dalje na pesnikovo selekcioniranje nasvetov, kaj da naj napravi, in na 
preverjanje možnosti ter končno na Goethejev »eksperiment« ločitve od ljubljenega 
dekleta, na ponovno privlačnost, ljubosumje in na beg v Weimar. Bartol – Goethejev 
notranji razkol – posledico napetosti med božjim in profanim, umetniškim genijem, 
ki s svojo močjo določa, ter človeško majhnostjo, ta se podreja, in med večnostjo ter 
minljivostjo – razume kot izjemen, tragičen in veličasten, a hkrati logičen upor elemen-
tarni sili in kot razlago za eno najbolj skrivnostnih ter neobičajnih Nemčevih odločitev. 
Literanoumetniški refl eks bivanjske muke ugotovi v izjemnem Faustovem liku. 

Jezikovni slog obravnavane esejistike je svojevrstno, pogosto celo presenetljivo 
združevanje nasprotnih postopkov. Na delu sta predvsem dva: pogovorni in strokovni. 

SR 4 - 2006.indd   630SR 4 - 2006.indd   630 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miran Štuhec, Miselna proza Vladimirja Bartola  631

Bartolova pozornost tako v glavnem ni namenjena lepemu izrazu, ampak logičnemu 
sledenju dejstev, ki naj privede do sintetičnega zaključka. To ni presenetljivo, tudi če 
upoštevamo njegovo umetniško prozo, saj se niti njegova kratka proza niti najbolj znano 
delo Alamut ne odlikujeta po opazni jezikovni ali slogovni izbrušenosti. Esejistika in 
ostala miselna proza nastajata ob uporabi običajnega besedja, kratkih stavčnih struktur, 
različnih nagovornih obrazcev, s katerimi pripovedovalec manjša distanco med seboj 
in bralci, tu so vabila k bralčevi pozornosti, mašila in podobno. Dalje uvaja v besedilo 
vrsto navedkov, povzetke, strokovno terminologijo, vzročno-posledične pomenske nize, 
sklicevanje, opombe in logične zveze. Povedano pušča zelo vidne posledice v notranjem 
slogu: esejističnost večkrat nadomeščata interpretativnost in razpravljalnost.

V Zakrinkanem trubadurju (1936), podnaslov je Ob Weiningerjevi knjigi »Spol in 
značaj« razmišlja o delu mladega avstrijskega pisca o razmerju med ženskimi spolnimi 
navadami in moškim umom. Bartol najprej navede nekaj intrigantnih trditev iz Weinin-
gerjeve knjige in opozori na njena protislovja ter si na ta način ustvari izhodišče za 
premislek o moškem in ženski, o njuni podobnosti ter razliki, o vprašanju ženske »uni-
ver zalne« spolnosti in o tem, da mlad moški zaradi posebne projekcije svojih naivnih 
mladostnih želja na žensko jemlje njeno realno spolnost kot sovražno dejanje manjvred-
nega bitja. Na tem mestu spomnimo, da ženska kot skrivnostno in nadnaravno bitje v 
Bartolovi pripovedni prozi večkrat funkcionira kot medij spoznanja. Dober zgled za to 
najdemo, recimo, v več tekstih zbirke Med idilo in grozo, kjer pisec ljubezen tematizira 
prav s pomočjo demonične ženske. Vzrok za Weiningerjeve drastične trditve, te ženski 
očitajo prostaštvo, spolno razbrzdanost in promiskuitetnost, moškemu pa nasprotno 
pripisujejo čistost, ljubezen in hrepenenje po idealu, Bartol najde v avtorjevi osebni 
mladeniški izkušnji. Njegova teza je naslednja: moški in ženska sta izločena iz svojega 
naravnega položaja ter postavljena v povsem različne vrednostne sisteme zaradi po-
sebnega postpubertetniškega stanja samega avtorja, v katerem je obravnavana knjiga 
nastajala. Izhajajoč iz Freudovega pojma sublimacije spolnega nagona in upoštevajoč 
nasprotje med golim seksom ter višjimi težnjami Bartol razočaranje neizkušenega 
mladeniča utemelji na spoznanju, da med spolno orientiranostjo moškega in ženske ni 
razlike, saj sta oba poligamna. 

Zakaj živa, konkretna ženska nikakor ne more biti dolžna ravnati se po idealu mladega 
zaljubljenca, kar nam nazorno prikaže tragični primer doktorja Juga. Odtod bržkone tudi 
pogostokrat opazovani pojav, da nimajo pomembni možje v zgodnji mladosti posebne 
»sreče« v ljubezni.
Ker pa živi človek v nekem danem, konkretnem svetu, se mora prej ali slej tudi sprijazniti 
z njegovo realnostjo. Pripomnili smo že, da je to ›sprijaznjevanje z realnostjo‹ pogostoma 
kaj bolestno in ne gre vedno najbolj naravno pot. (Bartol 1993: 148)

Pisec potem ugotavlja, da Weiningerjev duševni profi l ni nič nenavadnega, saj je 
knjiga nastala v življenjskem obdobju, ko je v avtorjeve naivne predstave začel stresno 
vdirati resnični svet in povzročil razkroj podobe idealne ženske, v katero se je pred tem 
transcendiral cel komplet želja – od samopodobe lastnega genija do slike zunanjega 
sveta. Bartol se ustavi še ob treh poudarkih knjige. Prvi je Weiningerjevo zgražanje 
nad pričakovanji, ki jih ženska goji do samega spolnega akta. Da bi poudaril Weinin-

SR 4 - 2006.indd   631SR 4 - 2006.indd   631 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


632 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

gerjeve »pubertetniške teoreme«, ki da nimajo zveze z dejanskim življenjem, se naveže 
na eno najzgodnejših Goethejevih pesmi. V njej je mladi lirik prek evokacije moškega 
ljubimca kot brutalnega osvajalca in ženske kot nemočne žrtve spoznal, da je spolnost 
nekaj nasilnega ter sklenil ostati čist in nespolen, kakor je dekle. Bartol nato ne povsem 
jasno poveže pisateljev odnos do žensk z njegovo željo sprejeti krščanstvo in se iz Žida 
spremeniti v Nemca, končno poudari še Weiningerjevo sporno defi nicijo moškosti. 

Spis o knjigi Spol in značaj se zaključi z ugotovitvijo, da je »strastna izpoved geni-
jalnega mladostnika« koristno branje, ker odpira vprašanja, zanimiva mladeničem, 
moškim in ženskam. Z izzivalnimi tezami pa se delo sklada tudi s pisateljevim upodab-
ljanjem ženske. Ta je, kot je znano, slejkoprej zreducirana na telesnost in poželenje. 
Zanimiv vidik prav tako poudarja esejistova teza o Weiningerjevem prenosu lastnih 
postpubertetniških predstav na oznako ženske, saj Bartol z njo opozori na izjemno moč 
osebne izkušnje. Če pomislimo na esejistovo telesno šibkost, je lahko navedena zveza 
plodna pri iskanju vzrokov za njegovo oboževanje močnih posameznikov, genijev, 
nietzschejanskih »nadljudi«. 

O Sigmundu Freudu in psihoanalizi ter o izkušnjah pri uporabi nove teorije v 
vsako dnevni klinični praksi je Bartol poročal že na koncu tretjega desetletja in na 
začetku četrtega, celovito refl eksijo vplivov, ki so prihajali nanj s strani avstrijskega 
psihologa, je oblikoval leta 1939 v eseju Ob smrti Sigmunda Freuda. Spis označuje 
močan avtobiografski element, ki ga uvaja spomin na dileme pri vpisu na univerzo. 
Pisec tu poudarja svoj interes po kompleksnem študiju človeka, kjer bi bili enakovred-
no in med seboj povezano zastopani biološki, fi lozofski ter psihološki vidik, in hkrati 
ugotavlja, da so bili »takrat« univerzitetni študiji naravoslovja ter družboslovja ujeti v 
obnavljanje preživelih teoremov 19. stoletja. Bartol se spominja, da je njegov interes 
za odkrivanje zvez med človekovim telesnim ustrojem in njegovo psihično strukturo 
dobil potreben zagon šele z  branjem prvih Freudovih del, saj je v njih našel tisto, 
kar je v tradicionalistično zasnovanih vedah pogrešal – kavzalnost. Esej je s stališča 
ustvarjalnega načina na začetku prvoosebno retrospektivno pripovedovanje o tem, da 
ga »ofi cialna psihologija« ni zadovoljila niti v smislu pojasnil, ki naj bi od nje prehajala 
k vprašanjem književnega dela, niti kot znanje, ki bi omogočalo analizo samega sebe. 
V drugem delu se spis spremeni v tretjeosebno esejiziranje o pomembnosti Fredove 
psihoanalize za razumevanje človeka, za odkrivanje plasti lastne duševnosti in za samo 
umetniško ustvarjalnost. Na koncu eseja se osebna nota prek prvoosebne pripovedi po-
novno poveča, ko avtor svoja nova spoznanja postavlja v kontekst ljub ljanskih razmer.

Dosedanje raziskave Bartolovega slovstva so pokazale močan pisateljev interes za 
upodabljanje psiholoških stanj in fi lozofskih vsebin. Njegove osebe so tako pogosto 
mediji, skozi katere prihajajo do izraza osebni pogledi in strokovno znanje. Njihovo 
krčenje na eno samo, v določenem primeru aktualno formulo jih je zato včasih napra-
vilo za konstrukte dokazovanja in jim odvzelo umetniškost. Razloge za to najdemo 
prav v Bartolovem poglobljenem študiju novosti na področju psihologije in biologije. 
Zanimal ga ni le Freud, ampak so ga vznemirjali še Jung, Pavlov, Adler, prav tako se 
ni ustavljal samo pri interpretaciji sanj, marveč so njegovi interesi segli še k erotiki, 
nagonu, k seksualnosti in k nezavednemu. Ob branju Bartolove miselne proze postaja 

SR 4 - 2006.indd   632SR 4 - 2006.indd   632 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miran Štuhec, Miselna proza Vladimirja Bartola  633

vse bolj jasno tudi to, da ga je že od vsega začetka vznemirjala lastna duševnost in je 
pri študiju ter kasneje ob interpretacijah posameznih literarnih del in piscev ter končno 
v samem književnem ustvarjanju vsaj posredno analiziral samega sebe. Seveda ne 
želim pretiravati v smislu teorij, ki umetniško delo postavljajo v kontekst različnih 
terapij, a je gotovo, da pri obravnavanem avtorju določene tovrstne zveze obstajajo. 
Ali ni dokaz za takšno trditev pisateljevo zavedanje, da se je njegovo slovstvo rojeva-
lo iz neprestanega spopadanja spodbud in ovir, želja in nasprotovanj, ki jih je vodila 
»demonična ustvarjalna sila«?

Spis Ob smrti Sigmunda Freuda potrjuje, da si je pisec že zelo zgodaj prizadeval 
najti način, kako kompetentno odgovoriti na vprašanje o človekovi celovitosti, da 
so ga privlačile literarne teme, ki so skozi prizmo eksistencialnih situacij pojasnje-
vale zapletenost človekove psihofi zične strukture, odkrivale kompleksno in večkrat 
bolečo vsebino odnosov med moškim ter žensko in so končno iskale odgovore na di-
leme čisto osebnega značaja. Izsledke Freudovih raziskav je cenil zaradi tega, ker so 
omogočali analizo kliničnega stanja in dajali strokovne podlage za uvid v duševnost 
zdravega človeka; razgledan po evropski fi lozofi ji je esejist v poudarjanju pomena 
libida prepoznal transformacijo Platonove misli o nastanku spoznanja o lepem, dalje 
ga je privlačila zveza med vsebino sanj in potlačenimi željami, pri Freudu je ugotovil 
paralele fenotipu in genotipu. Ne nazadnje so novosti nanj delovale katarzično. Ven-
dar je potrebno poudariti, da Bartol kljub nedvomnim simpatijam Freudovega nauka 
ni sprejemal nekritično. Zavedal se je tudi problematičnosti nekaterih trditev oziroma 
resne nevarnosti, da bodo, denimo, razlago sanj v tradicionalističnih in konzervativnih 
krogih označili za nemoralno ter celo pornografsko ali da lahko nepremišljeno spreje-
manje dosežkov avstrijskega psihologa povzroči čustveno praznino.  

Čim globlje sem prodiral v Freudov nauk in čim pogosteje sem praktično na sebi preizkuševal 
njegovo metodo, tem večje olajšanje sem čutil in tem bolj so odpadale utesnjujoče vezi z 
mene. Obenem pa sem z nekim vrhnjim kotičkom svoje zavesti z nekakšnim zloradostnim 
veseljem opazoval, kako se pod menoj rušijo svetovi, ki sem jih smatral dotlej za trdne in 
za večnost postavljene. (Bartol 1993: 106)

Najdaljši esej H »Kritikam« Josipa Vidmarja je Bartol napisal po izidu Vidmarje-
vih Literarnih kritik (1951). Avtorjevemu delu je pisec sledil vsaj od sredine tretjega 
desetletja, od ocene Župančičeve Veronike Deseniške dalje. Več stikov je nato bilo v 
času njegovega študija na Sorbonni, ko je bil v francoski prestolnici tudi Josip Vidmar. 
Za osem let mlajšega Bartola je bila to dobra priložnost za pogovore o ljubljanskih 
razmerah, o slovenski kulturi in literaturi, za preverjanje lastnih stališč ter ocen. Ne 
smemo spregledati, prvič, da je bil Vidmar v tem času že profi liran kritik in tak za del 
mlajših literature željnih Slovencev posebno privlačen, in, drugič, da je Bartola takrat 
misel na književno ustvarjanje zelo vznemirjala. Seveda pa je imel Vladimir Bartol v 
začetku petdesetih, ko je esej nastal, za sabo opazen literarni opus, več razprav, esejev 
in študij, ki so dokazovali široko in temeljito razgledanost po evropskem duhovnem 
ter literarnem prostoru. Vse to je bila dobra podlaga, da je naposled kritično, a ven-
dar esejistično strpno in zrelo obravnaval tudi »učitelja« iz mladih let. Pravzaprav je 
potrebno zapisati, da je esejist pretres Vidmarjeve knjige dopolnil z odgovori na vrsto 

SR 4 - 2006.indd   633SR 4 - 2006.indd   633 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


634 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

zanimivih, s slovstvom tako ali drugače povezanih vprašanj. Knjiga kritik je zato         
pogosto le zunanji poriv za razmišljanje o odnosu med estetskim in etičnim, za premis-
lek o razmerju resnične in literarne osebe, dalje piše o izvirnosti ter tipičnosti, esejizi-
ra o pojmih domače in tuje pa o univerzalnosti književnega dela in tako dalje. Bartol 
Vidmarjevo delo najprej postavi v kontekst dinamičnega družbenega, slovstvenega 
in idejnega dogajanja po prvi svetovni vojni ter opozori, da je del mlajšega rodu čas 
razumel predvsem kot hudo krizo etosa, Vidmarjevo iskanje etične vrednosti v litera-
turi pa za dobrodošel zgled, kako naj se razpravlja o literaturi. Ko govori o etičnem in 
estetskem, poudari, da je umetniško delo samostojen univerzum s posebnimi zakoni. 
Strinja se z Vidmarjevo sintagmo »zvestoba samemu sebi« in jo prek Spinoze razloži 
kot najvišji moralni zakon književnega dela. Pritrdi tudi stališču da lahko celo vrsto 
literarnih oseb presojamo le s striktnim ločevanjem etičnega in estetskega ter književne 
fi kcije in resničnega sveta.

Esej H »Kritikam« Josipa Vidmarja povzema, primerja in vrednoti posamezne 
kritike, med drugim poudari Vidmarjevo tehtno analizo Levstikovega publicističnega 
opusa in »človeško najglobljo in estetsko najtehtnejšo kritiko« Gradnikovih zbirk De 
Profundis ter Svetle samote. Nekatera poglavja eseja so bolj, druga manj »kritična«. 
Denimo, v tretjem nameni Vidmarjevim sodbam veliko mero kurtoaznosti, ko govori 
o nesmrtnosti njegovih ocen. Vprašanje je, zakaj se je pisec strinjal s statičnim aspek-
tom kritike, in to v času, ko je vendar imel Vidmar za sabo že več ostrih spopadov s 
katoliškimi in drugimi pisci, pripravljali pa so se tudi novi ugovori zoper njegova trda 
estetska merila. Bartol bi končno lahko upošteval še dejstvo, da je prav čas neposredno 
po drugi svetovni vojni kazal izjemno nestrpnost do določenih literarnih opusov, zahteval 
prevrednotenje ter tako nedvoumno opozarjal, da večnih sodb ni in so le-te slejkoprej 
odvisne od duhovnih paradigem in nazorskih ter ideoloških vzorcev. Če k temu dodamo 
tudi piščevo načelno upiranje statičnosti, recimo univerzitetne psihologije, in njegove 
izjave o tem, da je, že preden je spoznal Freudov nauk, čutil kompleksnost pojavov 
ter zaznal potrebo po vzročno-posledičnem pristopu, ki opozarja na dinamične zveze 
med navidez neodvisnimi strukturami, potem je mnenje o nadčasnosti Vidmarjevih 
sodb najverjetneje potrebno razumeti v smislu prijaznosti, s katero je pripravil teren za 
kasnejše opozarjanje na pomanjkljivosti. Na tem mestu poudarimo, da je Bartolov esej 
sicer razmišljanje o Vidmarjevih kritikah, a hkrati in predvsem esejiziranje o literarni 
ontologiji. Pravzaprav bolj kot pomanjkanje kritikovega interesa za psihološko anali-
zo oseb ali neupoštevanje izvirnosti ali tipičnosti, močneje kot vsebina Vidmarjevega 
estetskega nazora ga zanima vprašanje: kaj je književnost. V odgovoru jo opredeli s 
sinhronega in diahronega vidika, najprej kot celovit pojav, v katerem odsevata človek 
ter družba, nato kot specifi čen ustvarjalni proces, ki mu pomen, bistvene lastnosti in 
dinamiko določa izvirnost oziroma »izumiteljnost«. Resen problem, s katerim se mora 
pisec spopasti, je vprašanje, kaj je v slovstvu izum. Odgovore išče na področju formalnih 
in duhovnih struktur, upošteva recepcijo pri tujih bralcih, vrstne ter zvrstne posebno-
sti in tematiko ter sklene, da je izvirnost, recimo nova verzna struktura, literarizacija 
psihopatoloških pojavov ali izraz posebnega občutja, nujni pogoj za nastanek prave 
literature. Nato se ustavi ob vprašanju karakterja in prek Vidmarjeve interpretacije Don 
Kihota pokaže tako na pomen natančnega strukturiranja oseb kot na nujnost njihove 

SR 4 - 2006.indd   634SR 4 - 2006.indd   634 7.2.2007   11:10:267.2.2007   11:10:26

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miran Štuhec, Miselna proza Vladimirja Bartola  635

precizne in strokovno utemeljene analize. K pojmu izvirnosti se Bartol vrne v poglavju 
o velikih delih. Tu najprej izpostavi razliko med literarno zgodovino in kritiko, nato 
opozori na pomanjkljivost zgolj estetske ocene:

Zgolj estetsko merilo je pogostoma podobno Prokrustovi postelji, ki pač ni ukrojena za nov, 
še neznan pojav, za novo odkritje ali nov izum. Zato bi moral kritik, ko presoja neko novo 
delo, poleg estetskega kriterija povprašati še oba v zadnjih poglavjih obravnavana činitelja, 
namreč, ali in koliko je to delo izvirno in ali ni morda v njem iskrica izumiteljnosti; in če 
je, kakšno merilo naj zanj kritik uporablja, oziroma ali ni morda potrebno, da si tako merilo 
nalašč za ta primer šele ustvari. (Bartol 1993: 230)

Končno avtor premisli še Goethejev pojem Weltliteratur in ga v pomenu medkultur-
nega ter medliterarnega stika uporabi pri branjenju stališča o univerzalnosti literarnega 
sporočila. Čisto na koncu pojem tipičnega karakterja defi nira kot ustreznost določeni 
dobi. Esej H »Kritikam« Josipa Vidmarja je, kakor napoveduje naslov, razmišljanje o 
posameznih Vidmarjevih kritikah, a tudi mnogo več od tega: posredno se sicer dotika 
Vidmarjevega literarnega nazora, razpravlja o kritiki in literarni zgodovini, a predvsem 
sintetično pretresa nekatere glavne vsebinske probleme književnosti.  

Leta 1955 je bil v Trstu objavljen esej Slovenska literatura in njena posebna dia-
lektika, spis, v katerem so vidne mnoge karatkteristike Bartolovega esejiziranja. Po eni 
strani gre za delo, s katerim je pisec pokazal nedvomno sposobnost analize, želje po 
iskanju kavzalnih razmerij in sintetičnega povezovanja, po drugi za vidne odmike včasih 
površne ocene, morebiti celo v prevzemanje stereotipov. Jezikovno se spis bistveno ne 
razlikuje od ostalih, slejkoprej gre za jezik, katerega glavna naloga je oblikovati jasno 
misel ali razumljivo stališče, k določnicam notranjega sloga je treba prišteti opisnost. 
S spoznavnega vidika pa je očitno, da se pisec zavedajoč se nevarnosti spogleduje 
z biološkimi zakonitostmi do te mere, da jih skuša prevesti na področje literarnega 
razvoja. V tem smislu, namreč, lahko razumemo njegovo zelo previdno izraženo misel 
o možnostih vplivanja na književno ustvarjalnost. 

Bartol v eseju oseben vidik korigira s sistematično deskripcijo; z njo dinamiko slo-
venskega slovstva strukturira v približno tridesetletna obdobja. Ves proces utemelji na 
dveh različnih in pogosto čisto nasprotnih idejnih ter estetskih konceptih z začetka 19. 
stoletja – Čopovem in Kopitarjevem. Ne zadovolji se le s površinskim pogledom na 
literarne, jezikovne in kulturne antagonizme med obema velikima Slovencema, ampak 
ga zanimajo njihove globlje vsebine. Tu najde idejo svobode in prek nje diametralno 
nasprotni stališči: eno nadaljuje tradicijo razsvetljenskega ideala in osebno svobodo 
neločljivo povezuje s politično ter ustvarjalno, drugo išče zglede v janzenizmu in pri-
staja na reakcionarno odklanjanje socialnega in kulturnega razvoja. Oba modela kas-
neje prepozna še večkrat, dialektika slovenske književnosti je po njegovem periodično 
približevanje in oddaljevanje od sočasnega dogajanja v Evropi.  Prvi stik s kulturno 
Evropo mu pomeni France Prešeren, v katerega pesnitvi Krst pri Savici najde v epskem 
opisu dogajanja iz slovenske zgodovine  in v Črtomirovi osebni tragediji realizacijo 
dveh ustvarjalnih zakonov. Jasno poudari tudi pesnikovo izvirno ustvarjalno moč, ki 
ga je oddaljila od prepesnjevanja ljudskih motivov in postavila v središče romantične 
Evrope. Literarnozgodovinsko optiko nato ustavi ob Levstikovem Popotovanju od Litije 

SR 4 - 2006.indd   635SR 4 - 2006.indd   635 7.2.2007   11:10:277.2.2007   11:10:27

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


636 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

do Čateža, kje da so Kopitarjeva načela našla »genialoidno« uresničitev. Vladimir Bartol 
dalje v kontekst političnega, narodnega in slovstvenega dogajanja postavi Stritarjevo 
evropsko razgledanost, Levstikov smisel za estetiko in Bleiweisovo praktičnost ter pove, 
da so Jurčič, Trdina, Aškerc, Kersnik, Jenko in nekateri drugi pisci 19. stoletja sledili 
Levstikovemu literarnemu programu. A moramo ugotoviti, da je pri ocenah shematičen 
in večkrat površen. Strinjati pa se je mogoče z njegovo oceno, da je bilo slovensko 
slovstvo v drugi polovici 19. stoletja oddaljeno od »svetovnega literarnega in estetske-
ga dogajanja«, ki so ga usmerjali Tolstoj, Dostojevski, Zola, Ibsen, tudi Nietzsche in 
drugi. Potem evocira pomen književnih procesov na prelomu stoletja:

Nastop tvorcev slovenske moderne s Cankarjem in Župančičem na čelu je predramil vase 
in v svoje ozko domačinstvo pogreznjeni slovenski svet in ga čez noč vključil v svetovno 
idejno in literarno dogajanje. /…/ Ta prelom med ozkim domačim in provin cialnim realiz-
mom – najsubtilnejši estet in v svetovnem slovstvu najrazgledanejši literat minule dobe, 
Josip Stritar, je v Zorinu poskusil prenesti k nam Goethejevega Wertherja in v Gospodu 
Mirodolskem se je oslanjal na Goldsmithovega Wakefi eldskega župnika, torej na dela stara 
najmanj sto let! – in med takrat najnaprednejšimi evropskimi literarnimi strujami dekaden-
tov in simbolistov je bil tako nezaslišan, tako slepeč, da so za nekaj časa obmolknili vsi 
preostali slovenski besedni tvorci in prisluhnili temu nenavadnemu prodoru novega v naš 
narod. (Bartol 1993: 261)

Bartol opozori, da je katoliška kritika z evokacijo didaktične estetike ponovila 
janzenistični model, a je bil zagon mladih in v Evropo zazrtih umetnikov enostavno 
premočan. Drugi vzpon slovenske književnosti se po Bartolu konča s smrtjo Ivana 
Cankarja. Med pisatelji, ki sledijo modernistom, poseben interes nameni slovenskim 
ekspresionistom; omeni slikarje, pisatelje in glasbenik ter ugotovi, da so se morali 
izjemno obdarjeni umetniki pred nenehnimi napadi umakniti, eni so šli v tujino, drugi 
so prenehali z delom, tretji so prevzeli slog »domačijskega realizma«. Pisec ugotovi 
ponovitev Levstikovega, pravzaprav seveda Kopitarjevega literarnega koncepta v 
realizmih Miška Kranjca, Prežihovega Voranca, Cirila Kosmača in še nekaterih. Tem 
pisateljem sicer ne odreka literarnih zaslug, prizna jim celo velik talent, subtilen odnos 
do pokrajine ter narave, sposobnost karakterizacije in tako dalje, a hkrati jasno pove, da 
njihovo slovstvo ni bilo aktualno, ker ni zaznalo temeljitih premikov, ki so se zgodili v 
znanosti, družbi in v literaturi. Za Bartola je nasprotje dveh estetskih in duhovnih mo-
delov iz začetka devetnajstega stoletja še zadnjič temeljito prišlo do izraza med drugo 
svetovno vojno: ko se je en del naroda priključil naprednim silam in s tem soustvaril 
evropsko protiimperialistično fronto ter danim razmeram ustrezno poudaril linijo, ki 
jo v slovenski zgodovini poosebljata Prešeren in Čop, torej svobodno urejanje stvari, 
drugi pa se je odločil za sodelovanje z okupatorjem, za zazrtost v domačijstvo in pre-
teklost. Ob koncu eseja presenečajo črno-belo slikanje, nenavadna navezava duhov-
nih podlag, iz katerih je nastal Levstikov Martin Krpan, na domobranstvo in citiranje 
politika ter komunističnega ideologa Edvarda Kardelja. Če upoštevamo, da je bil tekst 
leta 1953 namenjen govoru v Društvu hrvaških pisateljev, lahko navedeno in neka-
tere druge značilnosti razumemo kot oportunizem in simpatiziranje s socrealističnim 
literarnim modelom. Ker pa gre hkrati za neposredne navezave na partizanščino, je z 
nekoliko špekulacije mogoče pomisliti še na to, da je pisca zaneslo navdušenje nad 

SR 4 - 2006.indd   636SR 4 - 2006.indd   636 7.2.2007   11:10:277.2.2007   11:10:27

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miran Štuhec, Miselna proza Vladimirja Bartola  637

delom lastnega naroda, ki je v usodnem zgodovinskem času zmogel velike napore in 
osmislil svoj obstoj.

Avtor konča esej z dilemo o tem, ali se da na podlagi razumevanja pretekle literarne 
dialektike usmerjati dogodke v prihodnosti ali pa bi »zavestna kontrola urejajočega 
razuma« povzročila zastoj v književnosti. 

Vladimir Bartol se je tako rekoč v vseh svojih spisih, ki jih uvrščamo med misel-
no prozo, zdaj bolj zdaj manj pregledno ukvarjal s trojim: s književnostjo, s svojim 
umetniškim delom in z lastno osebnostjo. Seveda so tu spisi, v katerih je razmišljal o 
Freudovi psihoanalizi ali je z njimi posredoval lastne izkušnje pri delu z bolniki, prika-
zal svoje poglede na problematiko sanj, opozoril na Jugovo etiko, vendar lahko tudi 
ta besedila vključimo v celovito spoznavanje pisateljeve notranjosti oziroma njegovih 
najglobljih literarnih zagonov z neposrednimi posledicami na izbiro snovi, karakteriza-
cijo oseb, na izenačevanje  sanjane in budne zavesti, lik genialne osebnosti in na status 
ženskih likov. Bralec pravzaprav brez težav ideje in stališča iz Bartolove miselne proze 
poveže z »miselnostjo« njegovega pripovedništva. V bistvu gre za včasih tudi zelo opazne 
paralele, ki prek različnih signalov kažejo na avtorjev glas, še več: v metaustvarjalnem 
spisu Iz pisateljeve delavnice, objavljenem leta 1961, zaradi množice retrospektivnih 
fragmentov je težje berljiv tekst, prostodušno prizna, da njegove osebe večkrat citirajo 
Kanta, Descartesa, Goetheja, Napoleona, Platona in je v leposlovnem delu uporabil 
znanje iz biologije ter psihologije ali Einsteinove fi zike. Slogovno in jezikovno eseji 
niso presežek, so pa zgledni izdelki, katerih namen je nazorno rezoniranje, nikakor pa 
ne lep in bogat jezik. Še bolj kot v Bartolovi pripovedni prozi prihaja do izraza posebno 
nagnjenje do izjemnih dogodkov in nadpovprečnih posameznikov v njegovi esejistiki. 
Ne le, da je z nesporno naklonjenostjo pisal o Goetheju, Klementu Jugu ali o Freudu, 
o Dostojevskem in Poeu, tudi sicer so ga zanimali le pojavi, slovstveni in drugi, ki so 
univerzalni, svetotvorni ter izumiteljski. Po svojem estetskem nazoru je bil Bartol na 
začetku blizu Josipu Vidmarju. Pred drugo svetovno vojno so ga navdušili kritikova 
liberalizem in pogum ter njegov interes za velike umetnike svetovne književnosti. 
Po letu 1945 se je od njega vsaj navidez ločil in hodil pot, ki jo je večkrat usmerjala 
takratna kulturna politika.

VIRI IN LITERATURA

BARTOL, Vladimir, 1993: Zakrinkani trubadur. Ljubljana: Slovenska matica.

SUMMARY

Vladimir Bartol in virtually all of his essays that belong to the intellectual prose more or less 
obviously treated three things: literature, his artistic work, and his own personality. In addition, 
he wrote essays in which he contemplated Freud’s psychoanalysis or conveyed the experiences 
from his own work with patients, showed his views of dreams, and pointed out Jug’s ethics, but 
even these texts can be included in the total study of the author’s psyche or, rather, his deeper 
literary motivations. These motivations had direct consequences for his choice of subject matter, 
character depiction, abolishment of differences between the consciousness of dreams and wake-
fulness, the image of a brilliant person, and the status of female characters. The reader, in fact, 

SR 4 - 2006.indd   637SR 4 - 2006.indd   637 7.2.2007   11:10:277.2.2007   11:10:27

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


638 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

very easily connects the ideas and views from Bartol’s intellectual prose with the “mentality” 
of his narrative prose.

SR 4 - 2006.indd   638SR 4 - 2006.indd   638 7.2.2007   11:10:277.2.2007   11:10:27

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_11.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

