@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

UDK 821.14°02.09-2:821.163.6.09-2
Aleksandra Schuller
Ljubljana

»HOCES KAJ VEC KOT MOJO SMRT%«.
SOFOKLOVA IN JOVANOVICEVA ANTIGONA

Studija analizira dve dramski obdelavi mita o Antigoni: Sofoklovo tragedijo Antigona in
istoimensko dramo DuSana Jovanovica. Klotzeva tipologija zaprte in odprte forme drami daje
formalni okvir, v katerem se razvije antropoloska interpretacija omenjenih dram. Odprta in
zaprta forma temeljita na kompoziciji drame, dejanju, dramski osebi, prostoru in jeziku. Clanek
podrobneje obravnava dramsko osebo in dejanje.

The study analyzes two dramatic treatments of the Antigone myth: Sophocles’ tragedy An-
tigone and Dusan Jovanovié’s play of the same name. Klotz’s typology of the closed and open
drama form gives the formal framework in which the anthropological interpretation of the two
plays is developed. Open and closed forms are based on the composition of drama, act, dramatic
character, space, and language. The article treats in more detail the dramatic character and act.

Kljucne besede: anticna tragedija, teorija drame, antropologija Zenskih podob v drami
Key words: classical tragedy, theory of drama, anthropology of female characters in drama

Uvodoma naj povzamem osnovne znacilnosti klju¢nih teoretskih terminov moje
Studije, torej odprte in zaprte forme v drami (Klotz 1996):

1. Zaprta forma: dramske osebe so podrejene stanovski klavzuli; ponavadi gre za
predstavnike vi§jih druZbenih slojev, aristokracije. Svoje druZzbene in s tem javne pozi-
cije se zavedajo, zato so v svojih reakcijah le delno spontane. Znacaj zato deluje uni-
verzalno, shemati¢no; kot eksempel. Zgrajen je okrog ene same znacilnosti, zato ga
Klotz imenuje plosc¢ati znacaj. Dejanje je izsek iz celote. Zaprta drama je usmerjena k
cilju, zato je linearna in naceloma ima samo eno sekvenco; ¢e jih je vec, so hierarhi¢no
urejene (podrejene eni glavni sekvenci). Posamezne faze dogajanja niso avtonomne,
njihov namen je, da pomagajo pri razvoju dramsko obdelane zgodbe in tako Zenejo
dogajanje naprej. Konkretne zunanje okoli$¢ine konflikta se bodo zmeraj umaknile
pred splos$nim, tj. idejo. V zaprti drami je v ospredju duhovna sfera, notranji premiki v
¢loveku, zato mora biti dogajanje ¢imbolj uporabno za izraZanje nadrejene ideje in
zato je treba brutalne fizi¢ne dogodke oddaljiti. Tovrstni prizori, scene fizicnega nasi-
lja ali pa samomori, so neustrezni tudi po dolocilu decoruma, spodobnosti in verjetno-
sti. Zaradi vsega tega se dogajanje usmerja navznoter ali pa se dematerializira. Dema-
terializacija je vidna v dveh tipi¢nih postopkih (porocilo sla in tejhoskopija), ki
nadomescata neposredno odrsko prikazovanje zelo fizi¢nih ali nasilnih dejanj. Na pod-
lagi omenjenih znacilnosti lahko postavimo izhodis¢no tezo, da zaprta forma drame
tipoloSko ustreza dramski formi anti¢ne tragedije.

2. Odprta forma drame ne uposteva stanovske klavzule, navzoci so vsi stanovi.
Dramske osebe nimajo distance do lastnega delovanja in delujejo fragmentarno. Na


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

522 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, &t. 4, okt.—dec.

dogodke se odzivajo spontano in brez refleksije. IzraZajo se v nepovezanih, mnogo-
krat celo nelogi¢nih stavkih. Njihove misli niso jasno, linearno artikulirane, temvec
razrahljane, nedokoncane. Stevilo oseb v odprti drami je ve&je in nekatere povsem
neekonomicno nastopajo samo po enkrat; zgolj v funkciji ustvarjanja atmosfere.
Dramsko osebo v odprti formi Klotz poimenuje plasti¢ni znacaj. Odprta forma ne
uposteva Aristotelovih pravil o dejanju: zavraca, opusca ali celo rusi enotnost dejanja.
Dogajanje postane cikli¢no oziroma ponavljalno ali pa si prizori sledijo po logiki kon-
trasta (npr. prizoru patosa sledi prizor ironi¢ne distance). Ekspozicije ni vec, odprte
drame se v nasprotju z zaprto ne da vec Cleniti po petdelni Freytagovi kompozicijski
piramidi (Freytag 1976). Odprta drama se odreka enotnosti dejanja, ne priznava vec
¢asovno-prostorskih omejitev; nicesar ji ni treba odrivati v predzgodbo; vso celovitost
Zivljenja lahko prikaZe na odru, ¢e ne popolnoma, pa fragmentarno. Vsak prizor ima
svojo posebno konstelacijo, ki na posreden nacin Ze vsebuje konec, zato odprta drama
opusca dejanja, dramsko gradivo ¢leni samo Se na prizore; odreka se tektonsko jasni
zgradbi, je konglomerat ohlapno zdruzenih prizorov. Odprta forma drame je znacilna
za vecji del sodobne dramske produkcije.

Patrice Pavis v zvezi z omenjenima kategorijama pravi, da »nasprotje med zaprto in
odprto formo ne vsebuje nicesar absolutnega, saj obe dramaturski obliki ne obstajata v
¢istem stanju. /.../ Tovrstno razlikovanje je smiselno samo v primeru, ¢e lahko vsako od
oblik poveZemo z znacilno dramatur$ko vizijo in celo zasnovo ¢loveka in druzbe, ki jo
vkljucujeta.« (Pavis 1997: 772). Slednje pa je tudi namen pricujoce analize, s katero
Zelim pokazati na duhovnozgodovinske specifike tako anti¢ne kakor tudi sodobne obde-
lave mita o Antigoni: zanima me, kako Sofoklova tragedija vzpostavi Antigono kot arhe-
tip, ki presega nivo dramske osebe in kako Jovanovideva drama ta arhetip prenese v
svojo konkretno druzbenozgodovinsko situacijo ter ga v tem kontekstu preoblikuje.

sksksk
1. Dramska oseba

Sofoklova Antigona je atiska tragedija, kar pomeni, da pri analizi oseb ne moremo
mimo tega, da jih ne bi pogledali v luci Aristotelovih dolocil o ethosu (znacaju). Aristotel
v Poetiki (Aristoteles 1982: 63, 84-86) navaja osnovne znacilnosti tragicnega znacaja:

a) Spoudaios, plemenit. Pomen te oznake je bipolaren in prevladujoce mnenje je,
da gre tukaj za eti¢no kategorijo, Ceprav so se Ze pri renesancnih interpretih prav iz te
premise zacele pojavljati interpretacije, da gre to Aristotelovo dolocilo razumeti pred-
vsem v luci socialnega in sicer aristokratskega statusa. Iz te razlage je v renesansi in
klasicizmu nastala t. i. stanovska klavzula — osebe tragedije so visokega, plemenitega
rodu, kar pomeni, da tragedija prikazuje najvisje druzbene sloje. Ce izhajamo iz ple-
menitosti kot eti¢ne kategorije, gre za ¢lovekovo ravnanje v neki situaciji, kjer se odloca
o tem, kaj je prav in kaj ne. Antigona se odlo¢i, da bo spostovala prastare, ve¢ne vred-
note in pokopala mrtvega brata Polinejka, ¢etudi bo s tem kr$ila Kreonovo prepoved.
Do njene eti¢ne dileme torej pride Sele takrat, ko se znajde v nujnem konfliktu s Kreo-
novim drZavnim, civilizacijskim in politi¢cnim zakonom, ki deluje na nivoju javnega in


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 523

v svoji splosnosti zanika posameznika. Kajti Kreonova drZa je legalna politi¢na lo-
gika, ki ne upoSteva osebne etike, prav tako se ne more meniti za vecne Cloveske
vrednote, kot je spostovanje mrtvih in njihove pravice do pokopa. Zato Kreon po nacelu
makiavelisti¢ne sintagme cilj opravicuje oziroma posveca sredstvo nujno pohodi sfero
individualnega. Etika pa se skriva prav tam — je samonamembna, ne sluzi nicemur
zunaj sebe. Je posameznikov pogovor s samim seboj in zato v nujnem nasprotju z
interesi javnega. V tej optiki na Slovenskem Antigono interpretira Tine Hribar (Hribar
1991). Antigona in Kreon sta za vecino interpretov poosebljenje dveh nezdruzljivih
polov (drZavno proti zasebnemu, nacelo moci proti osebni etiki, legalno proti legitim-
nemu). Antigona se sklicuje na boZje, svete zakone. Zaveda se tudi teZe in posledic
svoje odlocitve. Tako je tudi pri njej mocno izraZena posebna znacilnost Sofoklovih
znacajev, ki jih druZi to, da so visoko eti¢ni in postavljeni pred tragi¢no izbiro: ali naj
vsem tragi¢nim posledicam navkljub sledijo svoji arefe (Casti, kreposti, vrlini) ter tako
delujejo v skladu s svojo najbolj notranjo naravo — ¢eprav jih njihova okolica skuSa
odvrniti od te odlocitve. Sofokles izjemnost tragi¢nega in plemenitega posameznika
izostri prav s tem, da mu ob bok postavi neko, v svoji miselnosti povprecno osebo (par
Antigona—Ismena), ki se oportunisti¢no izogiba konfliktu z obstoje¢im svetom; tako
na fizi¢ni kot metafizi¢ni ravni eksistence. Pozornost gledalca je tako usmerjena v
identifikacijo s tragi¢nim junakom; izjemno osebo, ki je popolnoma sama. Te svoje
izoliranosti se v polni meri tudi zaveda. V svojih dejanjih izhaja iz samega sebe in nase
jemlje tudi vse posledice svojega delovanja, ko deluje proti ¢loveskim in vc¢asih tudi
boZjim postavam.

b) Zmotljivost; oseba se nujno zaplete v hamartijo (hamartia, usodna zmota). Ali
napacno presodi neko situacijo ali pa trmasto vztraja pri svojem, kar jo seveda vzpo-
stavi kot tragi¢no. Antigonina odlocitev je legitimna, neoporecna in plemenita. Toda
njena znacajska lastnost je tudi prenagljenost. Je samosvoja ter celo trmasto porogljiva
do Kreona. Ko je njen prestopek ugotovljen in ji Ismena hoce stati ob strani, jo Antigo-
na takole zavrne:

ANTIGONA: Mrtvi vedo, kdo delo je opravil;

ne maram ga, kdor le z besedo ljubi.
ISMENA: Ne $tej me, draga sestra, za nevredno,

da umrem s teboj in z mrtvim se pobotam!
ANTIGONA: Ne lasti si, kar tvoje ni! Ne sili

za mano v smrt! Dovolj, da jaz umrem.

/...]
ISMENA: Zakaj me 7ali§? Ni¢ nimas od tega.
ANTIGONA: Celo boli me, ¢e te zasmehujem.

V dialogu med sestrama se kaZe Antigonina zavest o tem, da je ona sama tista, ki je
izbrala svojo usodo, popolnoma se zaveda svoje izloCenosti, posebnosti in kot taka
stoji za svojim dejanjem; obenem pa nas preseneti njeno popolno nesprejemanje dru-
ge, tj. Ismenine bivanjske izbire. Antigona trmasto terja in obenem vrednoti ¢lovekovo
opredelitev. Torej Antigona ni enoznacen in neoporecen znacaj, prav zato pa je toliko


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

524 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, &t. 4, okt.—dec.

bliZja gledalcu. Neuklonljiva je v svojem preziru do Kreona, trdno prepri¢ana v svoj
prav. Tako zelo, da stori samomor ter tako pospesi svojo smrt, s tem pa niz smrti v
Kreonovi druzini — samomor svojega nesojenega Zenina in Kreonovega sina Hajmona
ter njegove matere Evridike. Iz konflikta prav zaradi svoje smrti odide kot moralna
zmagovalka; metafori¢no pa tudi kot straSna mascevalka, saj se s smrtmi Kreonovih
najblizjih pokaze premoc bozje nad posvetno oblastjo.

¢) Tragicni znacaj naj bo dober (chreston). To dolocilo je v navidezni kontradiktor-
nosti glede na pravkar povedano. Mogoce se lahko spet zate¢emo k navedenemu po-
govoru Antigone in Ismene, kjer skozi Antigonino vzviSeno in neusmiljeno drZo pro-
nica tudi jasno in trezno izraZena, a tembolj prisotna ljubezen do sestre. Torej bi lahko
dobrost znacaja vendarle lahko interpretirali kot veli¢ino ¢loveSkega znacaja, ki se
kaze tudi v ihtavosti, krutosti ali drugih znacajskih pomanjkljivostih.

¢) Znacaj naj bo tudi umesten (harmdtton), kar preprosto pomeni, da mora ustreza-
ti doloc¢enemu vedenjskemu kodeksu, ki izhaja iz dolocil o spolni, druzbeni in genera-
cijski pripadnosti odrskih oseb. Antigona je predstavnica najvisje aristokratske plasti
in se temu ustrezno tudi vede. Ne spostuje pa dolocila, naj bo kot Zenska v ozadju in
naj ne posega v drzavne zadeve. Na tej krSitvi pa je zasnovana tudi hamartija.

d) Znacaj naj bo skladen z izroc¢ilom (homoion), kar bi lahko pomenilo, da naj bo
(prevladujeta dve razlagi omenjenega mesta) ali skladen z mitom ali pa veristicen, nam
podoben.

e) Nazadnje pa naj bo dosleden (homalon) — v tem, da ostane v poteku dejanja ne-
spremenljiv; brez psiholoskega razvoja, omahovanj. Ta premisa je povsem jasna v zvezi
z Antigono — ona je nedvomno dosleden karakter, saj niti pred smrtjo ne podvomi o svoji
ideji, Ceprav govori o svoji tragi¢ni usodi, o sebi kot nesojeni nevesti, potomki prekletega
rodu, o svoji osamljenosti. Toda o pravilnosti svoje izbire ne podvomi nikoli.

V optiki Aristotelovih dolocil o znacaju se zacenja kazati, da Sofoklova Antigona
na nivoju dramske osebe ustreza Klotzevi opredelitvi zaprte forme v drami. Osebe
ustrezajo stanovski klavzuli, saj je Antigonin rod s svojim slavnim prednikom Kad-
mom kot ustanoviteljem Teb, nesporno aristokratski. Tega se zavedajo vse osebe v
drami, Se posebej pa se na to sklicuje Antigona sama — brez omahovanja sprejme svojo
vlogo v druZinskem prekletstvu Labdakidov, saj se zaveda druzbene, tj. javne izpostav-
ljenosti svojega rodu.

Nakazali smo Ze, da so osebe v zaprti formi enostranske, plos¢ati znacaji. To po-
meni, da jih vidimo le v tisti luci, ki ustreza nadrejeni ideji drame oziroma tragedije.
Bistven je samo tisti del znacaja, ki igra pomembno vlogo v konfliktu, zato jih ni
mozZno obravnavati izven konteksta drame, ki ji pripadajo. Samostojni bi delovali bolj
tipi kakor znacaji. Se ena stvar dolo¢a eksemplariéno dramsko osebo — posebna di-
stanca, ki jo taka oseba goji do same sebe: ves Cas se zaveda svoje javne vloge, zato
nikoli ni samo posameznik. Antigonina konfliktnost in tragic¢nost pa izvirata prav iz
disharmonije teh dveh principov — kot pripadnica javnega sluZi tudi kot zgled. Njena


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 525

odlocitev, da pokoplje Polinejka je zasebna, hkrati pa tudi javna. Center dogajanja v
zaprti formi je v notranjih, eticnih odlocitvah in na zunanji akciji. Osebe so med seboj
tesno povezane; predvsem pa jih je malo — Antigonin antagonist je Kreon; med njima
pa stojijo zastopniki srednje poti, nekak$ni mirovniki: Ismena, Terezij, Hajmon in
Evridika ter Zbor tebanskih stareSin.

Premocrtnost, znacilna za Sofoklovo junakinjo, pa se v sodobni dramski obdelavi
Dusana Jovanovica (1997) popolnoma razblini: Jovanoviceva Antigona je plasticen
znacaj; Se zdale€ ne tako jasna, enosmerna in odlo¢na kot Sofoklova. Na zacetku drame
niha med brezupnim humorjem in hromec¢im obc¢utkom lastne nemoci ob Kreonovem
rezimu v obleganih Tebah. Ne premore vec tiste nore vere in strasti, ki je bila pogubna za
Sofoklovo Antigono, zato pa v primerjavi z njo ostaja medla in neizrazita. Najbolj akti-
vna, delujoca Zenska oseba v drami se na prvi pogled zazdi Starka/Sfinga, ki Antigono
ves Cas poziva, naj postane aktivna soudeleZenka tebanske drame. Norcuje se iz njenih
dvomov, njenega laZznega upanja, da bo v bratih vendarle prevladala ljubezen. Starka
cilja v Antigonino §ibko tocko in nakazuje, da je njena taktika pasivnega, naivnega paci-
fizma popolnoma zgreSena; svobodno eksistenco si je po njenem mnenju treba izboriti.
Svoboda torej temelji na boju, krvi in Zrtvi. To je paradoks, ki ga Jovanoviéeva Antigona
ni sposobna preseci. To pa je stanje bolj ali manj neodlocnega nihanja na mestu.

SFINGA: Verjemi starki, ki vsem dobro hoce! Poslu$aj nagradno vprasanje: »Kako naj
Polinejk dobi mesto, ne da bi ga Eteoklej izgubil !?«
ISMENA: (Antigoni) Jaz ni¢esar ne razumem!

POLINEJK: Vem, Antigona, da te bolijo odprte rane v nasi druZini, vendar ti zaradi tega
ni treba sodelovati v tuji krivdi! Tuja krivda ti kot klop pije kri, ¢e se ne
distancira$ od nje!

ANTIGONA: (vpije na ves glas) Ni¢ ne pomaga, ¢e se je poskusam znebiti, Polinejk! Te
krivde je na vseh straneh prevec¢! Kriva sem, ¢e kaj storim ali ¢e niesar ne
storim! Zrak, ki ga diham, lu¢, ki jo gledam, voda, ki jo pijem je Ze krivda!

SFINGA: (cirkusantsko) Nagrada so Tebe! Nagrada je moc¢! Nagrada je sreca! Nagrada
je slast! Nagrada je oblast! Vzemi jo, Zenska! Ne boj se moskih!

ISMENA: (Antigoni) Ti pozna$ odgovor na uganko!

V odlomku se razkriva celotna konstelacija Antigoninega sveta. Obenem pa tudi
brezizhodnost situacije. Seveda Antigona pozna odgovor na uganko, kot naivno ugo-
tovi Ismena. Toda kaksen koli odgovor je nemogoc, saj uganko zastavlja himeri¢na
Sfinga/Starka. Le-ta je nekakSen Veliki Inkvizitor, ki navidezno predstavlja glas uso-
de, v resnici pa je samo lazni deus ex machina, prevarantska prerokinja. Njena glavna
naloga je manipulativno obvladovanje celotnega tebanskega sveta. S svojim dvojnim
obrazom skuSa zadrzati cikel klanja, ¢loveske neCimrne in neumne teZnje po moci,
oblasti, samopomembnosti. Seveda tako, da ¢loveka Se bolj zmede s svojimi transpa-
rentnimi vpraSanji, za katere je Ze vnaprej jasno, da jih bo v svoji omejeni percepciji
zaznaval dobesedno — ne da bi prepoznal njihovo dejansko paradoksnost, ki je v per-
spektivi, iz katere vpraSanje izhaja in v odgovoru, ki ga Ze sugerira. Zato Antigona
ostaja na mestu. Dobro ve, da se lahko na javnem prizori§¢u bori samo s sredstvi, ki
ustrezajo pravilom igre. Z istimi sredstvi torej, ki jih uporabljata Polinejk in Eteoklej,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

526 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, §t. 4, okt.—dec.

vendar Ze do te mere zaslepljena, da ne vidita vec lastne ujetosti. Njun nesmisel se
nahaja v tem, da se vnaprej ve, da sta samo Zrtvena kozla, da bosta oba umrla, da sta
izpostavljena samo zato, ker ju je zaslepila pravljica o moci, oblasti (za katero pac
vsak izmed njiju misli, da mu pripada). V dejanskosti pa sta le politi¢ni figuri v igri
nekoga iz ozadja, ki bo mirno stopil — brez vecjih pretresov in prave krvi na svojih
rokah — na mesto, za katerega se je odlocil, da bo njegovo. To je v naSem primeru sicer
Kreon. Lahko bi bil tudi nekdo drug. To zagotovo ni Starka/Sfinga, ki ima mefistofel-
ske poteze; saj ona stoji povsem izven arene. Ona je vodja marionetnega gledalisca in
¢e so trenutno v srediS¢u njenega zanimanja Polinejk, Eteoklej in kot poseben posla-
dek Se Antigona (bolj je oseba eti¢na, bolj je igra razburljiva); bo ¢ez nekaj Casa to
Kreon. Kajti tudi v njegovi vladavini bo hitro nastopilo obdobje nezadovoljstva, oseb-
nih tendenc in prevratniSkih teZen;j.

Starki/Sfingi nikoli ne zmanjka dela. Ona skrbi za brezupno ponavljanje ¢loveske
zgodovine, za ve¢no obnavljanje nesmisla, metafori¢nih in dejanskih krvavih ¢loveskih
bojev in vojn. Zato Antigona ne odgovarja na vpraSanje. Vendar vseeno opozarja, da je
mozno Ziveti tudi tako, da ¢lovek zacne razmisljati sam, s svojim srcem morda in
Sfingino vprasanje ne bo ve¢ mogoce. Tu pa se zacne Sfingin triumf: v celotnem po-
teku drame Antigoni dokazuje, da ¢loveka ni mogoce ozavestiti na tak nacin; Se huje,
da celo sam hlepi po manipulaciji, da se brez tovrstne diplomacije enostavno ne znajde;
da tuje misli verno jemlje za svoje in se z njimi identificira. Sfingino priSepetavanje
mu je blizje kakor Antigonin molk ali njeno obupano kri¢anje.

Jovanoviceva Antigona je v svoji srzi drama o Zenski. Drama o nujnem porazu
Zenskega pogleda na svet, ¢igar nosilka je Antigona. Ta perspektiva pa v svoji osnovi
odklanja kakr$nokoli obliko nasilja. Tebanski svet pa stoji na moski logiki, ki ima
nasilje integrirano kot nujen sestavni del: moc¢ sama Ze vsebuje nasilje kot konstitutiv-
ni element svojega sistema. Tako na drzavni ravni, kakor na vseh drugih nivojih javne-
ga in zasebnega Zivljenja. Prevlada tega nazora vzpostavlja svet kot svet moskih, v
katerem lahko Zenska prevzame samo vnaprej doloceno vlogo. Lahko je pasivna opa-
zovalka ali aktivistka, toda Se slednja se bo prisiljena boriti s sredstvi moskih. Tega pa
Jovanovicdeva Antigona ni pripravljena storiti:

ANTIGONA: (notranji govor; medtem Polinejk besno hodi gor in dol, vihti pesti, tolce, klofu-
ta, davi, potem pa spet poljublja in boZa Jokasto) Ko izstreli§ naboj v nekoga, se svinec zarine
vanj in ga ubije. Smrt pa se vrne tja, odkoder je prisla: vate, v svoj dom! V tebi prebiva, ti si
njen delodajalec. Iz hiSe tvojega mesa hodi poljubljat tvoje Zrtve. Ti ji vrata odpira$, ti ji
posteljo odgrinjas, ti ji s ¢rno kavo streZeS. V tvoji glavi spi spanje pravicnega in nepodkuplji-
vega sodnika. (nenadoma silovito) Ve¢ ljudi ubijes, manj si Ziv! (srhljivo) Mrlici ubijalca
morijo. PoruSenec rusitelja zrusi tako, da ga pusti Se nekaj Casa stati pokonci. Kot papirnato
kuliso, ki jo Ze rahla sapa prevrne! (zmagoslavno) Eni so mirujoca trupla, drugi pa trupla, ki
marsirajo. Nebeske procesije ovencane s slavo. (ocitajoce) Ej, moj Polinejk! Ej, moj Polinejk!

Tebanski moski Zivijo z nekim naivnim nezavedanjem ali pa nezanimanjem za po-
sledice svojih dejanj. Antigona pa prav zaradi svojega zavedanja ne more postati navi-
dezna resiteljica Teb, saj zelo dobro ve, da se revolucija pravega problema ponavadi niti
dotakne ne. Revolucija spreminja povrije, globine pa ostajajo iste. Clovek ostaja skozi


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 527

zgodovino popolnoma isti. V Tebah imajo vse polno mrlic¢ev, vendar nih¢e izmed moskih
ne zasluti reSitve, ki jo predlaga in za katero prosi Antigona — ona govori o popolni
spremembi gledisca. Ta moZnost je, zgodovinsko gledano, prisotna Ze od pradavnine, pa
zmeraj oznacena kot nefunkcionalna, idealisticna. Seveda, saj ne more biti samo prevze-
ta, ampak nujno zahteva integracijo v sam center vsakega posameznika, ki sestavlja tako
imenovano maso. Kajti tudi Antigonino idejo je mogoce uporabiti kot odli¢no manipula-
tivno geslo, saj cilja na najcistejSe v ¢loveku; na osebno etiko in njena pravila.

Poraz Zenskega velja za vse predstavnice tega principa v drami: Antigono, Ismeno,
Jokasto, mlado begunko Fenic¢anko. Sicer za vsako na svoj nacin, a vendarle. V na-
sprotju s Sofoklom Jovanovic uvaja Jokasto, ki se ni ubila pred Ojdipovo samooslepit-
vijo (kot v Sofoklovem Kralju Ojdipu). Ne, ona ni samomorilka. Jovanovicev ¢as Se
samomorilcev ne premore vec. Jokasta se pojavi kot Ze do kraja izjokana balkanska
Zenska, ki je pokopala Ze dva moZa. In eprav skusa pregovoriti svoja sinova, je Ze po-
polnoma resignirana v svoji Zalostni usodi, ki jo mimo nje krojijo zahteve njenih moskih.
Jokastina historija je nepretrgan niz krvavih smrti njenih bliZnjih. Ona pa ostaja in Zivi
kot vecna porazenka v prepricevanju moskih, naj svet vsaj enkrat pogledajo z drugimi
o¢mi. Nikakor noce dojeti, da je za njeno preprosto prepricevanje Ze zdavnaj prepozno.
Prepozno je bilo Ze v tistem trenutku, ko sta Polinejk in Eteoklej vstopila v mosko dobo
ter se poistovetila z njenimi insignijami. Takrat je mati samo Se Zenska in vsaka nadaljnja
beseda je odvel. PokaZe pa se tudi napetost med sestrama, Ismeno in Antigono, saj pri
Jovanovicu vsaka izmed sester ljubi enega od bratov. Ismena trepeta za Eteokleja, Anti-
gona obupuje nad Polinejkom. Ismena, ki jo vodi sebi¢nost ljubezni, nima vpogleda v
dejansko stanje stvari. Nasprotno pa Antigona na enem nivoju Zivi svojo ljubezen do
Polinejka — z vsem strahom, nerazumevanjem, jezo ter neizogibno izgubo; po drugi
strani pa ga ves ¢as skuSa odvrniti od odlocitve za dvoboj. Podobno potekajo tudi Isme-
nini dialogi z Eteoklejem, vendar brez uvida cele situacije, ki zajema vec¢ kot to, kateri
brat bo popustil. Antigoni je Ze vnaprej jasno, da nobeden od bratov ne bo popustil.
Kljub temu, da konkretna situacija zajema bratomor, s SirSe perspektive pomeni prikaz
stanja celotnega tebanskega sveta. Antigona prva spozna brezizhodno stanje tebanskega
kozmosa ter nujen poraz Zenske v njem. Podobno se bo, kot bomo videli kasneje, zgodi-
lo Jokasti. Jokastina tragika je v tem, da do konca ne sprejme stanja, ki ga Antigona, zelo
realno in na trenutke celo cini¢no, sprejema kot dejstvo:

JOKASTA: (popeni) Nimas vec te pravice, Sfinga! Lazniv prerok si! Te Ze poznamo! Prvi¢
si nas okradla in opeharila, nas s sramoto popleskala, nas spravila na berasko palico, nam
poZzrla ljubece srce iz prsi in zdrave oci iz glave! Zdaj mi hoce$ ugrabiti otroka, nenasitnica!
Ne dam! Ne dam ti mesa svojega mesa! Pojdi kam drugam reSevat mesto, sleparka! V rit se
zaleti s svojimi sleparskimi recepti in ugankami! (Jokasta se vrie na Starko in bi jo raztrga-
la, ¢e ne bi posegel vmes Kreon)

Jokastin nemocni bes kaZe, da noce sprejeti dejstva, da je tragedija, ki se ji obeta,
samo repriza preteklih Zalosti. Samo sebe Se zmeraj zaznava kot del anti¢nega kozmo-
sa, ki mu je celovitost in varnost podeljeval obstoj bogov. Toda izkuSnje bi jo lahko
naucile, da kaj takega kot fiktivno boZje razsodiS¢e ne obstaja vec. Toda to je vse, na
kar se lahko opre. Zato Se zmeraj upa in ne vidi, da se reSitev ne nahaja v kréevitih,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

528 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, §t. 4, okt.—dec.

zmeraj znova neusli§anih proSnjah, usmerjenih k boZji pravi¢nosti. ReSitev je v pre-
poznanju svojega sveta, posledi¢no s tem pa tudi svoje lastne eksistence, kot ne vec
arhai¢ne, ampak novoveske. Kaj to pomeni? Odgovor pozna Antigona — ¢lovek sam
prevzame odgovornost za svoja dejanja. Merilo mu predstavlja njegova notranja etika.
Toda tej prisluhne le svet Zensk, moski pa se ne zmenijo ve¢ zanjo. Ne prepoznajo je
ved, ker so se identificirali z drugimi ideali. Tebansko mesto je zapleteno v neresljiv
paradoks, saj moski in Zenske uporabljajo dva razli¢na jezika, ki sta izgubila skupni
koren. Moski glas pa je tudi mocnejsi, preglasi Zenske in jih prisili, da obmolknejo.
Taka je zadnja v nizu Zensk, begunka Feni¢anka. Ona mol¢i. Nicesar ve¢ ne razume.
Samo Se trpece sprejema svojo usodo.

Svet moskih v Jovanovicevi drami predstavljajo Polinejk, Eteoklej in Kreon. Oba
brata sta obsedena z mocjo; njune izjave so identi¢ne:

ETEOKLEJ: Upam v zmago! V zmago za vsako ceno, ne glede na to, kako trda in dolga je
potdo nje! Ne glede na Zrtve, ne glede na mrtve. Brez zmage ni preZivetja! In brez odstranit-
ve ni prezivetja. Zmaga in odstranitev mojega brata, to je moj nacrt.

POLINEIJK: Klju¢ moje moci je spoznanje, da je njega bolj strah od mene! Jaz nimam ¢esa
izgubiti! Kar pa se tice trpljenja ljudi: Hrepenim po zmagi! Naj ljudje umirajo, da bo narod
prezivel!

Moski tudi umirajo tako, da Se zmeraj verjamejo v svoj prav. V eni izmed zadnjih
scen drame Antigona posipa mrtvega Polinejka s peskom; on pa ji takole govori:

POLINEJK: (...) Preziram tvoje brezosebno mirovnisko Strikanje nekak$nega slaboumnega
nacrta, da se spor med nama resi na »miren nacin«! (vzroji sto na uro) Ni mirnega nacina!
Ni! Jaz hocem, on hoce, jaz ne dam, on ne da! Sus v glavo! Kje ti vidi§ mir? Dva sva, ki se
izkljucujeva. (strastno) Ki se morava pobijati in tako je usojeno, da morava izginiti z obli¢ja
zemlje! In kaj je navsezadnje bolj pomembno od dostojanstvene smrti? Bori§ se do zadnje
kaplje krvi za svoj prav, Ceprav ti lastna sestra serje na glavo »bodi kurba, ostani Ziv, daj mu
naj ima, ¢e Ze tako hofe«! Nikdar! Jebemumater! Imel bo, ko ne bo imel ! In takrat se bo
reklo: »Na, pa imas, kar si hotel!« Ce nimam jaz, brez skrbi, da tudi ¢e se svet podre, on ne
bo imel! Drugic: ti nobenega od naju ne sovrazi§ in to si $teje$ v zaslugo. Po mojem je to
napaka. To je defektno! To ni naravno! Danes vsakdo razume, da je sovrastvo edina prava
stvar! (...)

NezmoZnost sporazumevanja med moskimi in Zenskami pa ilustrira dialog med
Antigono in Kreonom po neuspeSnem poskusu pokopa obeh bratov, saj v tebanski
zemlji zanju ni vec prostora, ker je polna trupel:

KREON: Ne razumem, zakaj naj bi sovrastvo nenadoma izginilo z obli¢ja zemlje!

ANTIGONA: (zacudena) Zakaj?

KREON: Ja, zakaj? To Ze ves Cas sprasSujem: Zakaj?

ANTIGONA: Jaz pa Ze ves ¢as odgovarjam!

KREON: Ne, ti ne odgovarja$ na vpraSanje, zakaj bi ne bilo kuge! Ti govoris, naj kuge
ne bi bilo vec!

ANTIGONA: Ja.

KREON: Kaksna cenena debilna porkarija!


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 529

Ta absurdna konverzacija kaze popolno lo¢enost moskega in Zenskega pogleda na
svet. Tudi potem, ko Antigona postane eksplicitna in Kreon ne more vec igrati nerazu-
mevanja njenih nazorov, se konflikt ne razresi. Takrat Kreon uporabi silo, ker diplo-
macija ni obrodila sadov. Seveda je Ze prej slutil, kaj mu Zeli povedati; spraseval pa je
zato, mu je Antigonin pogled na svet popolnoma tuj in se z njim noce identificirati.
Toda kasneje postane nestrpen, ni pripravljen na dialog. Ne more si privosciti, da bi
prisluhnil drugacnemu mnenju; kaj Sele takSnemu, ki bi ga lahko ogrozalo. Zato vse
Zenske prej ali slej umolknejo. Dve neenakovredni sili se ne moreta mirno soociti.
Zenska je lahko razumljena le, ¢e moski spremenijo svoje gledis¢e. Do tega pri
Jovanovicu ne pride, kajti, kot smo videli, Kreon ne razume, zakaj naj bi kuge/sovrastva
ne bilo ve¢. Zenska in mogki se preprosto ne razumeta vec.

Jovanovicevi znacaji so po Klotzovi terminologiji plasti¢ni — v nasprotju s Sofo-
klovimi plo$catimi. Velikokrat delujejo kot gmote nasprotujocih si Custev in misli (npr.
Antigona s pasivnim cinizmom spremlja vojno v Tebah, po drugi strani pa je strastna
zagovornica Zenske logike nasproti Kreonu; pa tudi v odnosu do Polinejka, kjer okleva
med otrosko ljubeznijo, predanostjo, strahom, odporom in celo sovrastvom do njega;
do Sfinge pa je nestrpna in verbalno brutalna). Moski imajo Se vecje probleme z arti-
kulacijo, njihov besednjak je sestavljen skoraj iz samih fraz, revolucionarnih gesel; po
drugi strani pa se sentimentalno naslanjajo na idiliéne domisljijske podobe otrostva
(tako Polinejk skupaj z Antigono obuja lepe dogodke iz otrostva; visek sentimenta in
celo absurda pa je njegova ljubezenska pesem iz osnovne $ole, s katero mu Antigona
skusa prebuditi ostanke hrepenenja po ljubezni. Pesem pa takoj deluje blasfemicno,
saj gverilski Polinejk z njo nima vec kaj poceti). Osebe nimajo ve¢ zavesti o lastni
izjemnosti; ni ve€ ideala, ki bi mu sledile. Utapljajo se v mlakuZi svojega nedefinirane-
ga sveta; brez moci, da bi ga same spreminjale; skromni Antigonini poskusi v tej smeri
pa se sproti izjalovijo. Zato so njeni redki zanosni in patosa polni stavki skorajda smesni
— ironi¢na blasfemija Sofoklove obdelave. Jovanoviéev Cas, nas Cas, ne zmore drugega
kot prerokovanje iz blata; ni ve€ Terezija in njegovih napovedi iz leta ptic.

2. Dejanje

Sofoklova tragedija je linearno usmerjena k svojemu kon¢nemu cilju. Posamezne
faze dogajanja so le stopnje v razvoju konflikta, posamezni prizori niso avtonomni,
ampak so sestavni deli celote. So na to¢no dolo¢enem mestu in niso premakljivi, ne da
bi se s tem poruSila dramaturSka logika celotne obdelave. Ideja drame je glavna in
temu imperativu je vse podrejeno. Tako je v Sofoklovi Antigoni glavno gonilo do-
gajanja Antigonina odlocitev, da bo kljub Kreonovi prepovedi pokopala Polinejka. Ta
odlocitev je Ze v svoji zasnovi tragi¢na in bo takSna ostala do konca; ni¢ nepredvidlji-
vega se ne bo zgodilo, kar bi zasencilo prvotno idejo (tragi¢no odlocitev in tragi¢no
kazen za njeno dejanje ter posledi¢no katastrofo za celotno tebansko kraljevo hiSo). V
tem kontekstu so tudi Kreonova omahovanja, ki jim sledi celo odlocitev, da bo poslusal
vidca Terezija in spremenil svojo odlocitev o prepovedi pokopa ter preklical Antigoni-
no obsodbo. Ta navidezni preobrat je zgolj veS¢ Sofoklov dramaturski poseg. Kreon
sicer prepozna svojo zmoto in gledalcu se vzbudi kan¢ek upanja na dober izid, a le za


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

530 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, §t. 4, okt.—dec.

kratek Cas, kajti tragedija ima svojo eno in edino logiko, preobrat je le en sam, iz srece
v nesreco, sprava na fizicnem nivoju ni mogoca. Zato je tudi Kreonova osebna tragika
toliko vecja, saj se je odlocil prepozno. Pravzaprav ne prepozno, saj je usoda taka, da
je v njej zapisana tudi ta prepozno preklicana smrt. Se huje, na koncu imamo niz smrti
in zlomljenega Kreona: Antigonin, Hajmonov in Evridikin samomor.

Sofoklova tragedija tudi na nivoju dejanja ustreza Klotzevim doloc¢ilom zaprte for-
me. Ni veliko fizi¢énega dogajanja, glavnino zajemajo dusevni procesi oseb (Antigoni-
na odlocitev, Ismenino omahovanje, Kreonove krize, Antigonino sprasevanje o svoji
eksistencialni osami in njen dvom — ne v svoje dejanje, ampak v usmiljenje in pravi¢nost
bogov, ki dopuscajo njeno Zalostno usodo). Zato je tudi pri Sofoklu po nacelu decoru-
ma (spodobnosti in verjetnosti) vse za tragedijo neprimerno izloc¢eno. Govor je pred-
vsem o prizorih fizi¢nega nasilja, smrti in drugih dogodkih, ki se na sceni ne morejo
veristi¢no prikazati. Klotz opozarja, da gre za dematerializacijo dogajanja, ki poteka
na dva nacina:

1. Porodilo sla, kurirja — ¢asovno zakrito dogajanje; zgodilo se je v preteklosti.
Tako v prvem prizoru StraZar poro¢a Kreonu o pokopu Polinejka in neodkritem storil-
cu. Ponovno v 2. prizoru poroca, kako so zalotili Antigono, ko je Ze drugi¢ pokopala
svojega mrtvega brata. Podobno tudi v sklepnem prizoru Glasnik poroca Evridiki,
Kreonovi Zeni, o smrti Hajmona in Antigone (dva samomora — ona se obesi s svojo
tan¢ico, Hajmon pa se zabode do smrti). Isti Glasnik pa tik pred koncem drame razkrije
Kreonu, da je tudi Evridika naredila samomor. Vse smrti, vse nasilje v Sofoklovi tra-
gediji nam je epsko podano. Distanca pripovedovalca uc¢inkuje v tem, da ne izgubimo
izpred oci prevladujoce ideje tragedije in se ne zaustavljamo ob nepomembnem (mo-
rebitni gnus in strah ob fizi¢ni brutalnosti bi naSo pozornost preusmerila z glavne ideje,
to pa bi ukinjalo linearnost in usmerjenost k cilju).

2. Drugi princip dematerializacije je tejhoskopija, pogled z obzidja. Tu pa gre za
prostorsko zakrito dogajanje, ki poteka socasno s pripovedovanjem, vendar je gledal-
cu posredovano z opisom. Tejhoskopije v Sofoklovi Antigoni ni. Najdemo pa jo v
drugem prizoru Evripidovih Fenicank, kjer Pedagog in Antigona z mestnega obzidja
spremljata in opisujeta razporejanje vojakov Sedmerice proti Tebam s Polinejkom na
¢elu. Podobno je v Ajshilovi drami Sedmerica proti Tebam. To je pomembno za
Jovanovicevo Antigono, ki se (na razli¢nih nivojih in na razli¢ne nacine) medbesedilno
navezuje na omenjena teksta. Jovanovi¢ ne prizanaSa ve¢ svojemu bralcu (gledalcu)
tako, da bi mu nasilje posredoval z distanciranim porocilom, tejhoskopijo: pri njem se
Eteoklej in Polinejk koljeta na sceni; da je prizor Se bolj blasfemicen, pa ju Jovanovic
postavi v vlogi avtoironi¢nih porocevalcev, ki o poteku boja porocata v slogu Sportnih
komentatorjev.

Sofokles uposteva tudi Aristotelova dolocila o dejanju (7. in 9. poglavje Poetike):
dogajanje je celovito; ima eno samo zgodbo s primernim obsegom. UpoStevati mora
verjetnost in nujnost (enotnost kraja, ¢asa in prostora). Klotz ugotavlja, da je posamez-
no dejanje v zaprti formi, kar velja tudi za tragedijo Antigona, zgolj izsek iz celote.
Celota tragedije je linearen redosled dejanj; je logi¢no sklenjena in neprekinjeno tezi h


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 531

koncu. Nicesar ne izpusca in prizori so med seboj homogeno povezani. Menjave
prizorov uvajajo spremembe Stevila dramskih oseb, zmeraj pa ostane vsaj ena oseba iz
prej$njega prizora. Sploh pa je samo Stevilo oseb majhno, kar pripomore k vecji kom-
paktnosti dejanja. Dejanje v Sofoklovi obdelavi je povsem podrejeno ideji tragedije.
Tako je tudi s kompozicijo Antigone, razvoj dogajanja linearno te¢e od zacetka do
konca drame znotraj petih postaj; tragedija je ¢lenjena na pet dejanj. Poudarek je na
simetriji, saj se po obsegu skladata 1. in 5. ter 2. in 4. dejanje. Vrh dogajanja je seveda
v tretjem dejanju. Tako Antigona ustreza kompozicijski shemi, imenovani tudi pirami-
da, Gustava Freytaga.

Jovanoviceva Antigona pa po Klotzevi tipologiji ustreza tipu odprte drame; ne da se
je vec €leniti po petdelni Freytagovi kompozicijski piramidi. Ne pristaja ve¢ na Aristote-
lova pravila o dejanju, temvec¢ opusca ali celo rusi enotnost dejanja. Dogajanje postane
cikli¢no oz. ponavljalno; ali pa so si v celoto nanizani prizori celo kontrastni npr. patos,
ki mu sledi prizor ironi¢ne distance in obratno. Ekspozicije ni vec, kajti odprta drama se
odreka enotnosti dogajanja in ne priznava ve¢ ¢asovno-prostorskih omejitev. Zato nicesar
ve¢ ne odriva v predzgodbo, vso celovitost Zivljenja pokaze na odru, tj. v dejanju samem.
Vsak prizor ima svojo posebno konstelacijo, ki na posreden nacin Ze vsebuje konec.
Klotz definira tovrstno dejanje s sintagmo izsek kot celota. Zato tudi Jovanovi¢ dramsko
gradivo ¢leni samo $e na prizore; opus¢a pa dejanja. S tem opusca tudi tektonsko jasno
zgradbo. Njegova Antigona je konglomerat prizorov, ki so ohlapno zdruZeni. Jovanovic¢
deli dramo na prizore, ki si sicer navidezno kronolosko sledijo — dejansko vodijo k Anti-
goninemu koncu, vendar imajo drugac¢no strukturo, kot smo jo spoznali pri Sofoklu. Pri
slednjem se dejanje linearno gradi od ekspozicije, kjer izvemo za stanje, iz katerega
izhaja konflikt, ki bo gonilo dogajanja. Antigona tam izpostavi konflikt — eti¢ni problem
prepovedi pokopa Polinejkovega trupla. Eksplicitno prisotna je tudi njena osebna odlocitev,
da se ne bo pokorila Kreonovemu ukazu. To je vodilni motiv celotne tragedije. Ta kon-
flikt ves Cas linearno teZi k razresitvi, k tragi¢cnemu koncu. Za celovito dejanje je Sofoklu
potrebna enoplastna Antigona — to pa doseZe s tem, da jo popolnoma potopi v en sam
konflikt — njeno sledenje osebni arete jo spravi v nenenakovreden boj s posvetno obla-
stjo. To je glavna ideja drame, ki ji je vse ostalo podrejeno. Jovanovié pa nima vec¢ nadre-
dne, glavne in vodilne ideje v svoji drami.

Jovanoviceva Antigona je del trilogije, Balkanske trilogije, ki jo tvori Se z dvema
drugima dramama — Uganka korajze in Kdo to poje Sizifa. Ze sam naslov, Balkanska
trilogija, se medbesedilno navezuje na anticne tragiske trilogije (kot npr. Sofoklove
Kralja Ojdipa, Antigono, Ojdipa na Kolonu). Po Juvanu (2000: 249) gre za t. i. zvrstno
navezavo. Medbesedilnosti pri Jovanoviéu ne bom obravnavala, zato naj (ob o¢itnem
dejstvu, da je naslov Jovanovidevaga teksta citat) opozorim na podnaslov Antigone:
Stavki iz enih glav za druga usta, ki ga lahko beremo kot aluzijo na Smoletovo Antigo-
no, ki za neko misel vztrajno isc¢e smisel, obenem pa lahko skozenj razumemo tako
medbesedilnost, kakor tudi arhetipskost in avtonomijo Jovanovicevega teksta ter njegov
odnos do predhodnih obdelav istega motiva: »/.../ v druga¢nih okoli$¢inah in med
drugimi akterji ponavlja isti vzorec.«(Juvan 2000: 260)

Jovanovicev dramski kozmos ne premore ve¢ osnovnih znacilnosti atiske trage-
dije: niti izjemnega posameznika, ¢igar sledenje svojemu ethosu povzroci neizbezen


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

532 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, §t. 4, okt.—dec.

zaplet in tragi¢ni konec. To je novoveski kozmos, razdeljen v dva bistveno razli¢na
odnosa do sveta: Zenski in moski. Prevladujoca je seveda — kajti tudi tu gre za vojno, za
oblegano mesto - moska perspektiva. Izhaja iz Zelje po moci, sle po nadvladi; pod-
loZena je z nasiljem, bratomorno vojno in Stevilnimi smrtmi.

Nastanek Jovanovidevega teksta je povzrocilo specificno duhovnozgodovinsko
ozadje. Anti¢na zgodba se je konec 20. stoletja pokazala v vsej svoji srhljivi sploSnosti
in vecni veljavnosti. Arhetipska situacija, ki je dokon¢no botrovala propadu tebanske
kraljeve hiSe, se v Cisti sedanjosti ponavlja na razli¢nih delih sveta. Vojna, ki je sledila
razpadu Jugoslavije leta 1991, je bila v kolektivni zavesti narodov tega obmocja dejan-
sko pojmovana kot bratomorna. Paradoksno je bil eden najpogostejsih sloganov, po-
vezanih s SFRJ prav zveza bratskih republik. Jovanovic¢ v svoji obdelavi aktualizira
klasicen anti¢ni motiv v optiki njegove lastne, konkretne druzbenopoliti¢ne situacije,
ki je bila ob nastanku drame $e radikalizirana z vojno.

Svet Jovanoviceve Antigone je razdeljen na Zenske in moske. Toda, kot smo Ze
pokazali, nobena izmed Zensk ne vodi dejanja. Antigoninega konflikta, o katerem smo
govorili pri Sofoklu, sploh ni ve¢: Jovanovideva obdelava se medbesedilno navezuje
na Sofoklovo tragedijo, predvsem pa na Evripidove Fenicanke in Ajshilovo Sedmerico
proti Tebam. Tako Ajshilov kakor tudi Evripidov tekst tematizirata ¢as pred spopadom
obeh bratov. Obe tragediji se zacneta s konfliktom med Polinejkom in Eteoklejem, ker
slednji bratu noce odstopiti mandata, ki mu po dogovoru pripada. Eteoklej Zeli vladati
sam, zato Polinejka izZene iz Teb. Ta pa se vrne s sedmerico argoSkih vojskovodij, ki
naj bi mu pomagali osvojiti mesto. Tu zacne svojo Antigono tudi Jovanovié. Polinejk
oblega mesto. Glavnino drame zajema problem bratomorilstva. Polinejk in Eteoklej
ne sprejmeta nobenega izmed mirovnih sporazumov, ki jih skusa doseci Jokasta. Tudi
pri Evripidu skuSa Jokasta organizirati sre¢anje napadalca in kvazibranilca mesta: Po-
linejk pride v mesto na pogajanja, ki se tako pri Evripidu kot pri Jovanoviéu konc¢ajo
neuspesno — materin glas ne more biti usliSan. Za primerjavo poglejmo, kako Jovano-
vi€ Se izostri konflikt in e bolj iznici Jokastina prizadevanja. V 6. prizoru Evripidovih
Fenicank Jokasta prigovarjanja sinovoma, naj bosta razumna, Eteoklej pa ji takole
odgovarja:

ETEOKLEIJ: Dosti je besedovanja!
Cas poteka nam zaman!
Tvoja prizadevnost, mati,
ne privede nas na cilj.
Druge sprave ni med nama,
nego, kot sem Ze dejal,
da ostane Zezlo meni,
sam da bom deZelni knez!
Nehaj torej, sit sem, vedi,
dolge tvoje pridige! (...)

V Jovanovicevi Antigoni pa imamo neke vrste intertekstualni komentar dogajanja
pri Evripidu:


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 533

ISMENA: (notranji govor) Moske besede, zaljubljene v stoletje smodnika. VeriZna reakcija z
znanim izidom. Zmeraj znova prikli¢e moska dejanja; dejanja sile in moci. Napad, posilstvo,
grabeZ, rop. Njihova najglobja vera je, da je popustljivost neumnost, mehkoba pa Sibkost. Tega
Jokasta ne razume. (...)

Polinejk in Eteoklej Ze pri Evripidu ne posluSata matere. Jokasta pa je pri Jovanoviéu
Se bolj nemocna; brata pa Se bolj Zeljna oblasti, moci. Nasilje sprejemata kot del igre.
Odpuscanja Ze dolgo ni vec, samo Se destrukcija.

Jovanoviceva drama ni ve¢ drama o izjemni posameznici, ki se je pogumno posta-
vila nasproti zakonom posvetne oblasti in javno legitimnega prava, ki ga zastopa Kre-
on. Tako lahko razumemo tudi njegov ukaz, naj bo en brat pokopan, drugi pa ne, saj je
s staliS¢a drzavotvornosti bolj ustrezno, da je Polinejk ljudstvu prikazan kot rusSilec
obstojecega; kot tisti, ki pljune na narodove svetinje in tradicijo. Politi¢ni spomin ima
kratko trajanje — vsaka nova poteza spremeni pogled na zgodovinska dejstva, ki se
temu ustrezno potencirajo ali pa zameglijo in pozabijo. Zdaj je vazno, da Kreon v
ugodnem trenutku ¢imbolj izkoristi dani poloZaj in si ga utrdi. Nastopil bo seveda kot
branilec starodavnih vrednot. Zascitnik mesta pa postane Sele takrat, ko ni ve¢ nevar-
nosti njegovo lastno Zivljenje. Ni ve¢ pomembno, da je Kreon Ze iz Ojdipovih ¢asov
tisti drugi v vrsti, ki se ne izpostavlja, a je zmeraj prisoten. Ne sodeluje v prvih bojnih
linijah, opravlja pa diplomatske misije (npr. za Ojdipa gre vprasat v Delfe, kaj storiti
proti kugi v Tebah) ter ¢aka na svoj trenutek. Ta kmalu nastopi in ko Ojdipova sinova
odrasteta, Kreona ni strah, saj racuna na Ojdipovo kletev, ki jo je izrekel nad Poli-
nejkom in Eteoklejem. Prekletstvo se uresni¢uje v obsedenosti po oblasti, slavi, moci.
Tak$na nista samo Polinejk in Eteoklej, tudi Kreon je isti. Samo bolj previden je, ne
reagira zanesenjasko, spontano; saj kon¢no prihaja to, kar je cakal celo Zivljenje —
obeta se mu oblast, ker bo ostal edini moski. Oba brata sta v tej perspektivi samo
Zrtveni jagnjeti, saj se identificirata s t.i. moskimi vrednotami. V njuni odlocitvi, da se
bosta sama dvobojevala, je nekaj mladeniSko naivnega. Dvoboj kot tradicionalni ri-
tual, v katerem se opere Cast razZaljenega in Zalilca, vendarle ima ¢astno vojasko obe-
lezje. To je navsezadnje zadeva dveh ljudi. Tveganje je veliko. Tega se oba brata zave-
data. Toda v plenice poloZena, nereflektirana predstava o moskosti, moski casti in
podobnih atributih, je tako moc¢na, da jo morata izZiveti do konca. Dvoboj pri Jovanovicu
je radikalna slika tega stanja, saj se brata nadvse brutalno pokoncata v incestoidnem
koitusu. Da pa je zadeva Se bolj blasfemi¢na, Jovanovic prizor Eliminacija postavi
tako, da Polinejk in Eteoklej nastopata kot avtoironi¢na poro¢evalca. V slogu komen-
tatorjev s Sportnih tekem porocata o ranah in navijata vsak zase. To je nekakSen rezo-
nerski moment, ki je spet parodiran. Gre za do skrajnosti prignan prizor nasilja, ki je
znotraj kanona zaprte forme popolnoma nesprejemljiv. Jovanovi¢ parodira dva ele-
menta: kr$i pravilo o neprimernosti prikazovanja nasilja na sceni, obenem pa se junaki
sami komentirajo, so rezonerji, ki posnemajo razsodni antic¢ni zbor. To, kar naj bi do-
bili filtrirano prek porocila glasnika, sla ali pa posredovano na nacin tejhoskopije, se
pri Jovanovicu odvija pred nami. Se ve&, glavna akterja sta hkrati $e komentatorja:
sama sebe vzpodbujata, navijata zase in se norcujeta iz nasprotnika. Parodijo pa grozljivo
dopolnjujejo Jokastina pateti¢na naricanja ter Kreonove intertekstualno podloZene izja-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

534 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, §t. 4, okt.—dec.

ve, ki posnemajo cankarjansko dikcijo v drami Hlapci: Zdaj in tu se branijo narodove
svetinje. Antigona in Ismena pa komentirata dejanja svojih bratov in njun pogled na
svet. To poteka v obliki notranjega govora, ki nas spominja na gledalisko konvencijo
aparté. Dvoboj Polinejka in Eteokleja se konca takole:

POLINEJK: Valjata se po tleh v strasnih kréih!

ETEOKLEIJ: Nabrisal ga bo! Vtaknil je svoj kot sve€a ravni ud v debelo ¢revo svojega brata!
(Fenicankini kriki polni bolecine rezejo kot noZi)

POLINEJK: Slisi se jok in stok okuZenih, slisijo se kriki umirajocih ...

JOKASTA: (spet moli) Blazena devica Marija, vzemi me k sebi...

ETEOKLEJ: Orgazem!

POLINEJK: Omagala sta v objemu...

ETEOKLEJ: smrti...

POLINEJK: Zdaj njuna mati pristopi k njima...

JOKASTA: Jaz kuzla, vidva stekla psa...

ETEOKLEIJ: To rece, se skloni, potegne bodali iz src svojih sinov in si jih zarine v prsi. Tam
umre.

JOKASTA: Prepozno sem, otroka moja, razumela...

Tukaj smo pri zaCetku razpleta konflikta, ki ga Ze ves ¢as omenjamo. Kaj lahko
razumemo iz paralelizma Jokastinih replik? Jokasta prepozno spozna, da je Zenska
nujno poraZena. Kajti svetovni prostor; areno politike, velikih odlocitev, vojske, drZave,
nasilja, moci, je etika moSkega. In toliko slabSe zanjo, ker je vse do njunega konca
poskusala sinovoma pojasniti to, kar lahko razume le srce, v Jovanoviéevem svetu
torej Zenska. In sicer Zenska iz svoje specifi¢ne pozicije, ki ji pripada po principu
antiteze — Ce je obstojeci svet lasten moski logiki, potem ona niti nima moznosti svo-
bodne eksistence, lastne odlocitve. Pokazali smo Ze, da Starka/Sfinga ves ¢as provoka-
tivno opozarja na problemati¢no vlogo Zenske v moSkem svetu. Ves Cas sili Antigono,
naj postane aktivna udeleZenka in se postavi ob bok moskim. Pokazali smo tudi, zakaj
ona tega noce in ne more storiti:

SFINGA: Ti ima$§ mir samo na jeziku, punca. Mir zahteva Zrtve! Brez tega ne gre. Ti pa bi
rada oboje: brata in mir. Zato na koncu ne bos dobila ne enega ne drugega.

Sfinga nagovarja Antigono, naj kot Zenska poseZe v svetovno areno moskih, naj
tokrat ona odgovori na uganko, ki jo je resil Ze njen oce Ojdip. Toda pravilni odgovor
mu ni prinesel srece. Ne samo to, da se Usoda/Sfinga/Starka zmeraj priplazi izza hrbta,
pa Ce se Se tako trudimo, da bi ji ubezali — celo Sfingino vprasanje ni ve¢ uganka. Pac
pa neresljiv paradoks, gordijski vozel, ki naj ga Antigona preseka. Sfinga ji priSepetava,
naj se bori, prevzame oblast. V. moSkem svetu, ki pa je edini obstojec, se lahko Zenska
bori proti moskemu le z njegovimi lastnimi sredstvi. Antigona ve, da ¢etudi bi nasedla
Sfinginim predlogom, dejansko nima nobenih moZnosti. S svojimi prepricanji in ide-
ali ne bo vzdrZala. Lahko postane le prevratnica, vmesna politi¢na figura, ki jo bo prej
ali slej uporabil kdo iz zakulisja, npr. Kreon. Antigona je edina, ki, kakor pravi Ismena,
pozna odgovor na uganko, zal pa je uganka neresljiva znotraj obstojecih Zivljenjskih
razmer. Zato je Jovanoviceva Zenska zmeraj porazenka. Je tista, ki rojeva nove klavce


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 535

brez zavesti; lahko jo posiljujejo (metafori¢no in dejansko); njena pozitivna lastnost
pa je ironi¢no — njena zmoZnost razumevanja, ljubezni in trpljenja.

Antigonina tragika je onemogocena s svetom, ki jo obdaja. V svojem kozmosu se
ne more ve¢ vzpostaviti kot tragi¢na oseba. To je svet, kjer odlocitev ni ve¢ mogoca.
Biti dejaven je isto kot biti nedejaven. Antigona je bolj kot izjemna posameznica pred-
vsem Zenska. Lahko bi bila tudi mlada Fenicanka, ki v Jovanovicevi drami mol&i.
Lahko bi bila Jokasta in se izgubljala v neplodnem prepri¢evanju. Toda Jokasta in
Fenicanka ne vidita celotne situacije; niti svoje lastne, niti stanja sveta. Onidve brez
vprasevanja sprejemata svojo eksistencialno pozicijo, Antigona pa ne sprejema dej-
stva, da je Zenska in kot taka nujno Sibka, nedorasla zadevam politike, drZave, oblasti
(glavnim insignijam sveta mogkih). Ze Sofoklova Antigona ne pristaja na tak$no pozi-
cijo Zenske, ki se zdi Ismeni samoumevna: Ne smeva pozabiti, da sva Zenski, / da nisva
ustvarjeni za boj z moZmi! Jovanovic pa to nadgradi tako, da Zenska nima vec nobene
pozicije, ki bi ji zagotavljala varnost. Vseeno je ali je Ismena, Fenicanka, Jokasta ali
sama Antigona. In Jovanoviceva Antigona se tega zaveda. Zato tudi noce postati anarhi-
stka. Na primeru svojih bratov in Kreona se je prepricala, da je za ohranitev oblasti
nujno nasilje. Njena resignacija je utemeljena na tem, da jasno vidi, da sprememba ni
mogoca, dokler se ne spremeni zavest, iz katere agirajo ljudje oziroma svet okoli nje.
To pa je t. i. moska logika. Proti njej pa ni mogoce nastopiti na noben drug nacin kakor
prevratnisko; toda za Antigono je tudi anarhizem preZivet.

Antigona in Ismena sta v uvodnih didaskalijah oznaceni kot intelektualki iz casov
Flower Power, nista vec v cvetu mladosti. Jovanovideva Antigona je Ze preZivela svoja
sedemdeseta; zdaj, v devetdesetih, si nedvomno ne dela ve¢ pacifisti¢nih iluzij, kakor
jo zmerja Polinejk. To, da se ne opredeli, je samo posledica tega, da ji je jasno, da bi na
zunaj, na povrsini, njen morebitni prevrat povzro€il eno izmed revolucij; kaj kmalu pa
bi svet zacel te€i po starih tirnicah in vse bi bilo spet po starem. Spet boj za oblast, spet
vojne, posilstva, pobijanje — krvavi perpetuum mobile. Antigona sploh ni neopredeljena
pasivka, saj ves Cas opozarja, da mora sprememba poteci na znotraj. Obenem pa vidi,
da se to ne bo zgodilo. To spozna tudi Jokasta, ko se zabode nad trupli svojih sinov in
pravi, da so vsi prekleti, samo ona je to prepozno spoznala.

V zadnji sceni se vse Zenske pripravljajo na smrt. Starka/Sfinga pa kot nekaksen
emisar oblasti in njen svetovalec skace od Kreona do Zensk, vendar Ze popolnoma
razkrinkana. Usode ni, napovedi so nesmiselne v svetu, kjer jih lahko vsakdo bere po
svoje. V Tebah se celo prerokuje iz dreka. Starka/Sfinga, ki je honorarno zaposlena kot
WC Frau, éuvajka sekreta, samo Cisti tebanski sekret, da se ne zamasi. Z drekom
konkretno se ne ukvarja. Saj, zakaj bi se — ¢e njegovim proizvajalcem ne smrdi zado-
sti — rajsi si privosci provokacije udelezencev celotne svinjarije.

Obravnavo lahko zaklju¢imo z ugotovitvijo, da se Antigona DuSana Jovanovica
medbesedilno eksplicitno navezuje na Sofoklovo obdelavo, pa tudi Evripidove
Fenicanke in Ajshilovo Sedmerico proti Tebam. Hkrati pa je, dramsko izjemno subtil-
na in u€inkovita, avtonomna manifestacija Antigoninega arhetipa in kot taka neodvis-
na od predhodnih obdelav.

Tipologija Volkerja Klotza z osnovnima kategorijama zaprte in odprte forme nam
je sluzil pri analizi obeh obdelav za to, da bi se Jovanoviceva obdelava lahko pokazala


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

536 Slavisti¢na revija, letnik 50/2002, §t. 4, okt.—dec.

v razmerju do Sofoklove kot sodoben tekst, ki ima svoj, Cisto specificen svetovnona-
zorski kozmos, ki se odraZa tako na formalnem, kakor tudi na motivno-tematskem
nivoju. Sofoklova tragedija popolnoma ustreza doloc¢ilom, ki jih Klotz postavi za zapr-
to formo. Kot se je pokazalo, to niso mrtvi kanoni, ampak konstituitvni elementi atisSke
tragedije, v naSem primeru Sofoklove Antigone. Jovanovicev tekst sicer ima znacilnosti
odprte drame, vendar lahko zapiSemo, da avtor to kategorijo — tako na vsebinskem
kakor tudi na formalnem nivoju — popolnoma razgradi; v popolnem Nicu pa sestavi
nov, svoj dramski svet.

Dusanu Jovanovicu sluzi mit kot arhetipska struktura, v kateri je razvidna dolocena
nadcasovna logika, ki je kodirana Ze s Sofoklovo obdelavo. Sofoklova Antigona je
drama o Zenski, o tisti bivanjski perspektivi, ki je poosebljena v Antigoni. O izjemni
posameznici, ki se upre obstoje¢im razmeram svojega sveta, njen diskurz je premocrten
in jasen. Je tragi¢na in ker je njen konflikt neresljiv, tudi nujno propade. Jovanoviceva
Antigona sicer Se ima Zenski del sveta, vendar pa ima tudi radikalizirano obliko moske
vojne. Zato pa tudi jasno izpostavljeno problematiko Zenske perspektive v svetu moskih.
Na zacetku 21. stoletja ni ve¢ tragi¢ne izbire v anti¢nem smislu. Antigonin jezik je
jezik dvoma, upanja in brezupa obenem. Oblikovala ga je ponavljajo¢a se zgodovina
ne more biti. Stanje naSega sveta lahko spremeni le ¢lovekova zavest o izjemnem po-
menu sprejemanja in ljubezni do Drugega, ki pa se v osebah Jovanovicevega dramske-
ga kozmosa $e ne uspe izoblikovati.

LITERATURA

AJSHIL, 1995: Sedmerica proti Tebam. Prev. Alojz Rebula. Trst. (Tipkopis hrani arhiv Akademije
za gledalisce, radio, film in televizijo v Ljubljani.)

ARISTOTELES, 1982: Poetika. Prev. Kajetan Gantar. Ljubljana: Cankarjeva zaloZba.

EvripiDES, 1960: Fenicanke. V: Bakhe, Alkestis, Fenicanke. Prev. Anton Sovre. Ljubljana: DrZavna
zalozba Slovenije.

Gustav FReYTAG, 1976: Tehnika drame. Prev. Bruno Hartman. Ljubljana: Mestno gledalisce
ljubljansko. KnjiZnica Mestnega gledali§¢a ljubljanskega 71.

Tine HRIBAR, 1991: Tragicna etika svetosti. Sofoklova Antigona v evropski in slovenski zavesti.
Ljubljana: Slovenska matica. Slovenska filozofska misel 5.

Dusan Jovanovié, 1993: O Tebah in roki, ki hoce biti glava. Gledaliski list Drame SNG v Ljubljani
LXXIII/1. 47.

——1997: Balkanska trilogija. Antigona, Uganka korajZe, Kdo to poje Sizifa. Ljubljana: Cankarjeva
zalozba.

Marko Juvan, 2000: Intertekstualnost. Ljubljana: DZS. Literarni leksikon 45.

Volker Krotz, 1996: Zaprta in odprta forma v drami. Prev. Mojca Krajnc. Ljubljana: Mestno
gledaliSce ljubljansko. KnjiZnica Mestnega gledali$c¢a ljubljanskega 121.

Lado KraLy, 1998: Teorija drame. Ljubljana: DZS. Literarni leksikon 44.

Nicole Loraux, 1993: Tragicni nacin uboja Zenske. V: Zenska v grski drami. Prevedla Suzana
Kuncut. Ljubljana: Studentska organizacija Univerze. Knjizna zbirka Krt. 159-196.

Patrice Pavis, 1997: Gledaliski slovar. Prev. Igor Lampret. Ljubljana: Mestno gledalisce lju-
bljansko. Knjiznica Mestnega gledali$c¢a ljubljanskega 124.

Aleksandra SCHULLER, 1999: Odnos do anticnega mita in Sofoklove obdelave. Heiner Miiller:
Filoktet in DuSan Jovanovic: Antigona. A-diplomsko delo. Ljubljana: Filozofska fakul-
teta, Oddelek za primerjalno knjiZzevnost in literarno teorijo. Mentor L. Kralj.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 09/02/26 15.29

Aleksandra Schuller, »Hoges kaj ve¢ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ... 537

Dominik SMOLE, 1996: Antigona. Ljubljana: Mladinska knjiga. Klasiki Kondorja 9.

SoroKLEs, 1992: Antigona. V: Antigona. Kralj Ojdipus. Prev. Kajetan Gantar. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga. KnjiZnica Kondor 243.

George STEINER, 1986: Antigones. Oxford: Oxford paperbacks.

Jean-Pierre VERNANT in Pierre VIDAL-NAQUET, 1994: Mit in tragedija v stari Gréiji. Prev. Suzana
Koncut in Agata Sega. Ljubljana: Studentska organizacija Univerze.

Janez VReCko, 1994: Ep in tragedija. Maribor: ZaloZba Obzorja.

—— 1997: Atiska tragedija. Maribor: ZaloZba Obzorja.

SUMMARY

The study is a comparative analysis of two plays, each entitled Antigone, one Sophocles’
tragedy, and the other the play by the contemporary Slovene playwright, Dusan Jovanovic. The
methodological point of departure for the study is based on the typology of closed and open
form in drama by Volker Klotz. The treatment of the two plays is based on the presentation of
the specifics of the form and contents in both texts. It sheds light on the archetype of the motif
of Antigone in two different dramatic worlds. Sophocles conceives of Antigone as a highly
moral individual, who is in an unequal battle of personal ethics against the laws of Creon’s
secular authority —inevitably tragic. The author of the article attempts to go beyond this traditio-
nal interpretation, with an emphasis on the fact that Sophocles’ Antigone is a woman and as such
she represents the part of the humanity whose values and opportunities for work and decision-
making were marginalized in the world of antiquity. In anthropologically oriented interpretation
Antigone personifies the female ontological perspective, and not only biological femininity.
The author of the article calls her values »female« especially because they are — as women
themselves — forced out of the public life and its codes. Throughout the history this thesis is
even more prominent, and the state of the world in Jovanovié’s play only radicalizes it. Jovano-
vi¢ wrote his play at the dawn of the 21* century, therefore his Antigone cannot be Klotz’s one-
sided flat character, but is conceived as a fragmented dramatic character, full of doubts about the
possibilities to realize the ideals that were typical of her predecessor from antiquity. Jovanovié’s
text points up the gap between men and women and in a modern dramatic context illustrates the
presence of the same ontological dilemmas that had been previously exposed in Sophocles’ text.
His Antigone is a plastic character, burdened with the weight of historic facts from antiquity to
the present. Jovanovi¢ can no longer allow her the moral triumph of death. Rather, he makes her
face the hopelessness of the eternal human desire for love and understanding, which in modern
times must be confronted with the question whether a person has the strength to overlook the
seeming inability to break the repeating circle of history and its archetypical situations. Jovano-
vi¢ leaves this question open, which is dramatically effective, but at the same time humanly
frightening.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

