
521UDK 821.14’02.09–2:821.163.6.09-2
Aleksandra Schuller
Ljubljana

»HO^E[ KAJ VE^ KOT MOJO SMRT?«.
SOFOKLOVA IN JOVANOVI]EVA ANTIGONA

[tudija analizira dve dramski obdelavi mita o Antigoni: Sofoklovo tragedijo Antigona in
istoimensko dramo Du{ana Jovanovi}a. Klotzeva tipologija zaprte in odprte forme drami daje
formalni okvir, v katerem se razvije antropolo{ka interpretacija omenjenih dram. Odprta in
zaprta forma temeljita na kompoziciji drame, dejanju, dramski osebi, prostoru in jeziku. ^lanek
podrobneje obravnava dramsko osebo in dejanje.

The study analyzes two dramatic treatments of the Antigone myth: Sophocles’ tragedy An-
tigone and Du{an Jovanovi}’s play of the same name. Klotz’s typology of the closed and open
drama form gives the formal framework in which the anthropological interpretation of the two
plays is developed. Open and closed forms are based on the composition of drama, act, dramatic
character, space, and language. The article treats in more detail the dramatic character and act.

Klju~ne besede: anti~na tragedija, teorija drame, antropologija ‘enskih podob v drami
Key words: classical tragedy, theory of drama, anthropology of female characters in drama

Uvodoma naj povzamem osnovne zna~ilnosti klju~nih teoretskih terminov moje
{tudije, torej odprte in zaprte forme v drami (Klotz 1996):

1. Zaprta forma: dramske osebe so podrejene stanovski klavzuli; ponavadi gre za
predstavnike vi{jih dru‘benih slojev, aristokracije. Svoje dru‘bene in s tem javne pozi-
cije se zavedajo, zato so v svojih reakcijah le delno spontane. Zna~aj zato deluje uni-
verzalno, shemati~no; kot eksempel. Zgrajen je okrog ene same zna~ilnosti, zato ga
Klotz imenuje plo{~ati zna~aj. Dejanje je izsek iz celote. Zaprta drama je usmerjena k
cilju, zato je linearna in na~eloma ima samo eno sekvenco; ~e jih je ve~, so hierarhi~no
urejene (podrejene eni glavni sekvenci). Posamezne faze dogajanja niso avtonomne,
njihov namen je, da pomagajo pri razvoju dramsko obdelane zgodbe in tako ‘enejo
dogajanje naprej. Konkretne zunanje okoli{~ine konflikta se bodo zmeraj umaknile
pred splo{nim, tj. idejo. V zaprti drami je v ospredju duhovna sfera, notranji premiki v
~loveku, zato mora biti dogajanje ~imbolj uporabno za izra‘anje nadrejene ideje in
zato je treba brutalne fizi~ne dogodke oddaljiti. Tovrstni prizori, scene fizi~nega nasi-
lja ali pa samomori, so neustrezni tudi po dolo~ilu decoruma, spodobnosti in verjetno-
sti. Zaradi vsega tega se dogajanje usmerja navznoter ali pa se dematerializira. Dema-
terializacija je vidna v dveh tipi~nih postopkih (poro~ilo sla in tejhoskopija), ki
nadome{~ata neposredno odrsko prikazovanje zelo fizi~nih ali nasilnih dejanj. Na pod-
lagi omenjenih zna~ilnosti lahko postavimo izhodi{~no tezo, da zaprta forma drame
tipolo{ko ustreza dramski formi anti~ne tragedije.

2. Odprta forma drame ne upo{teva stanovske klavzule, navzo~i so vsi stanovi.
Dramske osebe nimajo distance do lastnega delovanja in delujejo fragmentarno. Na

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


522 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

dogodke se odzivajo spontano in brez refleksije. Izra‘ajo se v nepovezanih, mnogo-
krat celo nelogi~nih stavkih. Njihove misli niso jasno, linearno artikulirane, temve~
razrahljane, nedokon~ane. [tevilo oseb v odprti drami je ve~je in nekatere povsem
neekonomi~no nastopajo samo po enkrat; zgolj v funkciji ustvarjanja atmosfere.
Dramsko osebo v odprti formi Klotz poimenuje plasti~ni zna~aj. Odprta forma ne
upo{teva Aristotelovih pravil o dejanju: zavra~a, opu{~a ali celo ru{i enotnost dejanja.
Dogajanje postane cikli~no oziroma ponavljalno ali pa si prizori sledijo po logiki kon-
trasta (npr. prizoru patosa sledi prizor ironi~ne distance). Ekspozicije ni ve~, odprte
drame se v nasprotju z zaprto ne da ve~ ~leniti po petdelni Freytagovi kompozicijski
piramidi (Freytag 1976). Odprta drama se odreka enotnosti dejanja, ne priznava ve~
~asovno-prostorskih omejitev; ni~esar ji ni treba odrivati v predzgodbo; vso celovitost
‘ivljenja lahko prika‘e na odru, ~e ne popolnoma, pa fragmentarno. Vsak prizor ima
svojo posebno konstelacijo, ki na posreden na~in ‘e vsebuje konec, zato odprta drama
opu{~a dejanja, dramsko gradivo ~leni samo {e na prizore; odreka se tektonsko jasni
zgradbi, je konglomerat ohlapno zdru‘enih prizorov. Odprta forma drame je zna~ilna
za ve~ji del sodobne dramske produkcije.

Patrice Pavis v zvezi z omenjenima kategorijama pravi, da »nasprotje med zaprto in
odprto formo ne vsebuje ni~esar absolutnega, saj obe dramatur{ki obliki ne obstajata v
~istem stanju. /.../ Tovrstno razlikovanje je smiselno samo v primeru, ~e lahko vsako od
oblik pove`emo z zna~ilno dramatur{ko vizijo in celo zasnovo ~loveka in dru`be, ki jo
vklju~ujeta.« (Pavis 1997: 772). Slednje pa je tudi namen pri~ujo~e analize, s katero
`elim pokazati na duhovnozgodovinske specifike tako anti~ne kakor tudi sodobne obde-
lave mita o Antigoni: zanima me, kako Sofoklova tragedija vzpostavi Antigono kot arhe-
tip, ki presega nivo dramske osebe in kako Jovanovi}eva drama ta arhetip prenese v
svojo konkretno dru`benozgodovinsko situacijo ter ga v tem kontekstu preoblikuje.

***
1. Dramska oseba

Sofoklova Antigona je ati{ka tragedija, kar pomeni, da pri analizi oseb ne moremo
mimo tega, da jih ne bi pogledali v lu~i Aristotelovih dolo~il o ethosu (zna~aju). Aristotel
v Poetiki (Aristoteles 1982: 63, 84–86) navaja osnovne zna~ilnosti tragi~nega zna~aja:

a) Spoudaîos, plemenit. Pomen te oznake je bipolaren in prevladujo~e mnenje je,
da gre tukaj za eti~no kategorijo, ~eprav so se ‘e pri renesan~nih interpretih prav iz te
premise za~ele pojavljati interpretacije, da gre to Aristotelovo dolo~ilo razumeti pred-
vsem v lu~i socialnega in sicer aristokratskega statusa. Iz te razlage je v renesansi in
klasicizmu nastala t. i. stanovska klavzula – osebe tragedije so visokega, plemenitega
rodu, kar pomeni, da tragedija prikazuje najvi{je dru‘bene sloje. ^e izhajamo iz ple-
menitosti kot eti~ne kategorije, gre za ~lovekovo ravnanje v neki situaciji, kjer se odlo~a
o tem, kaj je prav in kaj ne. Antigona se odlo~i, da bo spo{tovala prastare, ve~ne vred-
note in pokopala mrtvega brata Polinejka, ~etudi bo s tem kr{ila Kreonovo prepoved.
Do njene eti~ne dileme torej pride {ele takrat, ko se znajde v nujnem konfliktu s Kreo-
novim dr‘avnim, civilizacijskim in politi~nim zakonom, ki deluje na nivoju javnega in

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


523Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

v svoji splo{nosti zanika posameznika. Kajti Kreonova dr‘a je legalna politi~na lo-
gika, ki ne upo{teva osebne etike, prav tako se ne more meniti za ve~ne ~love{ke
vrednote, kot je spo{tovanje mrtvih in njihove pravice do pokopa. Zato Kreon po na~elu
makiavelisti~ne sintagme cilj opravi~uje oziroma posve~a sredstvo nujno pohodi sfero
individualnega. Etika pa se skriva prav tam – je samonamembna, ne slu‘i ni~emur
zunaj sebe. Je posameznikov pogovor s samim seboj in zato v nujnem nasprotju z
interesi javnega. V tej optiki na Slovenskem Antigono interpretira Tine Hribar (Hribar
1991). Antigona in Kreon sta za ve~ino interpretov poosebljenje dveh nezdru‘ljivih
polov (dr‘avno proti zasebnemu, na~elo mo~i proti osebni etiki, legalno proti legitim-
nemu). Antigona se sklicuje na bo‘je, svete zakone. Zaveda se tudi te‘e in posledic
svoje odlo~itve. Tako je tudi pri njej mo~no izra‘ena posebna zna~ilnost Sofoklovih
zna~ajev, ki jih dru‘i to, da so visoko eti~ni in postavljeni pred tragi~no izbiro: ali naj
vsem tragi~nim posledicam navkljub sledijo svoji arete (~asti, kreposti, vrlini) ter tako
delujejo v skladu s svojo najbolj notranjo naravo – ~eprav jih njihova okolica sku{a
odvrniti od te odlo~itve. Sofokles izjemnost tragi~nega in plemenitega posameznika
izostri prav s tem, da mu ob bok postavi neko, v svoji miselnosti povpre~no osebo (par
Antigona–Ismena), ki se oportunisti~no izogiba konfliktu z obstoje~im svetom; tako
na fizi~ni kot metafizi~ni ravni eksistence. Pozornost gledalca je tako usmerjena v
identifikacijo s tragi~nim junakom; izjemno osebo, ki je popolnoma sama. Te svoje
izoliranosti se v polni meri tudi zaveda. V svojih dejanjih izhaja iz samega sebe in nase
jemlje tudi vse posledice svojega delovanja, ko deluje proti ~love{kim in v~asih tudi
bo‘jim postavam.

b) Zmotljivost; oseba se nujno zaplete v hamartijo (hamartía, usodna zmota). Ali
napa~no presodi neko situacijo ali pa trmasto vztraja pri svojem, kar jo seveda vzpo-
stavi kot tragi~no. Antigonina odlo~itev je legitimna, neopore~na in plemenita. Toda
njena zna~ajska lastnost je tudi prenagljenost. Je samosvoja ter celo trmasto porogljiva
do Kreona. Ko je njen prestopek ugotovljen in ji Ismena ho~e stati ob strani, jo Antigo-
na takole zavrne:

ANTIGONA: Mrtvi vedo, kdo delo je opravil;
ne maram ga, kdor le z besedo ljubi.

ISMENA: Ne {tej me, draga sestra, za nevredno,
da umrem s teboj in z mrtvim se pobotam!

ANTIGONA: Ne lasti si, kar tvoje ni! Ne sili
za mano v smrt! Dovolj, da jaz umrem.
/…/

ISMENA: Zakaj me ‘ali{? Ni~ nima{ od tega.
ANTIGONA: Celo boli me, ~e te zasmehujem.

V dialogu med sestrama se ka‘e Antigonina zavest o tem, da je ona sama tista, ki je
izbrala svojo usodo, popolnoma se zaveda svoje izlo~enosti, posebnosti in kot taka
stoji za svojim dejanjem; obenem pa nas preseneti njeno popolno nesprejemanje dru-
ge, tj. Ismenine bivanjske izbire. Antigona trmasto terja in obenem vrednoti ~lovekovo
opredelitev. Torej Antigona ni enozna~en in neopore~en zna~aj, prav zato pa je toliko

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


524 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

bli‘ja gledalcu. Neuklonljiva je v svojem preziru do Kreona, trdno prepri~ana v svoj
prav. Tako zelo, da stori samomor ter tako pospe{i svojo smrt, s tem pa niz smrti v
Kreonovi dru‘ini – samomor svojega nesojenega ‘enina in Kreonovega sina Hajmona
ter njegove matere Evridike. Iz konflikta prav zaradi svoje smrti odide kot moralna
zmagovalka; metafori~no pa tudi kot stra{na ma{~evalka, saj se s smrtmi Kreonovih
najbli‘jih poka‘e premo~ bo‘je nad posvetno oblastjo.

c) Tragi~ni zna~aj naj bo dober (chrestón). To dolo~ilo je v navidezni kontradiktor-
nosti glede na pravkar povedano. Mogo~e se lahko spet zate~emo k navedenemu po-
govoru Antigone in Ismene, kjer skozi Antigonino vzvi{eno in neusmiljeno dr‘o pro-
nica tudi jasno in trezno izra‘ena, a tembolj prisotna ljubezen do sestre. Torej bi lahko
dobrost zna~aja vendarle lahko interpretirali kot veli~ino ~love{kega zna~aja, ki se
ka‘e tudi v ihtavosti, krutosti ali drugih zna~ajskih pomanjkljivostih.

~) Zna~aj naj bo tudi umesten (harmótton), kar preprosto pomeni, da mora ustreza-
ti dolo~enemu vedenjskemu kodeksu, ki izhaja iz dolo~il o spolni, dru‘beni in genera-
cijski pripadnosti odrskih oseb. Antigona je predstavnica najvi{je aristokratske plasti
in se temu ustrezno tudi vede. Ne spo{tuje pa dolo~ila, naj bo kot ‘enska v ozadju in
naj ne posega v dr‘avne zadeve. Na tej kr{itvi pa je zasnovana tudi hamartija.

d) Zna~aj naj bo skladen z izro~ilom (hómoion), kar bi lahko pomenilo, da naj bo
(prevladujeta dve razlagi omenjenega mesta) ali skladen z mitom ali pa veristi~en, nam
podoben.

e) Nazadnje pa naj bo dosleden (homalón) – v tem, da ostane v poteku dejanja ne-
spremenljiv; brez psiholo{kega razvoja, omahovanj. Ta premisa je povsem jasna v zvezi
z Antigono – ona je nedvomno dosleden karakter, saj niti pred smrtjo ne podvomi o svoji
ideji, ~eprav govori o svoji tragi~ni usodi, o sebi kot nesojeni nevesti, potomki prekletega
rodu, o svoji osamljenosti. Toda o pravilnosti svoje izbire ne podvomi nikoli.

V optiki Aristotelovih dolo~il o zna~aju se za~enja kazati, da Sofoklova Antigona
na nivoju dramske osebe ustreza Klotzevi opredelitvi zaprte forme v drami. Osebe
ustrezajo stanovski klavzuli, saj je Antigonin rod s svojim slavnim prednikom Kad-
mom kot ustanoviteljem Teb, nesporno aristokratski. Tega se zavedajo vse osebe v
drami, {e posebej pa se na to sklicuje Antigona sama – brez omahovanja sprejme svojo
vlogo v dru‘inskem prekletstvu Labdakidov, saj se zaveda dru‘bene, tj. javne izpostav-
ljenosti svojega rodu.

Nakazali smo ‘e, da so osebe v zaprti formi enostranske, plo{~ati zna~aji. To po-
meni, da jih vidimo le v tisti lu~i, ki ustreza nadrejeni ideji drame oziroma tragedije.
Bistven je samo tisti del zna~aja, ki igra pomembno vlogo v konfliktu, zato jih ni
mo‘no obravnavati izven konteksta drame, ki ji pripadajo. Samostojni bi delovali bolj
tipi kakor zna~aji. [e ena stvar dolo~a eksemplari~no dramsko osebo – posebna di-
stanca, ki jo taka oseba goji do same sebe: ves ~as se zaveda svoje javne vloge, zato
nikoli ni samo posameznik. Antigonina konfliktnost in tragi~nost pa izvirata prav iz
disharmonije teh dveh principov – kot pripadnica javnega slu‘i tudi kot zgled. Njena

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


525Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

odlo~itev, da pokoplje Polinejka je zasebna, hkrati pa tudi javna. Center dogajanja v
zaprti formi je v notranjih, eti~nih odlo~itvah in na zunanji akciji. Osebe so med seboj
tesno povezane; predvsem pa jih je malo – Antigonin antagonist je Kreon; med njima
pa stojijo zastopniki srednje poti, nekak{ni mirovniki: Ismena, Terezij, Hajmon in
Evridika ter Zbor tebanskih stare{in.

Premo~rtnost, zna~ilna za Sofoklovo junakinjo, pa se v sodobni dramski obdelavi
Du{ana Jovanovi}a (1997) popolnoma razblini: Jovanovi}eva Antigona je plasti~en
zna~aj; {e zdale~ ne tako jasna, enosmerna in odlo~na kot Sofoklova. Na za~etku drame
niha med brezupnim humorjem in hrome~im ob~utkom lastne nemo~i ob Kreonovem
re‘imu v obleganih Tebah. Ne premore ve~ tiste nore vere in strasti, ki je bila pogubna za
Sofoklovo Antigono, zato pa v primerjavi z njo ostaja medla in neizrazita. Najbolj akti-
vna, delujo~a ‘enska oseba v drami se na prvi pogled zazdi Starka/Sfinga, ki Antigono
ves ~as poziva, naj postane aktivna soudele‘enka tebanske drame. Nor~uje se iz njenih
dvomov, njenega la‘nega upanja, da bo v bratih vendarle prevladala ljubezen. Starka
cilja v Antigonino {ibko to~ko in nakazuje, da je njena taktika pasivnega, naivnega paci-
fizma popolnoma zgre{ena; svobodno eksistenco si je po njenem mnenju treba izboriti.
Svoboda torej temelji na boju, krvi in ‘rtvi. To je paradoks, ki ga Jovanovi}eva Antigona
ni sposobna prese~i. To pa je stanje bolj ali manj neodlo~nega nihanja na mestu.

SFINGA: Verjemi starki, ki vsem dobro ho~e! Poslu{aj nagradno vpra{anje: »Kako naj
Polinejk dobi mesto, ne da bi ga Eteoklej izgubil !?«

ISMENA: (Antigoni) Jaz ni~esar ne razumem!
POLINEJK: Vem, Antigona, da te bolijo odprte rane v na{i dru‘ini, vendar ti zaradi tega

ni treba sodelovati v tuji krivdi! Tuja krivda ti kot klop pije kri, ~e se ne
distancira{ od nje!

ANTIGONA: (vpije na ves glas) Ni~ ne pomaga, ~e se je posku{am znebiti, Polinejk! Te
krivde je na vseh straneh preve~! Kriva sem, ~e kaj storim ali ~e ni~esar ne
storim! Zrak, ki ga diham, lu~, ki jo gledam, voda, ki jo pijem je ‘e krivda!

SFINGA: (cirkusantsko) Nagrada so Tebe! Nagrada je mo~! Nagrada je sre~a! Nagrada
je slast! Nagrada je oblast! Vzemi jo, ‘enska! Ne boj se mo{kih!

ISMENA: (Antigoni) Ti pozna{ odgovor na uganko!

V odlomku se razkriva celotna konstelacija Antigoninega sveta. Obenem pa tudi
brezizhodnost situacije. Seveda Antigona pozna odgovor na uganko, kot naivno ugo-
tovi Ismena. Toda kak{en koli odgovor je nemogo~, saj uganko zastavlja himeri~na
Sfinga/Starka. Le-ta je nekak{en Veliki Inkvizitor, ki navidezno predstavlja glas uso-
de, v resnici pa je samo la‘ni deus ex machina, prevarantska prerokinja. Njena glavna
naloga je manipulativno obvladovanje celotnega tebanskega sveta. S svojim dvojnim
obrazom sku{a zadr‘ati cikel klanja, ~love{ke ne~imrne in neumne te‘nje po mo~i,
oblasti, samopomembnosti. Seveda tako, da ~loveka {e bolj zmede s svojimi transpa-
rentnimi vpra{anji, za katere je ‘e vnaprej jasno, da jih bo v svoji omejeni percepciji
zaznaval dobesedno – ne da bi prepoznal njihovo dejansko paradoksnost, ki je v per-
spektivi, iz katere vpra{anje izhaja in v odgovoru, ki ga ‘e sugerira. Zato Antigona
ostaja na mestu. Dobro ve, da se lahko na javnem prizori{~u bori samo s sredstvi, ki
ustrezajo pravilom igre. Z istimi sredstvi torej, ki jih uporabljata Polinejk in Eteoklej,

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


526 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

vendar ‘e do te mere zaslepljena, da ne vidita ve~ lastne ujetosti. Njun nesmisel se
nahaja v tem, da se vnaprej ve, da sta samo ‘rtvena kozla, da bosta oba umrla, da sta
izpostavljena samo zato, ker ju je zaslepila pravljica o mo~i, oblasti (za katero pa~
vsak izmed njiju misli, da mu pripada). V dejanskosti pa sta le politi~ni figuri v igri
nekoga iz ozadja, ki bo mirno stopil – brez ve~jih pretresov in prave krvi na svojih
rokah – na mesto, za katerega se je odlo~il, da bo njegovo. To je v na{em primeru sicer
Kreon. Lahko bi bil tudi nekdo drug. To zagotovo ni Starka/Sfinga, ki ima mefistofel-
ske poteze; saj ona stoji povsem izven arene. Ona je vodja marionetnega gledali{~a in
~e so trenutno v sredi{~u njenega zanimanja Polinejk, Eteoklej in kot poseben posla-
dek {e Antigona (bolj je oseba eti~na, bolj je igra razburljiva); bo ~ez nekaj ~asa to
Kreon. Kajti tudi v njegovi vladavini bo hitro nastopilo obdobje nezadovoljstva, oseb-
nih tendenc in prevratni{kih te‘enj.

Starki/Sfingi nikoli ne zmanjka dela. Ona skrbi za brezupno ponavljanje ~love{ke
zgodovine, za ve~no obnavljanje nesmisla, metafori~nih in dejanskih krvavih ~love{kih
bojev in vojn. Zato Antigona ne odgovarja na vpra{anje. Vendar vseeno opozarja, da je
mo‘no ‘iveti tudi tako, da ~lovek za~ne razmi{ljati sam, s svojim srcem morda in
Sfingino vpra{anje ne bo ve~ mogo~e. Tu pa se za~ne Sfingin triumf: v celotnem po-
teku drame Antigoni dokazuje, da ~loveka ni mogo~e ozavestiti na tak na~in; {e huje,
da celo sam hlepi po manipulaciji, da se brez tovrstne diplomacije enostavno ne znajde;
da tuje misli verno jemlje za svoje in se z njimi identificira. Sfingino pri{epetavanje
mu je bli‘je kakor Antigonin molk ali njeno obupano kri~anje.

Jovanovi}eva Antigona je v svoji sr‘i drama o @enski. Drama o nujnem porazu
‘enskega pogleda na svet, ~igar nosilka je Antigona. Ta perspektiva pa v svoji osnovi
odklanja kakr{nokoli obliko nasilja. Tebanski svet pa stoji na mo{ki logiki, ki ima
nasilje integrirano kot nujen sestavni del: mo~ sama ‘e vsebuje nasilje kot konstitutiv-
ni element svojega sistema. Tako na dr‘avni ravni, kakor na vseh drugih nivojih javne-
ga in zasebnega ‘ivljenja. Prevlada tega nazora vzpostavlja svet kot svet mo{kih, v
katerem lahko ‘enska prevzame samo vnaprej dolo~eno vlogo. Lahko je pasivna opa-
zovalka ali aktivistka, toda {e slednja se bo prisiljena boriti s sredstvi mo{kih. Tega pa
Jovanovi}eva Antigona ni pripravljena storiti:

ANTIGONA: (notranji govor; medtem Polinejk besno hodi gor in dol, vihti pesti, tol~e, klofu-
ta, davi, potem pa spet poljublja in bo‘a Jokasto) Ko izstreli{ naboj v nekoga, se svinec zarine
vanj in ga ubije. Smrt pa se vrne tja, odkoder je pri{la: vate, v svoj dom! V tebi prebiva, ti si
njen delodajalec. Iz hi{e tvojega mesa hodi poljubljat tvoje ‘rtve. Ti ji vrata odpira{, ti ji
posteljo odgrinja{, ti ji s ~rno kavo stre‘e{. V tvoji glavi spi spanje pravi~nega in nepodkuplji-
vega sodnika. (nenadoma silovito) Ve~ ljudi ubije{, manj si ‘iv! (srhljivo) Mrli~i ubijalca
morijo. Poru{enec ru{itelja zru{i tako, da ga pusti {e nekaj ~asa stati pokonci. Kot papirnato
kuliso, ki jo ‘e rahla sapa prevrne! (zmagoslavno) Eni so mirujo~a trupla, drugi pa trupla, ki
mar{irajo. Nebe{ke procesije oven~ane s slavo. (o~itajo~e) Ej, moj Polinejk! Ej, moj Polinejk!

Tebanski mo{ki ‘ivijo z nekim naivnim nezavedanjem ali pa nezanimanjem za po-
sledice svojih dejanj. Antigona pa prav zaradi svojega zavedanja ne more postati navi-
dezna re{iteljica Teb, saj zelo dobro ve, da se revolucija pravega problema ponavadi niti
dotakne ne. Revolucija spreminja povr{je, globine pa ostajajo iste. ^lovek ostaja skozi

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


527Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

zgodovino popolnoma isti. V Tebah imajo vse polno mrli~ev, vendar nih~e izmed mo{kih
ne zasluti re{itve, ki jo predlaga in za katero prosi Antigona – ona govori o popolni
spremembi gledi{~a. Ta mo‘nost je, zgodovinsko gledano, prisotna ‘e od pradavnine, pa
zmeraj ozna~ena kot nefunkcionalna, idealisti~na. Seveda, saj ne more biti samo prevze-
ta, ampak nujno zahteva integracijo v sam center vsakega posameznika, ki sestavlja tako
imenovano maso. Kajti tudi Antigonino idejo je mogo~e uporabiti kot odli~no manipula-
tivno geslo, saj cilja na naj~istej{e v ~loveku; na osebno etiko in njena pravila.

Poraz ‘enskega velja za vse predstavnice tega principa v drami: Antigono, Ismeno,
Jokasto, mlado begunko Feni~anko. Sicer za vsako na svoj na~in, a vendarle. V na-
sprotju s Sofoklom Jovanovi} uvaja Jokasto, ki se ni ubila pred Ojdipovo samooslepit-
vijo (kot v Sofoklovem Kralju Ojdipu). Ne, ona ni samomorilka. Jovanovi}ev ~as {e
samomorilcev ne premore ve~. Jokasta se pojavi kot ‘e do kraja izjokana balkanska
‘enska, ki je pokopala ‘e dva mo‘a. In ~eprav sku{a pregovoriti svoja sinova, je ‘e po-
polnoma resignirana v svoji ‘alostni usodi, ki jo mimo nje krojijo zahteve njenih mo{kih.
Jokastina historija je nepretrgan niz krvavih smrti njenih bli‘njih. Ona pa ostaja in ‘ivi
kot ve~na pora‘enka v prepri~evanju mo{kih, naj svet vsaj enkrat pogledajo z drugimi
o~mi. Nikakor no~e dojeti, da je za njeno preprosto prepri~evanje ‘e zdavnaj prepozno.
Prepozno je bilo ‘e v tistem trenutku, ko sta Polinejk in Eteoklej vstopila v mo{ko dobo
ter se poistovetila z njenimi insignijami. Takrat je mati samo {e ‘enska in vsaka nadaljnja
beseda je odve~. Poka‘e pa se tudi napetost med sestrama, Ismeno in Antigono, saj pri
Jovanovi}u vsaka izmed sester ljubi enega od bratov. Ismena trepeta za Eteokleja, Anti-
gona obupuje nad Polinejkom. Ismena, ki jo vodi sebi~nost ljubezni, nima vpogleda v
dejansko stanje stvari. Nasprotno pa Antigona na enem nivoju ‘ivi svojo ljubezen do
Polinejka – z vsem strahom, nerazumevanjem, jezo ter neizogibno izgubo; po drugi
strani pa ga ves ~as sku{a odvrniti od odlo~itve za dvoboj. Podobno potekajo tudi Isme-
nini dialogi z Eteoklejem, vendar brez uvida cele situacije, ki zajema ve~ kot to, kateri
brat bo popustil. Antigoni je ‘e vnaprej jasno, da nobeden od bratov ne bo popustil.
Kljub temu, da konkretna situacija zajema bratomor, s {ir{e perspektive pomeni prikaz
stanja celotnega tebanskega sveta. Antigona prva spozna brezizhodno stanje tebanskega
kozmosa ter nujen poraz @enske v njem. Podobno se bo, kot bomo videli kasneje, zgodi-
lo Jokasti. Jokastina tragika je v tem, da do konca ne sprejme stanja, ki ga Antigona, zelo
realno in na trenutke celo cini~no, sprejema kot dejstvo:

JOKASTA: (popeni) Nima{ ve~ te pravice, Sfinga! La‘niv prerok si! Te ‘e poznamo! Prvi~
si nas okradla in opeharila, nas s sramoto popleskala, nas spravila na bera{ko palico, nam
po‘rla ljube~e srce iz prsi in zdrave o~i iz glave! Zdaj mi ho~e{ ugrabiti otroka, nenasitnica!
Ne dam! Ne dam ti mesa svojega mesa! Pojdi kam drugam re{evat mesto, sleparka! V rit se
zaleti s svojimi sleparskimi recepti in ugankami! (Jokasta se vr‘e na Starko in bi jo raztrga-
la, ~e ne bi posegel vmes Kreon)

Jokastin nemo~ni bes ka‘e, da no~e sprejeti dejstva, da je tragedija, ki se ji obeta,
samo repriza preteklih ‘alosti. Samo sebe {e zmeraj zaznava kot del anti~nega kozmo-
sa, ki mu je celovitost in varnost podeljeval obstoj bogov. Toda izku{nje bi jo lahko
nau~ile, da kaj takega kot fiktivno bo‘je razsodi{~e ne obstaja ve~. Toda to je vse, na
kar se lahko opre. Zato {e zmeraj upa in ne vidi, da se re{itev ne nahaja v kr~evitih,

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


528 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

zmeraj znova neusli{anih pro{njah, usmerjenih k bo‘ji pravi~nosti. Re{itev je v pre-
poznanju svojega sveta, posledi~no s tem pa tudi svoje lastne eksistence, kot ne ve~
arhai~ne, ampak novove{ke. Kaj to pomeni? Odgovor pozna Antigona – ~lovek sam
prevzame odgovornost za svoja dejanja. Merilo mu predstavlja njegova notranja etika.
Toda tej prisluhne le svet ‘ensk, mo{ki pa se ne zmenijo ve~ zanjo. Ne prepoznajo je
ve~, ker so se identificirali z drugimi ideali. Tebansko mesto je zapleteno v nere{ljiv
paradoks, saj mo{ki in ‘enske uporabljajo dva razli~na jezika, ki sta izgubila skupni
koren. Mo{ki glas pa je tudi mo~nej{i, preglasi ‘enske in jih prisili, da obmolknejo.
Taka je zadnja v nizu ‘ensk, begunka Feni~anka. Ona mol~i. Ni~esar ve~ ne razume.
Samo {e trpe~e sprejema svojo usodo.

Svet mo{kih v Jovanovi}evi drami predstavljajo Polinejk, Eteoklej in Kreon. Oba
brata sta obsedena z mo~jo; njune izjave so identi~ne:

ETEOKLEJ: Upam v zmago! V zmago za vsako ceno, ne glede na to, kako trda in dolga je
pot do nje! Ne glede na ‘rtve, ne glede na mrtve. Brez zmage ni pre‘ivetja! In brez odstranit-
ve ni pre‘ivetja. Zmaga in odstranitev mojega brata, to je moj na~rt.
POLINEJK: Klju~ moje mo~i je spoznanje, da je njega bolj strah od mene! Jaz nimam ~esa
izgubiti! Kar pa se ti~e trpljenja ljudi: Hrepenim po zmagi! Naj ljudje umirajo, da bo narod
pre‘ivel!

Mo{ki tudi umirajo tako, da {e zmeraj verjamejo v svoj prav. V eni izmed zadnjih
scen drame Antigona posipa mrtvega Polinejka s peskom; on pa ji takole govori:

POLINEJK: (...) Preziram tvoje brezosebno mirovni{ko {trikanje nekak{nega slaboumnega
na~rta, da se spor med nama re{i na »miren na~in«! (vzroji sto na uro) Ni mirnega na~ina!
Ni! Jaz ho~em, on ho~e, jaz ne dam, on ne da! [us v glavo! Kje ti vidi{ mir? Dva sva, ki se
izklju~ujeva. (strastno) Ki se morava pobijati in tako je usojeno, da morava izginiti z obli~ja
zemlje! In kaj je navsezadnje bolj pomembno od dostojanstvene smrti? Bori{ se do zadnje
kaplje krvi za svoj prav, ~eprav ti lastna sestra serje na glavo »bodi kurba, ostani `iv, daj mu
naj ima, ~e `e tako ho~e«! Nikdar! Jebemumater! Imel bo, ko ne bo imel ! In takrat se bo
reklo: »Na, pa ima{, kar si hotel!« ^e nimam jaz, brez skrbi, da tudi ~e se svet podre, on ne
bo imel! Drugi~: ti nobenega od naju ne sovra`i{ in to si {teje{ v zaslugo. Po mojem je to
napaka. To je defektno! To ni naravno! Danes vsakdo razume, da je sovra{tvo edina prava
stvar! (...)

Nezmo‘nost sporazumevanja med mo{kimi in ‘enskami pa ilustrira dialog med
Antigono in Kreonom po neuspe{nem poskusu pokopa obeh bratov, saj v tebanski
zemlji zanju ni ve~ prostora, ker je polna trupel:

KREON: Ne razumem, zakaj naj bi sovra{tvo nenadoma izginilo z obli~ja zemlje!
ANTIGONA: (za~udena) Zakaj?
KREON: Ja, zakaj? To ‘e ves ~as spra{ujem: Zakaj?
ANTIGONA: Jaz pa ‘e ves ~as odgovarjam!
KREON: Ne, ti ne odgovarja{ na vpra{anje, zakaj bi ne bilo kuge! Ti govori{, naj kuge

ne bi bilo ve~!
ANTIGONA: Ja.
KREON: Kak{na cenena debilna porkarija!

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


529Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

Ta absurdna konverzacija ka‘e popolno lo~enost mo{kega in ‘enskega pogleda na
svet. Tudi potem, ko Antigona postane eksplicitna in Kreon ne more ve~ igrati nerazu-
mevanja njenih nazorov, se konflikt ne razre{i. Takrat Kreon uporabi silo, ker diplo-
macija ni obrodila sadov. Seveda je ‘e prej slutil, kaj mu ‘eli povedati; spra{eval pa je
zato, mu je Antigonin pogled na svet popolnoma tuj in se z njim no~e identificirati.
Toda kasneje postane nestrpen, ni pripravljen na dialog. Ne more si privo{~iti, da bi
prisluhnil druga~nemu mnenju; kaj {ele tak{nemu, ki bi ga lahko ogro‘alo. Zato vse
‘enske prej ali slej umolknejo. Dve neenakovredni sili se ne moreta mirno soo~iti.
@enska je lahko razumljena le, ~e mo{ki spremenijo svoje gledi{~e. Do tega pri
Jovanovi}u ne pride, kajti, kot smo videli, Kreon ne razume, zakaj naj bi kuge/sovra{tva
ne bilo ve~. @enska in mo{ki se preprosto ne razumeta ve~.

Jovanovi}evi zna~aji so po Klotzovi terminologiji plasti~ni – v nasprotju s Sofo-
klovimi plo{~atimi. Velikokrat delujejo kot gmote nasprotujo~ih si ~ustev in misli (npr.
Antigona s pasivnim cinizmom spremlja vojno v Tebah, po drugi strani pa je strastna
zagovornica ‘enske logike nasproti Kreonu; pa tudi v odnosu do Polinejka, kjer okleva
med otro{ko ljubeznijo, predanostjo, strahom, odporom in celo sovra{tvom do njega;
do Sfinge pa je nestrpna in verbalno brutalna). Mo{ki imajo {e ve~je probleme z arti-
kulacijo, njihov besednjak je sestavljen skoraj iz samih fraz, revolucionarnih gesel; po
drugi strani pa se sentimentalno naslanjajo na idili~ne domi{ljijske podobe otro{tva
(tako Polinejk skupaj z Antigono obuja lepe dogodke iz otro{tva; vi{ek sentimenta in
celo absurda pa je njegova ljubezenska pesem iz osnovne {ole, s katero mu Antigona
sku{a prebuditi ostanke hrepenenja po ljubezni. Pesem pa takoj deluje blasfemi~no,
saj gverilski Polinejk z njo nima ve~ kaj po~eti). Osebe nimajo ve~ zavesti o lastni
izjemnosti; ni ve~ ideala, ki bi mu sledile. Utapljajo se v mlaku‘i svojega nedefinirane-
ga sveta; brez mo~i, da bi ga same spreminjale; skromni Antigonini poskusi v tej smeri
pa se sproti izjalovijo. Zato so njeni redki zanosni in patosa polni stavki skorajda sme{ni
– ironi~na blasfemija Sofoklove obdelave. Jovanovi}ev ~as, na{ ~as, ne zmore drugega
kot prerokovanje iz blata; ni ve~ Terezija in njegovih napovedi iz leta ptic.

2. Dejanje

Sofoklova tragedija je linearno usmerjena k svojemu kon~nemu cilju. Posamezne
faze dogajanja so le stopnje v razvoju konflikta, posamezni prizori niso avtonomni,
ampak so sestavni deli celote. So na to~no dolo~enem mestu in niso premakljivi, ne da
bi se s tem poru{ila dramatur{ka logika celotne obdelave. Ideja drame je glavna in
temu imperativu je vse podrejeno. Tako je v Sofoklovi Antigoni glavno gonilo do-
gajanja Antigonina odlo~itev, da bo kljub Kreonovi prepovedi pokopala Polinejka. Ta
odlo~itev je ‘e v svoji zasnovi tragi~na in bo tak{na ostala do konca; ni~ nepredvidlji-
vega se ne bo zgodilo, kar bi zasen~ilo prvotno idejo (tragi~no odlo~itev in tragi~no
kazen za njeno dejanje ter posledi~no katastrofo za celotno tebansko kraljevo hi{o). V
tem kontekstu so tudi Kreonova omahovanja, ki jim sledi celo odlo~itev, da bo poslu{al
vidca Terezija in spremenil svojo odlo~itev o prepovedi pokopa ter preklical Antigoni-
no obsodbo. Ta navidezni preobrat je zgolj ve{~ Sofoklov dramatur{ki poseg. Kreon
sicer prepozna svojo zmoto in gledalcu se vzbudi kan~ek upanja na dober izid, a le za

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


530 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

kratek ~as, kajti tragedija ima svojo eno in edino logiko, preobrat je le en sam, iz sre~e
v nesre~o, sprava na fizi~nem nivoju ni mogo~a. Zato je tudi Kreonova osebna tragika
toliko ve~ja, saj se je odlo~il prepozno. Pravzaprav ne prepozno, saj je usoda taka, da
je v njej zapisana tudi ta prepozno preklicana smrt. [e huje, na koncu imamo niz smrti
in zlomljenega Kreona: Antigonin, Hajmonov in Evridikin samomor.

Sofoklova tragedija tudi na nivoju dejanja ustreza Klotzevim dolo~ilom zaprte for-
me. Ni veliko fizi~nega dogajanja, glavnino zajemajo du{evni procesi oseb (Antigoni-
na odlo~itev, Ismenino omahovanje, Kreonove krize, Antigonino spra{evanje o svoji
eksistencialni osami in njen dvom – ne v svoje dejanje, ampak v usmiljenje in pravi~nost
bogov, ki dopu{~ajo njeno ‘alostno usodo). Zato je tudi pri Sofoklu po na~elu decoru-
ma (spodobnosti in verjetnosti) vse za tragedijo neprimerno izlo~eno. Govor je pred-
vsem o prizorih fizi~nega nasilja, smrti in drugih dogodkih, ki se na sceni ne morejo
veristi~no prikazati. Klotz opozarja, da gre za dematerializacijo dogajanja, ki poteka
na dva na~ina:

1. Poro~ilo sla, kurirja – ~asovno zakrito dogajanje; zgodilo se je v preteklosti.
Tako v prvem prizoru Stra‘ar poro~a Kreonu o pokopu Polinejka in neodkritem storil-
cu. Ponovno v 2. prizoru poro~a, kako so zalotili Antigono, ko je ‘e drugi~ pokopala
svojega mrtvega brata. Podobno tudi v sklepnem prizoru Glasnik poro~a Evridiki,
Kreonovi ‘eni, o smrti Hajmona in Antigone (dva samomora – ona se obesi s svojo
tan~ico, Hajmon pa se zabode do smrti). Isti Glasnik pa tik pred koncem drame razkrije
Kreonu, da je tudi Evridika naredila samomor. Vse smrti, vse nasilje v Sofoklovi tra-
gediji nam je epsko podano. Distanca pripovedovalca u~inkuje v tem, da ne izgubimo
izpred o~i prevladujo~e ideje tragedije in se ne zaustavljamo ob nepomembnem (mo-
rebitni gnus in strah ob fizi~ni brutalnosti bi na{o pozornost preusmerila z glavne ideje,
to pa bi ukinjalo linearnost in usmerjenost k cilju).

2. Drugi princip dematerializacije je tejhoskopija, pogled z obzidja. Tu pa gre za
prostorsko zakrito dogajanje, ki poteka so~asno s pripovedovanjem, vendar je gledal-
cu posredovano z opisom. Tejhoskopije v Sofoklovi Antigoni ni. Najdemo pa jo v
drugem prizoru Evripidovih Feni~ank, kjer Pedagog in Antigona z mestnega obzidja
spremljata in opisujeta razporejanje vojakov Sedmerice proti Tebam s Polinejkom na
~elu. Podobno je v Ajshilovi drami Sedmerica proti Tebam. To je pomembno za
Jovanovi}evo Antigono, ki se (na razli~nih nivojih in na razli~ne na~ine) medbesedilno
navezuje na omenjena teksta. Jovanovi} ne prizana{a ve~ svojemu bralcu (gledalcu)
tako, da bi mu nasilje posredoval z distanciranim poro~ilom, tejhoskopijo: pri njem se
Eteoklej in Polinejk koljeta na sceni; da je prizor {e bolj blasfemi~en, pa ju Jovanovi}
postavi v vlogi avtoironi~nih poro~evalcev, ki o poteku boja poro~ata v slogu {portnih
komentatorjev.

Sofokles upo{teva tudi Aristotelova dolo~ila o dejanju (7. in 9. poglavje Poetike):
dogajanje je celovito; ima eno samo zgodbo s primernim obsegom. Upo{tevati mora
verjetnost in nujnost (enotnost kraja, ~asa in prostora). Klotz ugotavlja, da je posamez-
no dejanje v zaprti formi, kar velja tudi za tragedijo Antigona, zgolj izsek iz celote.
Celota tragedije je linearen redosled dejanj; je logi~no sklenjena in neprekinjeno te‘i h

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


531Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

koncu. Ni~esar ne izpu{~a in prizori so med seboj homogeno povezani. Menjave
prizorov uvajajo spremembe {tevila dramskih oseb, zmeraj pa ostane vsaj ena oseba iz
prej{njega prizora. Sploh pa je samo {tevilo oseb majhno, kar pripomore k ve~ji kom-
paktnosti dejanja. Dejanje v Sofoklovi obdelavi je povsem podrejeno ideji tragedije.
Tako je tudi s kompozicijo Antigone, razvoj dogajanja linearno te~e od za~etka do
konca drame znotraj petih postaj; tragedija je ~lenjena na pet dejanj. Poudarek je na
simetriji, saj se po obsegu skladata 1. in 5. ter 2. in 4. dejanje. Vrh dogajanja je seveda
v tretjem dejanju. Tako Antigona ustreza kompozicijski shemi, imenovani tudi pirami-
da, Gustava Freytaga.

Jovanovi}eva Antigona pa po Klotzevi tipologiji ustreza tipu odprte drame; ne da se
je ve~ ~leniti po petdelni Freytagovi kompozicijski piramidi. Ne pristaja ve~ na Aristote-
lova pravila o dejanju, temve~ opu{~a ali celo ru{i enotnost dejanja. Dogajanje postane
cikli~no oz. ponavljalno; ali pa so si v celoto nanizani prizori celo kontrastni npr. patos,
ki mu sledi prizor ironi~ne distance in obratno. Ekspozicije ni ve~, kajti odprta drama se
odreka enotnosti dogajanja in ne priznava ve~ ~asovno-prostorskih omejitev. Zato ni~esar
ve~ ne odriva v predzgodbo, vso celovitost ‘ivljenja poka‘e na odru, tj. v dejanju samem.
Vsak prizor ima svojo posebno konstelacijo, ki na posreden na~in ‘e vsebuje konec.
Klotz definira tovrstno dejanje s sintagmo izsek kot celota. Zato tudi Jovanovi} dramsko
gradivo ~leni samo {e na prizore; opu{~a pa dejanja. S tem opu{~a tudi tektonsko jasno
zgradbo. Njegova Antigona je konglomerat prizorov, ki so ohlapno zdru‘eni. Jovanovi}
deli dramo na prizore, ki si sicer navidezno kronolo{ko sledijo – dejansko vodijo k Anti-
goninemu koncu, vendar imajo druga~no strukturo, kot smo jo spoznali pri Sofoklu. Pri
slednjem se dejanje linearno gradi od ekspozicije, kjer izvemo za stanje, iz katerega
izhaja konflikt, ki bo gonilo dogajanja. Antigona tam izpostavi konflikt – eti~ni problem
prepovedi pokopa Polinejkovega trupla. Eksplicitno prisotna je tudi njena osebna odlo~itev,
da se ne bo pokorila Kreonovemu ukazu. To je vodilni motiv celotne tragedije. Ta kon-
flikt ves ~as linearno te‘i k razre{itvi, k tragi~nemu koncu. Za celovito dejanje je Sofoklu
potrebna enoplastna Antigona – to pa dose‘e s tem, da jo popolnoma potopi v en sam
konflikt – njeno sledenje osebni arete jo spravi v nenenakovreden boj s posvetno obla-
stjo. To je glavna ideja drame, ki ji je vse ostalo podrejeno. Jovanovi} pa nima ve~ nadre-
dne, glavne in vodilne ideje v svoji drami.

Jovanovi}eva Antigona je del trilogije, Balkanske trilogije, ki jo tvori {e z dvema
drugima dramama – Uganka koraj‘e in Kdo to poje Sizifa. @e sam naslov, Balkanska
trilogija, se medbesedilno navezuje na anti~ne tragi{ke trilogije (kot npr. Sofoklove
Kralja Ojdipa, Antigono, Ojdipa na Kolonu). Po Juvanu (2000: 249) gre za t. i. zvrstno
navezavo. Medbesedilnosti pri Jovanovi}u ne bom obravnavala, zato naj (ob o~itnem
dejstvu, da je naslov Jovanovi}evaga teksta citat) opozorim na podnaslov Antigone:
Stavki iz enih glav za druga usta, ki ga lahko beremo kot aluzijo na Smoletovo Antigo-
no, ki za neko misel vztrajno i{~e smisel; obenem pa lahko skozenj razumemo tako
medbesedilnost, kakor tudi arhetipskost in avtonomijo Jovanovi}evega teksta ter njegov
odnos do predhodnih obdelav istega motiva: »/…/ v druga~nih okoli{~inah in med
drugimi akterji ponavlja isti vzorec.«(Juvan 2000: 260)

Jovanovi}ev dramski kozmos ne premore ve~ osnovnih zna~ilnosti ati{ke trage-
dije: niti izjemnega posameznika, ~igar sledenje svojemu ethosu povzro~i neizbe‘en

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


532 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

zaplet in tragi~ni konec. To je novove{ki kozmos, razdeljen v dva bistveno razli~na
odnosa do sveta: ‘enski in mo{ki. Prevladujo~a je seveda – kajti tudi tu gre za vojno, za
oblegano mesto - mo{ka perspektiva. Izhaja iz ‘elje po mo~i, sle po nadvladi; pod-
lo‘ena je z nasiljem, bratomorno vojno in {tevilnimi smrtmi.

Nastanek Jovanovi}evega teksta je povzro~ilo specifi~no duhovnozgodovinsko
ozadje. Anti~na zgodba se je konec 20. stoletja pokazala v vsej svoji srhljivi splo{nosti
in ve~ni veljavnosti. Arhetipska situacija, ki je dokon~no botrovala propadu tebanske
kraljeve hi{e, se v ~isti sedanjosti ponavlja na razli~nih delih sveta. Vojna, ki je sledila
razpadu Jugoslavije leta 1991, je bila v kolektivni zavesti narodov tega obmo~ja dejan-
sko pojmovana kot bratomorna. Paradoksno je bil eden najpogostej{ih sloganov, po-
vezanih s SFRJ prav zveza bratskih republik. Jovanovi} v svoji obdelavi aktualizira
klasi~en anti~ni motiv v optiki njegove lastne, konkretne dru‘benopoliti~ne situacije,
ki je bila ob nastanku drame {e radikalizirana z vojno.

Svet Jovanovi}eve Antigone je razdeljen na ‘enske in mo{ke. Toda, kot smo ‘e
pokazali, nobena izmed ‘ensk ne vodi dejanja. Antigoninega konflikta, o katerem smo
govorili pri Sofoklu, sploh ni ve~: Jovanovi}eva obdelava se medbesedilno navezuje
na Sofoklovo tragedijo, predvsem pa na Evripidove Feni~anke in Ajshilovo Sedmerico
proti Tebam. Tako Ajshilov kakor tudi Evripidov tekst tematizirata ~as pred spopadom
obeh bratov. Obe tragediji se za~neta s konfliktom med Polinejkom in Eteoklejem, ker
slednji bratu no~e odstopiti mandata, ki mu po dogovoru pripada. Eteoklej ‘eli vladati
sam, zato Polinejka iz‘ene iz Teb. Ta pa se vrne s sedmerico argo{kih vojskovodij, ki
naj bi mu pomagali osvojiti mesto. Tu za~ne svojo Antigono tudi Jovanovi}. Polinejk
oblega mesto. Glavnino drame zajema problem bratomorilstva. Polinejk in Eteoklej
ne sprejmeta nobenega izmed mirovnih sporazumov, ki jih sku{a dose~i Jokasta. Tudi
pri Evripidu sku{a Jokasta organizirati sre~anje napadalca in kvazibranilca mesta: Po-
linejk pride v mesto na pogajanja, ki se tako pri Evripidu kot pri Jovanovi}u kon~ajo
neuspe{no – materin glas ne more biti usli{an. Za primerjavo poglejmo, kako Jovano-
vi} {e izostri konflikt in {e bolj izni~i Jokastina prizadevanja. V 6. prizoru Evripidovih
Feni~ank Jokasta prigovarjanja sinovoma, naj bosta razumna, Eteoklej pa ji takole
odgovarja:

ETEOKLEJ: Dosti je besedovanja!
^as poteka nam zaman!
Tvoja prizadevnost, mati,
ne privede nas na cilj.
Druge sprave ni med nama,
nego, kot sem ‘e dejal,
da ostane ‘ezlo meni,
sam da bom de‘elni knez!
Nehaj torej, sit sem, vedi,
dolge tvoje pridige! (…)

V Jovanovi}evi Antigoni pa imamo neke vrste intertekstualni komentar dogajanja
pri Evripidu:

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


533Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

ISMENA: (notranji govor) Mo{ke besede, zaljubljene v stoletje smodnika. Veri‘na reakcija z
znanim izidom. Zmeraj znova prikli~e mo{ka dejanja; dejanja sile in mo~i. Napad, posilstvo,
grabe‘, rop. Njihova najglobja vera je, da je popustljivost neumnost, mehkoba pa {ibkost. Tega
Jokasta ne razume. (...)

Polinejk in Eteoklej ‘e pri Evripidu ne poslu{ata matere. Jokasta pa je pri Jovanovi}u
{e bolj nemo~na; brata pa {e bolj ‘eljna oblasti, mo~i. Nasilje sprejemata kot del igre.
Odpu{~anja ‘e dolgo ni ve~, samo {e destrukcija.

Jovanovi}eva drama ni ve~ drama o izjemni posameznici, ki se je pogumno posta-
vila nasproti zakonom posvetne oblasti in javno legitimnega prava, ki ga zastopa Kre-
on. Tako lahko razumemo tudi njegov ukaz, naj bo en brat pokopan, drugi pa ne, saj je
s stali{~a dr‘avotvornosti bolj ustrezno, da je Polinejk ljudstvu prikazan kot ru{ilec
obstoje~ega; kot tisti, ki pljune na narodove svetinje in tradicijo. Politi~ni spomin ima
kratko trajanje – vsaka nova poteza spremeni pogled na zgodovinska dejstva, ki se
temu ustrezno potencirajo ali pa zameglijo in pozabijo. Zdaj je va‘no, da Kreon v
ugodnem trenutku ~imbolj izkoristi dani polo‘aj in si ga utrdi. Nastopil bo seveda kot
branilec starodavnih vrednot. Za{~itnik mesta pa postane {ele takrat, ko ni ve~ nevar-
nosti njegovo lastno ‘ivljenje. Ni ve~ pomembno, da je Kreon ‘e iz Ojdipovih ~asov
tisti drugi v vrsti, ki se ne izpostavlja, a je zmeraj prisoten. Ne sodeluje v prvih bojnih
linijah, opravlja pa diplomatske misije (npr. za Ojdipa gre vpra{at v Delfe, kaj storiti
proti kugi v Tebah) ter ~aka na svoj trenutek. Ta kmalu nastopi in ko Ojdipova sinova
odrasteta, Kreona ni strah, saj ra~una na Ojdipovo kletev, ki jo je izrekel nad Poli-
nejkom in Eteoklejem. Prekletstvo se uresni~uje v obsedenosti po oblasti, slavi, mo~i.
Tak{na nista samo Polinejk in Eteoklej, tudi Kreon je isti. Samo bolj previden je, ne
reagira zanesenja{ko, spontano; saj kon~no prihaja to, kar je ~akal celo ‘ivljenje –
obeta se mu oblast, ker bo ostal edini mo{ki. Oba brata sta v tej perspektivi samo
‘rtveni jagnjeti, saj se identificirata s t.i. mo{kimi vrednotami. V njuni odlo~itvi, da se
bosta sama dvobojevala, je nekaj mladeni{ko naivnega. Dvoboj kot tradicionalni ri-
tual, v katerem se opere ~ast raz‘aljenega in ‘alilca, vendarle ima ~astno voja{ko obe-
le‘je. To je navsezadnje zadeva dveh ljudi. Tveganje je veliko. Tega se oba brata zave-
data. Toda v plenice polo‘ena, nereflektirana predstava o mo{kosti, mo{ki ~asti in
podobnih atributih, je tako mo~na, da jo morata iz‘iveti do konca. Dvoboj pri Jovanovi}u
je radikalna slika tega stanja, saj se brata nadvse brutalno pokon~ata v incestoidnem
koitusu. Da pa je zadeva {e bolj blasfemi~na, Jovanovi} prizor Eliminacija postavi
tako, da Polinejk in Eteoklej nastopata kot avtoironi~na poro~evalca. V slogu komen-
tatorjev s {portnih tekem poro~ata o ranah in navijata vsak zase. To je nekak{en rezo-
nerski moment, ki je spet parodiran. Gre za do skrajnosti prignan prizor nasilja, ki je
znotraj kanona zaprte forme popolnoma nesprejemljiv. Jovanovi} parodira dva ele-
menta: kr{i pravilo o neprimernosti prikazovanja nasilja na sceni, obenem pa se junaki
sami komentirajo, so rezonerji, ki posnemajo razsodni anti~ni zbor. To, kar naj bi do-
bili filtrirano prek poro~ila glasnika, sla ali pa posredovano na na~in tejhoskopije, se
pri Jovanovi}u odvija pred nami. [e ve~, glavna akterja sta hkrati {e komentatorja:
sama sebe vzpodbujata, navijata zase in se nor~ujeta iz nasprotnika. Parodijo pa grozljivo
dopolnjujejo Jokastina pateti~na naricanja ter Kreonove intertekstualno podlo‘ene izja-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


534 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

ve, ki posnemajo cankarjansko dikcijo v drami Hlapci: Zdaj in tu se branijo narodove
svetinje. Antigona in Ismena pa komentirata dejanja svojih bratov in njun pogled na
svet. To poteka v obliki notranjega govora, ki nas spominja na gledali{ko konvencijo
aparté. Dvoboj Polinejka in Eteokleja se kon~a takole:

POLINEJK: Valjata se po tleh v stra{nih kr~ih!
ETEOKLEJ: Nabrisal ga bo! Vtaknil je svoj kot sve~a ravni ud v debelo ~revo svojega brata!

(Feni~ankini kriki polni bole~ine re‘ejo kot no‘i)
POLINEJK: Sli{i se jok in stok oku‘enih, sli{ijo se kriki umirajo~ih ...
JOKASTA: (spet moli) Bla‘ena devica Marija, vzemi me k sebi...
ETEOKLEJ: Orgazem!
POLINEJK: Omagala sta v objemu...
ETEOKLEJ: smrti...
POLINEJK: Zdaj njuna mati pristopi k njima...
JOKASTA: Jaz kuzla, vidva stekla psa...
ETEOKLEJ: To re~e, se skloni, potegne bodali iz src svojih sinov in si jih zarine v prsi. Tam

umre.
JOKASTA: Prepozno sem, otroka moja, razumela...

Tukaj smo pri za~etku razpleta konflikta, ki ga ‘e ves ~as omenjamo. Kaj lahko
razumemo iz paralelizma Jokastinih replik? Jokasta prepozno spozna, da je @enska
nujno pora‘ena. Kajti svetovni prostor; areno politike, velikih odlo~itev, vojske, dr‘ave,
nasilja, mo~i, je etika mo{kega. In toliko slab{e zanjo, ker je vse do njunega konca
posku{ala sinovoma pojasniti to, kar lahko razume le srce, v Jovanovi}evem svetu
torej @enska. In sicer @enska iz svoje specifi~ne pozicije, ki ji pripada po principu
antiteze – ~e je obstoje~i svet lasten mo{ki logiki, potem ona niti nima mo‘nosti svo-
bodne eksistence, lastne odlo~itve. Pokazali smo ‘e, da Starka/Sfinga ves ~as provoka-
tivno opozarja na problemati~no vlogo ‘enske v mo{kem svetu. Ves ~as sili Antigono,
naj postane aktivna udele‘enka in se postavi ob bok mo{kim. Pokazali smo tudi, zakaj
ona tega no~e in ne more storiti:

SFINGA: Ti ima{ mir samo na jeziku, punca. Mir zahteva ‘rtve! Brez tega ne gre. Ti pa bi
rada oboje: brata in mir. Zato na koncu ne bo{ dobila ne enega ne drugega.

Sfinga nagovarja Antigono, naj kot ‘enska pose‘e v svetovno areno mo{kih, naj
tokrat ona odgovori na uganko, ki jo je re{il ‘e njen o~e Ojdip. Toda pravilni odgovor
mu ni prinesel sre~e. Ne samo to, da se Usoda/Sfinga/Starka zmeraj priplazi izza hrbta,
pa ~e se {e tako trudimo, da bi ji ube‘ali – celo Sfingino vpra{anje ni ve~ uganka. Pa~
pa nere{ljiv paradoks, gordijski vozel, ki naj ga Antigona preseka. Sfinga ji pri{epetava,
naj se bori, prevzame oblast. V mo{kem svetu, ki pa je edini obstoje~, se lahko ‘enska
bori proti mo{kemu le z njegovimi lastnimi sredstvi. Antigona ve, da ~etudi bi nasedla
Sfinginim predlogom, dejansko nima nobenih mo‘nosti. S svojimi prepri~anji in ide-
ali ne bo vzdr‘ala. Lahko postane le prevratnica, vmesna politi~na figura, ki jo bo prej
ali slej uporabil kdo iz zakulisja, npr. Kreon. Antigona je edina, ki, kakor pravi Ismena,
pozna odgovor na uganko, ‘al pa je uganka nere{ljiva znotraj obstoje~ih ‘ivljenjskih
razmer. Zato je Jovanovi}eva ‘enska zmeraj pora‘enka. Je tista, ki rojeva nove klavce

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


535Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

brez zavesti; lahko jo posiljujejo (metafori~no in dejansko); njena pozitivna lastnost
pa je ironi~no – njena zmo‘nost razumevanja, ljubezni in trpljenja.

Antigonina tragika je onemogo~ena s svetom, ki jo obdaja. V svojem kozmosu se
ne more ve~ vzpostaviti kot tragi~na oseba. To je svet, kjer odlo~itev ni ve~ mogo~a.
Biti dejaven je isto kot biti nedejaven. Antigona je bolj kot izjemna posameznica pred-
vsem @enska. Lahko bi bila tudi mlada Feni~anka, ki v Jovanovi}evi drami mol~i.
Lahko bi bila Jokasta in se izgubljala v neplodnem prepri~evanju. Toda Jokasta in
Feni~anka ne vidita celotne situacije; niti svoje lastne, niti stanja sveta. Onidve brez
vpra{evanja sprejemata svojo eksistencialno pozicijo, Antigona pa ne sprejema dej-
stva, da je ‘enska in kot taka nujno {ibka, nedorasla zadevam politike, dr‘ave, oblasti
(glavnim insignijam sveta mo{kih). @e Sofoklova Antigona ne pristaja na tak{no pozi-
cijo ‘enske, ki se zdi Ismeni samoumevna: Ne smeva pozabiti, da sva ‘enski, / da nisva
ustvarjeni za boj z mo‘mi! Jovanovi} pa to nadgradi tako, da ‘enska nima ve~ nobene
pozicije, ki bi ji zagotavljala varnost. Vseeno je ali je Ismena, Feni~anka, Jokasta ali
sama Antigona. In Jovanovi}eva Antigona se tega zaveda. Zato tudi no~e postati anarhi-
stka. Na primeru svojih bratov in Kreona se je prepri~ala, da je za ohranitev oblasti
nujno nasilje. Njena resignacija je utemeljena na tem, da jasno vidi, da sprememba ni
mogo~a, dokler se ne spremeni zavest, iz katere agirajo ljudje oziroma svet okoli nje.
To pa je t. i. mo{ka logika. Proti njej pa ni mogo~e nastopiti na noben drug na~in kakor
prevratni{ko; toda za Antigono je tudi anarhizem pre‘ivet.

Antigona in Ismena sta v uvodnih didaskalijah ozna~eni kot intelektualki iz ~asov
Flower Power, nista ve~ v cvetu mladosti. Jovanovi}eva Antigona je ‘e pre‘ivela svoja
sedemdeseta; zdaj, v devetdesetih, si nedvomno ne dela ve~ pacifisti~nih iluzij, kakor
jo zmerja Polinejk. To, da se ne opredeli, je samo posledica tega, da ji je jasno, da bi na
zunaj, na povr{ini, njen morebitni prevrat povzro~il eno izmed revolucij; kaj kmalu pa
bi svet za~el te~i po starih tirnicah in vse bi bilo spet po starem. Spet boj za oblast, spet
vojne, posilstva, pobijanje – krvavi perpetuum mobile. Antigona sploh ni neopredeljena
pasivka, saj ves ~as opozarja, da mora sprememba pote~i na znotraj. Obenem pa vidi,
da se to ne bo zgodilo. To spozna tudi Jokasta, ko se zabode nad trupli svojih sinov in
pravi, da so vsi prekleti, samo ona je to prepozno spoznala.

V zadnji sceni se vse ‘enske pripravljajo na smrt. Starka/Sfinga pa kot nekak{en
emisar oblasti in njen svetovalec ska~e od Kreona do ‘ensk, vendar ‘e popolnoma
razkrinkana. Usode ni, napovedi so nesmiselne v svetu, kjer jih lahko vsakdo bere po
svoje. V Tebah se celo prerokuje iz dreka. Starka/Sfinga, ki je honorarno zaposlena kot
WC Frau, ^uvajka sekreta, samo ~isti tebanski sekret, da se ne zama{i. Z drekom
konkretno se ne ukvarja. Saj, zakaj bi se – ~e njegovim proizvajalcem ne smrdi zado-
sti – raj{i si privo{~i provokacije udele‘encev celotne svinjarije.

Obravnavo lahko zaklju~imo z ugotovitvijo, da se Antigona Du{ana Jovanovi}a
medbesedilno eksplicitno navezuje na Sofoklovo obdelavo, pa tudi Evripidove
Feni~anke in Ajshilovo Sedmerico proti Tebam. Hkrati pa je, dramsko izjemno subtil-
na in u~inkovita, avtonomna manifestacija Antigoninega arhetipa in kot taka neodvis-
na od predhodnih obdelav.

Tipologija Volkerja Klotza z osnovnima kategorijama zaprte in odprte forme nam
je slu‘il pri analizi obeh obdelav za to, da bi se Jovanovi}eva obdelava lahko pokazala

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


536 Slavisti~na revija, letnik 50/2002, {t. 4, okt.–dec.

v razmerju do Sofoklove kot sodoben tekst, ki ima svoj, ~isto specifi~en svetovnona-
zorski kozmos, ki se odra‘a tako na formalnem, kakor tudi na motivno-tematskem
nivoju. Sofoklova tragedija popolnoma ustreza dolo~ilom, ki jih Klotz postavi za zapr-
to formo. Kot se je pokazalo, to niso mrtvi kanoni, ampak konstituitvni elementi ati{ke
tragedije, v na{em primeru Sofoklove Antigone. Jovanovi}ev tekst sicer ima zna~ilnosti
odprte drame, vendar lahko zapi{emo, da avtor to kategorijo – tako na vsebinskem
kakor tudi na formalnem nivoju – popolnoma razgradi; v popolnem Ni~u pa sestavi
nov, svoj dramski svet.

Du{anu Jovanovi}u slu‘i mit kot arhetipska struktura, v kateri je razvidna dolo~ena
nad~asovna logika, ki je kodirana ‘e s Sofoklovo obdelavo. Sofoklova Antigona je
drama o @enski, o tisti bivanjski perspektivi, ki je poosebljena v Antigoni. O izjemni
posameznici, ki se upre obstoje~im razmeram svojega sveta, njen diskurz je premo~rten
in jasen. Je tragi~na in ker je njen konflikt nere{ljiv, tudi nujno propade. Jovanovi}eva
Antigona sicer {e ima ‘enski del sveta, vendar pa ima tudi radikalizirano obliko mo{ke
vojne. Zato pa tudi jasno izpostavljeno problematiko ‘enske perspektive v svetu mo{kih.
Na za~etku 21. stoletja ni ve~ tragi~ne izbire v anti~nem smislu. Antigonin jezik je
jezik dvoma, upanja in brezupa obenem. Oblikovala ga je ponavljajo~a se zgodovina
in vednost, da sta svet mo{kih in svet ‘ensk v popolnem razkolu. Sti~i{~a ni in ga tudi
ne more biti. Stanje na{ega sveta lahko spremeni le ~lovekova zavest o izjemnem po-
menu sprejemanja in ljubezni do Drugega, ki pa se v osebah Jovanovi}evega dramske-
ga kozmosa {e ne uspe izoblikovati.

LITERATURA

AJSHIL, 1995: Sedmerica proti Tebam. Prev. Alojz Rebula. Trst. (Tipkopis hrani arhiv Akademije
za gledali{~e, radio, film in televizijo v Ljubljani.)

ARISTOTELES, 1982: Poetika. Prev. Kajetan Gantar. Ljubljana: Cankarjeva zalo‘ba.
EVRIPIDES, 1960: Feni~anke. V: Bakhe, Alkestis, Feni~anke. Prev. Anton Sovre. Ljubljana: Dr‘avna

zalo‘ba Slovenije.
Gustav FREYTAG, 1976: Tehnika drame. Prev. Bruno Hartman. Ljubljana: Mestno gledali{~e

ljubljansko. Knji‘nica Mestnega gledali{~a ljubljanskega 71.
Tine HRIBAR, 1991: Tragi~na etika svetosti. Sofoklova Antigona v evropski in slovenski zavesti.

Ljubljana: Slovenska matica. Slovenska filozofska misel 5.
Du{an JOVANOVI}, 1993: O Tebah in roki, ki ho~e biti glava. Gledali{ki list Drame SNG v Ljubljani

LXXIII/1. 47.
– – 1997: Balkanska trilogija. Antigona, Uganka koraj‘e, Kdo to poje Sizifa. Ljubljana: Cankarjeva

zalo‘ba.
Marko JUVAN, 2000: Intertekstualnost. Ljubljana: DZS. Literarni leksikon 45.
Volker KLOTZ, 1996: Zaprta in odprta forma v drami. Prev. Mojca Krajnc. Ljubljana: Mestno

gledali{~e ljubljansko. Knji‘nica Mestnega gledali{~a ljubljanskega 121.
Lado KRALJ, 1998: Teorija drame. Ljubljana: DZS. Literarni leksikon 44.
Nicole LORAUX, 1993: Tragi~ni na~in uboja ‘enske. V: @enska v gr{ki drami. Prevedla Suzana

Kuncut. Ljubljana: [tudentska organizacija Univerze. Knji‘na zbirka Krt. 159–196.
Patrice PAVIS, 1997: Gledali{ki slovar. Prev. Igor Lampret. Ljubljana: Mestno gledali{~e lju-

bljansko. Knji‘nica Mestnega gledali{~a ljubljanskega 124.
Aleksandra SCHULLER, 1999: Odnos do anti~nega mita in Sofoklove obdelave. Heiner Müller:

Filoktet in Du{an Jovanovi}: Antigona. A-diplomsko delo. Ljubljana: Filozofska fakul-
teta, Oddelek za primerjalno knji‘evnost in literarno teorijo. Mentor L. Kralj.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


537Aleksandra Schuller, »Ho~e{ kaj ve~ kot mojo smrt?«. Sofoklova in ...

Dominik SMOLE, 1996: Antigona. Ljubljana: Mladinska knjiga. Klasiki Kondorja 9.
SOFOKLES, 1992: Antigona. V: Antigona. Kralj Ojdipus. Prev. Kajetan Gantar. Ljubljana: Mla-

dinska knjiga. Knji‘nica Kondor 243.
George STEINER, 1986: Antigones. Oxford: Oxford paperbacks.
Jean-Pierre VERNANT in Pierre VIDAL-NAQUET, 1994: Mit in tragedija v stari Gr~iji. Prev. Suzana

Koncut in Agata [ega. Ljubljana: [tudentska organizacija Univerze.
Janez VRE~KO, 1994: Ep in tragedija. Maribor: Zalo‘ba Obzorja.
– – 1997: Ati{ka tragedija. Maribor: Zalo‘ba Obzorja.

SUMMARY

The study is a comparative analysis of two plays, each entitled Antigone, one Sophocles’
tragedy, and the other the play by the contemporary Slovene playwright, Du{an Jovanovi}. The
methodological point of departure for the study is based on the typology of closed and open
form in drama by Volker Klotz. The treatment of the two plays is based on the presentation of
the specifics of the form and contents in both texts. It sheds light on the archetype of the motif
of Antigone in two different dramatic worlds. Sophocles conceives of Antigone as a highly
moral individual, who is in an unequal battle of personal ethics against the laws of Creon’s
secular authority – inevitably tragic. The author of the article attempts to go beyond this traditio-
nal interpretation, with an emphasis on the fact that Sophocles’ Antigone is a woman and as such
she represents the part of the humanity whose values and opportunities for work and decision-
making were marginalized in the world of antiquity. In anthropologically oriented interpretation
Antigone personifies the female ontological perspective, and not only biological femininity.
The author of the article calls her values »female« especially because they are – as women
themselves – forced out of the public life and its codes. Throughout the history this thesis is
even more prominent, and the state of the world in Jovanovi}’s play only radicalizes it. Jovano-
vi} wrote his play at the dawn of the 21st century, therefore his Antigone cannot be Klotz’s one-
sided flat character, but is conceived as a fragmented dramatic character, full of doubts about the
possibilities to realize the ideals that were typical of her predecessor from antiquity. Jovanovi}’s
text points up the gap between men and women and in a modern dramatic context illustrates the
presence of the same ontological dilemmas that had been previously exposed in Sophocles’ text.
His Antigone is a plastic character, burdened with the weight of historic facts from antiquity to
the present. Jovanovi} can no longer allow her the moral triumph of death. Rather, he makes her
face the hopelessness of the eternal human desire for love and understanding, which in modern
times must be confronted with the question whether a person has the strength to overlook the
seeming inability to break the repeating circle of history and its archetypical situations. Jovano-
vi} leaves this question open, which is dramatically effective, but at the same time humanly
frightening.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2002_4_10.pdf | DOST. 15/01/26 11.05

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

