
Janez Vrečko, Predtragični elementi v grški tragediji 457

UDK 821.14’02.09–21
Janez Vrečko
Filozofska fakulteta v Ljubljani

PREDTRAGIČNI ELEMENTI V GRŠKI TRAGEDIJI

Grško gledališče izhaja iz rituala, ki je na prikrit način ohranjen v nekaterih herojskih 
tragedijah, uveljavi pa tudi institut katarze, ki nas vrne v območje prvotno ritualnega in s tem 
pedtragičnega.

Greek theater derives from a ritual that is implicitly preserved in some heroic tragedies. 
Moreover, it introduces the concept of catharsis, which returns the viewer to the sphere of the 
elementally ritualistic and thus the pre-tragic.

Ključne besede: tragedija, tragično, predtragično ritual, ditiramb, satirska igra, katarza
Key words: tragedy, tragic, pre-tragic ritual, dithyramb, satire play, catharsis

Zanimalo nas bo, ali so morda Grki poznali obliko gledališča, v katerem je šlo kot v 
današnjem tibetanskem gledališču, za enotnost plesa, glasbe, govora, scensko-kostum-
skih elementov, maske itd., kar danes poimenujemo z besedo »celostna umetnina« ali 
Gesamtkunstwerk? Ali vemo kaj o njihovem predliterarnem ritualnem »gledališču«, 
o mitskih obrazcih, ki jih je moral zbor do potankosti natančno ponavljati, o ritualnih 
gestah in plesnih korakih, o »sveti koreografi ji«, ki je zvesto sledila izročilu z »začetka 
sveta«, saj bi kakršna koli poljubnost, samovolja ali poskus »ustvarjalnosti« uničili 
znakovni sistem mitologike in bi se »božje« sporočilo spremenilo v človeško logiko? 
Ustno izročilo je »igralce« in »udeležence« rituala vselej priklepalo k predanosti in 
zvestobi izročilu, povezano s tehnično popolnostjo ritualnih gest. Se je grški človek kdaj 
čutil del narave in si v morebitnem sporu z njo na obredni način prizadeval za ponovno 
vzpostavitev kozmičnega ravnovesja? So Grki poznali igre, ki bi imele peripetijo iz 
nesreče v srečo, ki bi se torej končale srečno? So bile prav zato te predtragične igre 
smešne, vesele, orgiastično plesne in pete? Ali so poznali razkosanje boga, njegovo 
smrt in vstajenje? Ali so Grki svoje predtragične ritualne igre uprizarjali na prostem, v 
obredu, pri katerem so bili vsi aktivno udeleženi, se pravi, da še niso poznali poznejše 
gledališke razdvojenosti na gledalce in igralce? Je grški »udeleženec« rituala vnaprej 
poznal mitske zgodbe z »začetka sveta« in ga zato na vsebinski ravni ni moglo nič 
presenetiti? Je morda vse to omogočal že kar starogrški mitski jezik, ki je imel trdno 
določene dolžine zlogov ali kvantiteto, ki je bila povsem neodvisna od govorčevega 
razpoloženja, od njegovega morebitnega čustvenega patosa, podlaga pa mu je bila 
glasba. Če k temu dodamo še, da h glasbenemu bistvu starogrškega jezika spada še  
obvladovanje telesnih gibov, verza in metruma, smo pri povsem drugačnem pojmovanju 
jezika od današnjega. Grki pa imajo za to celostno podobo svojega jezika tudi izraz 
v besedi mousike, ki je potemtakem pomensko veliko širša od naše besede glasba. Je 
tedaj treba sprejeti misel, da Grki niso ustvarili samo tragične herojske, ampak tudi 
predtragično ritualno tragedijo, le da se ta ni ohranila v celoti; njene ostanke namreč 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


458 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 3, julij–september

lahko zaznamo v prvem delu nekaterih ohranjenih herojskih tragedij (npr. v Alkestidi, 
Bakhah, Kralju Ojdipu itd.).

I

Po splošnem prepričanju naj bi se evropsko gledališče začelo z »rojstvom trage-
dije« v stari Grčiji, o čemer se lahko poučimo kar v Aristotelovi Poetiki. Zato se zdi 
vsa gledališka ustvarjalnost, ki je nastala zunaj grške tragedije, in sem nedvomno 
sodijo tudi danes še zmeraj zelo žive tibetanske  ritualne gledališke predstave, povsem 
tuja atiški tragediji, kot da Grki niso nikdar poznali nečesa takega, kar bi lahko vsaj 
približno sodilo v območje predtragičnega ritualnega gledališča. In vendar ni tako. Že 
samo natančno branje Aristotelove Poetike pokaže, da je Stagirčan poznal dve obliki 
tragedije in med obema postavljal zelo ostro ločnico. 

Kot že rečeno, se je literarna veda glede nastanka tragedije skoz dva tisoč let zate-
kala k Aristotelu, bodisi da ga je jemala dobesedno ali pa je po njem povzemala tista 
dejstva, ki si med seboj niso nasprotovala. Predvsem angleška antropološka šola je v 
devetnajstem stoletju prispevala številne novosti in  s tem pomagala premostiti navi-
dezna nasprotja v Aristotelovi Poetiki. 

Aristotel je živel v času, ko je tragedija  že ugašala, ko se je bilo treba čudežnega 
petega stoletja z razcvetom tragedije le še spominjati, ne pa ga tudi obnoviti. Iz te varne 
oddaljenosti, ki je bila od nekdaj potrebna za neobremenjeno znanstveno raziskovanje, 
je Aristotel začel z intenzivno analizo tragedije, kot da bi slutil, da je treba o tem 
»umirajočem čudežu« vsaj teoretizirati. Čas od Ajshila prek Sofokla pa do Evripida 
se je močno spremenil, dionizije so v veliki meri izgubile svoj izvorni ritualni značaj 
in se ohranile samo kot tradicija in običaj. Zato je razumljivo, da Aristotel govori tudi 
o predtragičnem, ritualnem izvoru tragedije in ima pri tem v mislih davne čase, ki so 
bili večinoma že pozabljeni. Tragedija, kakršno Aristotel še pozna in jo poskuša tudi 
znanstveno analizirati, pa je tragedija zunaj mitosa, zunaj sakralnega in ritualnega, 
tragedija s preobratom iz sreče v nesrečo. Prav v zvezi z njo Aristotel na več mestih v 
svoji Poetiki posebej poudarja, da si sme pesnik mite ali zgodbe tudi izmišljati, da sme 
torej obstoječi mitološki material kot gradivo za svojo ustvarjalnost uporabiti na način, 
ki ni več vnaprej določen s pravili in kanoni, saj določa zaporedje zlaganja teh mitov 
le pesnikova ustvarjalna moč, njegova osebna fantazija. Aristotel je imel za takšne 
trditve izjemno trdno podlago, saj je analiziral približno 1500 tragedij, kolikor jih je 
bilo v Atenah izvedenih do tega časa. Zato v slavnem odlomku o nastanku tragedije ne 
gledamo več najbolj neprebavljivih trditev v Poetiki, pa tudi ne samovoljnih ugibanj in 
pretiravanj, češ, da Grkom zgodovina dramatike že ni bila več popolnoma jasna, ampak 
odlično sintezo genialnega uma, ki je imel vprašanje o nastanku nekega pojava, torej 
tudi tragedije, za fi lozofsko vprašanje, odgovor nanj pa za resnobno početje fi lozofskega 
misleca, ki so ga živo zanimala tudi vprašanja poezije.

Kot rečeno, Aristotel o nastanku tragedije, o njenem »rojstvu« govori v četrtem 
poglavju svoje »estetske biblije«, kjer pravi, da se je tragedija spočela iz skromnih 
improvizacij predpevcev ditiramba, nato pa nadaljuje: »Ker je izšla iz satirske pesni-
tve, je dolgo trajalo, preden se je oddaljila od kratkih zgodb in šaljivega tona ter se 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Predtragični elementi v grški tragediji 459

zresnila; /.../ Prvotno je namreč pesnitev imela satirski in bolj plesni značaj; /.../ ko pa 
se je uveljavil govor, si je narava sama poiskala tudi ustrezno metrično obliko. Saj je 
jambski verz med vsemi metričnimi oblikami najbolj podoben pogovornemu jeziku« 
(Poetika, 1449 a).

Kaj lahko razberemo iz tega kratkega odlomka? Predvsem Aristotel jasno pove, 
da je izvor tragedije iskati pri predpevcih ditiramba, da je satirsko pesnitev uprizarjal 
zbor satirov in da je to bila kratka zgodba v šaljivem tonu, vse skupaj pa je imelo 
plesni značaj. Po dolgem razvoju je šele prišlo do tragedije, ki je bila glede na satirsko 
igro daljša, resnejša in v vsakdanjem jeziku. Aristotelu je torej popolnoma jasno, da 
je bila tragedija v svojih začetkih kratka šaljiva zgodba s petjem in plesom, ki so jo 
spočeli ekstatični predpevci ditiramba in satirske pesnitve brez tragičnih vsebin. Te so 
vstopile vanjo šele veliko kasneje s t. i. tragičnim herojstvom, tragedija pa je postala 
resna, daljša in v pogovornem jeziku. Da bi torej tragedija v času svojega rojstva 
bila ne-tragična, šaljiva, plesna in peta, pa je docela v nasprotju z našimi današnjimi 
predstavami o tragediji in tragičnem. In vendar so kasnejše antropološke raziskave 
pokazale, da so temelji za sleherno rekonstrukcijo prvotne faze tragedije bile, so in 
bodo prav Aristotelove vesti o tem. In če te razlikujejo med dvema oblikama tragedije, 
starejšo kratko, šaljivo-plesno in mlajšo, dolgo in resnobno-recitacijsko, moramo to 
vsekakor jemati resno.

Tako so ambivalentnost starogrških tragedij opazili že takratni preučevalci, saj 
jim vseh tragedij ni bilo mogoče zbrati pod en sam skupni imenovalec, ki je bil v tem 
primeru Dionizov ritual vstajenja in smrti. Na eni strani so ločevali tragedije, v katerih 
je bila obdelana tematika o herojih, o njihovem trpljenju in smrti, na drugi strani pa 
je šlo za obredno objokovanje za njimi. Opažena dvojnost je potemtakem ločevala 
med žalostinko v herojski tragediji, ki je bila vseskozi tožba brezupa, in žalostinko v 
ritualni tragediji, ki je bila utemeljena v ponovnem vstajenju vegetacijskega božanstva. 
Težave, ki se nanašajo na srečen ali nesrečen konec tragedij, po Steinerjevem mnenju 
povzroča tudi dejstvo, da je za nas danes izgubljen glasbeni delež v tragediji. Podobno 
tudi Duvignaud govori o dveh tipih tragedij: o oratoriju in o tragediji, ki ji pripada junak 
– prestopnik. Če bi grška tragedija ostala v svoji prvotni obliki, če bi ostala oratorij, kar 
sta bila nomos in ditirambos (mi ta tip imenujemo »predtragična ritualna tragedija«, 
op. J.V.), če grškim dramatikom ne bi prišlo na misel, kako prikazati prestopniško 
osebnost prav v tistih trenutkih, ko je ta izrabila svojo negativno svobodo, bi se tej 
tragediji zgodilo to, kar je se igram NO, ki so (p)ostale ujetnice svoje preteklosti (Du-
vignaud 1973: 318). Tudi Alfred Weber govori o tem, da je tragedija izšla iz stvaritve, 
ki je oklevala med zborovsko epskim lirizmom (tu najbrž misli na ditiramb, op. J. V.) 
in herojsko epopejo, kasneje pa je prerasla v zgolj resno prikazovanje herojske tragike 
(Weber 1959: 236). 

Aristotela pa v njegovih trditvah  o izvoru tragedije iz ditiramba in satirske igre 
podpirajo tudi od navedenih zgodnejši pisni in likovni viri vse od Herodota, Lexicona 
Suidae do Vatikanskega rokopisa. Herodot namreč povezuje mitskega kitarista Ariona 
s prvo uprizoritvijo ditiramba v Korintu, medtem ko ima Lexicon Suidae iz 10. stol. 
Ariona za izumitelja tragedije, saj je ustvaril ditiramb tragične narave in oblikoval zbor 
iz satirov. Tako beremo tudi v Vatikanskem rokopisu. Vse te omembe torej predpostav-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


460 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 3, julij–september

ljajo obstoj neke starejše oblike tragedije, njeno izvorno obliko, ki je lahko postala 
izhodišče in temelj te, ki jo poznamo še dandanes.

Arion je namreč za izvedbo svojega ditiramba uporabil peloponeške satire, ki so 
veljali za šaljive in razuzdane Dionizove spremljevalce. Izrazito lirski ditiramb se je s 
tem postopoma prelevil v satirsko igro, postal sinteza obojega. Arion je torej zaslužen za 
vstop lirskega ditiramba, ki je ena najbolj skrivnostnim oblik grške poezije, v že izvorno 
dialoško in s tem dramatično zasnovano satirsko igro, kar pomeni, da je iz prvotnega 
šaljivega, petega in plesanega ditiramba, ki ga je izvajal en sam pevec, ustvaril zborov-
sko pesem. V začetkih naj bi to bila šaljiva pesem predpevca, ki je začel peti, okrog 
njega pa je zbor petdesetih plesalcev ob spremljavi glasbe na piščali njegova izvajanja 
ponazarjal s sunkovitimi, strastnimi plesnimi kretnjami in z zborovskim odpevanjem. 
Plesalci so bili ovenčani s cvetjem in bršljanom, vendar po vsej verjetnosti brez mask. 
Takšnem prireditve so bile v navadi po mnogih grških mestih (Korint, Sikion, Tebe, 
otok Nasos, razna mesta v južni Italiji. Predpevec in zbor sta drug drugemu dramatično 
odgovarjala v ritualnem smislu spopadajočih se dvojic, teme in svetlobe, rodnosti in 
smrti, čemur je vedno sledila sprava, zato tu še bilo prostora za tragično. 

Predtragična ritualna igra sestoji potemtakem iz dveh poglavitnih dejanj: najprej iz 
iskanja tistega, ki je povzročil kozmično disharmonijo. Običajno nanj pokaže prerokba, 
sledi ji anagnorisis ali prepoznanje krivca, njegovo žrtvovanje, trpljenje in ponovna 
vzpostavitev harmonije. S tem v zvezi M. Eliade v številnih svojih delih poudarja nenehno 
metafi zično skrb starih ljudstev za njihovo skladje s kozmosom, kar so dosegli s svojim 
ritualnim početjem. Začne se torej z dramatičnim agonom med poletjem in zimo, sledi 
patos boga, ki se navzven kaže kot njegova ritualna smrt, običajno v obliki razkosanja 
božjega telesa, nato so na vrsti novice o tem dogodku, obredno objokovanje umrlega 
boga, ki verjame v njegovo vstajenje, prepoznanje od mrtvih vstalega boga, peripetija 
žalosti v veselje in na koncu teofanija ali apoteoza, ki slavi in časti od (navidezne) smrti 
vstalega boga. Konec je spravljiv, vzpostavljeno je kozmično ravnotežje. V predtragični 
ritualni igri je potemtakem peripetija vodila nazaj v začetni agon, k začetkom sveta, k 
izvornemu spopadu svetlobe in teme, kjer se je vse začelo znova. 

 Za prehod te izvorne šaljive tragedije s srečnim  koncem v tragično tragedijo s 
tragičnim koncem je bil potreben močan sunek in velika sprememba, ki so je zgodila, 
kot pravi Aristotel, »šele po dolgem času«. Aristotel to spremembo zazna kot spre-
membo prostora in časa, zato razločuje dve vrsti zgodb ali mitov: tistih, v katerem »so 
dogodki samo časovno nanizani drug za drugim«, in tistih, kjer sta »dva dogodka drug 
v drugem vzročno pogojena« (Poetika, 1452 a). Eno je mitološki krožni čas, nenehno 
kroženje dogodkov drugega za drugim kot večno vračanje istega, drugo je zgodovinski 
čas, kjer je dogajanje med seboj kavzalno povezano. Na krožni čas je vezano vse, kar 
je skrito v besedi pratein, ki pomeni enostavno delovanje, na zgodovinski čas pa se 
veže beseda dran, na katero se sklicuje tudi Aristotel pri etimologiji besede dejavnost 
in pomeni ravnanje z odločanjem, torej  človekovo svobodo, s tem pa tudi muko in 
težo človekove odločitve in odgovornosti. 

V tej smeri je razvoj že nakazovala uporaba s sajami in vinskimi tropinami nama-
zanih Arionovih satirov, nekakšne pra-maske, ki je zapolnjevala vmesno polje med 
ritualnim in tragičnim, saj maskiranost in preobleka prav kažeta na nekaj drugega in 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Predtragični elementi v grški tragediji 461

drugačnega od tistega, kar se pod sajastim obrazom in preobleko skriva, ustvarjata torej 
dramatično napetost med masko in maskirancem. Iz prvotnega nemaskiranega pevca 
v zboru, ki je imel podobo konja – silena, je z Arionovo uvedbo pra-maske nastopila 
nova razsežnost dramatičnega in s tem do določene mere že tudi tragičnega, povezana 
prav s kozlovskim satirom. Legende o izvoru grške tragedije vedo povedati, da ta res 
dolguje nastanek junakom s konjskimi imeni (Frejdenber 1987:459), da je tedaj njen 
predtragični zasnutek povezan s konjskimi agoni, ki so jih spremljali zbori, saj je bil 
konj utelešenje sonca, ki je po nebu, vprežen v voz – nebo je bilo torej tekmovalna arena, 
horizont pa prostor dvoboja – s svojo hitrostjo premagoval mrak in temo. Prizorišče 
teh konjskih agonov pa že razločno nakazuje obrise starogrškega gledališča, kjer bo 
nebo zamenjala orkestra, horizont kot prostor spopada pa skena.

Prostor ritualne, predtragične tragedije je bil torej krožni hipodrom, arena, kasneje 
orkestra. Znamenite uvedbe prvega, drugega in tretjega igralca so bile s stališča ritualne 
tragedije prava katastrofa, saj se je s tem zmanjševala vloga zbora, teža herojske tra-
gedije s tragičnimi vsebina se je selila iz orkestre na poseben prostor za igralce, ki je 
dobil ime proskenion in je je predstavljal prednjo stran skene. Zmeraj bolj samotni in 
osamljeni problematični tragični junaki so se potemtakem selili na skeno, s čimer sta 
narava in obseg antičnega gledališkega prostora  doživela korenito spremembo, ki je 
bila očitno povezana prav z razločitvijo predtragične ritualne in tragične herojske tra-
gedije. Navsezadnje so kar različni položaji zbora kazali, da se s pedtragično, ritualno 
tragedijo dogajajo usodne spremembe, saj je ditirambični zbor kot božji reprezentant še 
oblikoval krog sredi orkestre okrog Dionizovega oltarja, medtem ko se je tragični zbor 
z vse manjšimi kompetencami usodno prerazporejal iz kroga v pravokotnik in s tem 
shematično nakazoval svoj razpad, kar se bo ujemalo tudi s pravokotniško zasnovo same 
skene. Brezčasje orkestre bo zamenjala zgodovina na skeni. Večni sončevi krog, ki je bil 
izhodišče starogrškega gledališkega arhitektonskega čudeža v podobi orkestre, je v skeni 
dobil svojo protiutež. Zato prostor tragičnega heroja  ne more biti več znotraj kroga, v 
katerem je vse od »temne davnine« orgiastično plesal in pel ritualni, predtragični akter, 
ampak se mora preseliti na skeno, kjer oropan komičnega, glasbe in plesa  tragično umira 
v zgodovini. Silenski konji, (deloma tudi še satirski kozli, dokler so še lahko ustvarjali 
krog ob Dionizovem oltarju) so bili še onstran zgodovine, heroji so z dolgimi zgodbami, 
resno tematiko, v pogovornem jeziku in z povsem prozaičnimi, banalnimi gestami brez 
povratka zakoračili vanjo. Na skeni jih bo pričakala herojska tragedija, tragično kot njena 
vsebina in herojska smrt kot njen konec in dovršitev. Jaspers v tej zvezi ugotavlja, da se 
je s tragičnim začelo zgodovinsko gibanje, s čemer je bilo za človeka izgubljeno nekaj 
izjemnega, prekinjena je bila cikličnost, značilna za predtragično razdobje.  

Zato znotraj arene in hipodroma še ne morejo nastopiti kozlovski satiri, ampak od 
njih starejši, konjem podobni sileni. In zato je kot lik ritualne tragedije Dioniz vezan 
na kroženje sonca, na poljedelske cikle, na sončeve silenske konje, ki preganjajo 
mrak, medtem ko bo zanj zmanjkalo prostora v tragičnih herojskih tragedijah, kjer ga 
bo moral zamenjati herojski »grešni kozel« s satirsko podobo. Kot vemo, pa je prav 
to Grke spočetka nadvse motilo in so na gledaliških tekmovanjih vztrajno zahtevali 
nazaj svojega Dioniza, torej vrnitev k predtragični ritualni tragediji, se pravi k šaljivim, 
plesnim in petim zgodbam. S tem pa je pojasnjena nenavadna odsotnost Dioniza v 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


462 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 3, julij–september

vseh ohranjenih tragedijah, razen v poslednji, v Evripidovih Bakhah. Ta odsotnost je 
razložljiva edinole iz dvojne narave starogrške tragedije, iz njene prastare ritualne in 
njene mlajše herojske podobe, česar se je nedvoumno zavedal že Aristotel. 

Kot je v meglo zavit davni izvor prvotne šaljive tragedije, je takšen tudi izvor 
ditiramba, čeprav je jasno, da je po svojem bistvu »bakhantski žanr« (Frejdenberg 
1987: 467), saj je po mnenju nekaterih kar kultno ime za boga Dioniza (gl. Evripidove 
Bakhe, verz 526). Ker pri Epiharmu in Arhilohu naletimo na tesno povezanost diti-
ramba, Dioniza in vina (Vrečko 1994: 136), je jasno, da gre za ritualno očiščevanje z 
vinom kot temeljem ditirambičnosti, ki se je zato z lahkoto na stežaj odprla zborovski 
šaljivo-veseljaški satirskosti. Znamenita Grošljeva, v znanstvenem svetu zelo odmevna 
etimološka analiza podpira prav to, se pravi sintezo plesnega, petega in šaljivega. Ko-
ren »di« v besedi ditiramb je isti kot v »dine« in pomeni vrtinec, vrtenje, ples. Koren 
»thyr« je v osnovi besed, ki označujejo vzkipevanje, čezmerno radost. Na koncu je 
sufi ks »-mbos«, ki ga najdemo tudi v besedi »iambos«. Po tej Grošljevi razlagi naj bi 
beseda prvotno pomenila plesoči vrtinec, to je ritmično razgiban obredi ples na čast 
bogu Dionizu. Primaren je bil torej ples, medtem ko so pevske in govorne prvine, ki so 
ta ples spremljale, šele pozneje privzele pomembnejšo vlogo (Gantar 1979: 19). Ples 
kot temelj ditiramba je bil potemtakem obredni ples s povsem določenimi obrednimi 
gestami, gibanjem in držo telesa in z močnim prizadevanjem, da bi kar najbolj točno 
ponavljali (ne pa posnemali) »dogodke z začetka sveta«. J. Harrison je s tem v zvezi 
opozorila na predplatonovske in s tem predtragične korenine antičnega pojma mimesis, 
ki nekoč, davno, in illo tempore, kot bi rekel Eliade, ni bila ustvarjanje iluzije, varanje 
in prevara, kot je to pozneje veljalo za poezijo in umetnost, ampak najresnejši poskus 
tedanjega človeka, da bi zanj eksistencialno pomembne stvari ponovno doživel, da bi 
jih znova obudil, ponovil. Po njenem mnenju je »dromenon« ne le tisto, kar je storjeno, 
že opravljeno, ampak predvsem tisto, kar je znova storjeno, celo vnaprej storjeno. Har-
risonova govori o komemorativnem in o antipacijskem značaju  ritualov. Paradigmatični 
mitski obrazci o smrti in vstajenju bogov, npr. Dioniza, omogočajo scenarij rituala, 
ki prvotno ritualno mitsko podobo ponudi kot mimetični vzorec, po katerem je treba 
vedno znova izdelovati kopije, ki se niti v najmanjši podrobnosti ne smejo razlikovati 
od originala. Le mimesis kot ponavljanje človeku zagotavlja, da trpljenje ni nikdar 
dokončno, da smrti zmeraj sledi vstajenje, da je vsak poraz izničen in preide v končno 
zmago (Eliade 1992: 105). Predtragična ritualna mimesis izhaja potemtakem iz človekove 
ugotovitve, da samo ponavljanje podeljuje dogodkom resničnost (Eliade 1992: 96), da 
lahko vrač ustvari kakršnokoli posledico, če jo ponavlja (ne pa posnema). Mimesis kot 
ponavljanje stvarstvo razume kot vedno sebi enakega, v katerem se ne more zgoditi nič 
novega ali presenetljivega. Posameznik, ki si je želel ponovitve dogodka (dežja, sonca 
itd.) je moral poskrbeti, da so bili čas in kraj, pa tudi druge okoliščine natančno taki, 
kot so bili »na začetku«. Pred očmi je treba imeti dejstvo, da tovrstna ritualna mimesis 
ni bila gledališka predstava, ki bi jo bilo mogoče opazovati le od zunaj. Razlika med 
mimesis kot ponavljanjem in mimesis kot posnemanje je nadvse pomembna, je zalika 
med predtragično ritualno tragedijo in tragično herojsko tragedijo.

Ritualna predtragična mimesis v svojem ponavljanju ne pozna časovnih in prostorskih 
sprememb, saj ju ciklično in kozmično usmerjeni človek še ni poznal. Vedno je šlo za 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Predtragični elementi v grški tragediji 463

»tisti čas« in za »tisti prostor«, ko se je dejanje prvič zgodilo, zdaj pa ga je bilo treba 
natančno ponoviti, sledeč najstrožjim pravilom, brez kakršnihkoli osebnih izmišljij 
in svobodne fantazije. Ditirambično-satirska povezava predpevca in zbora plesalcev 
ter igralcev na piščali, ki so uprizarjali sunkovite, orgiastične plesne gibe, po vsem 
povedanem ne gre razumeti kot nekakšno arhaično in povsem poljubno razuzdanost, 
podprto z vinom in pijanostjo, ampak prav nasprotno, kot ponavljanje gibov totemskih 
ali simbolnih živali, kot ponavljanje gibanja zvezd, skratka kot ponovitev in s tem 
»reak tualizacija illud tempus, nekdanjih časov« (Eliade 1992: 40), imela je torej ko-
memorativni in anticipativni značaj. 

Drugi pomembi element, ki ga Aristotel povezuje z nastankom tragedije, je satirska 

pesnitev, povezana s skromnimi improvizacijami, kratkimi zgodbami, šaljivim tonom 
in orgiastično-plesnim značajem (gl. Poetika 1449 a). Za satire je bilo v novejšem času 
ugotovljeno, da je bila njihova prvotna podoba podoba konja – silena in ne kozla, s 
čimer se je močno zamajala nekoč splošno sprejeta teorija o tragediji kot »kozlovski 
pesmi« (Dukat 1983: 89). Dorska satirska igra je bila potemtakem igra silenov, ki je 
po gozdovih in planinah, v podzemskih pečinah in votlinah v predtragičnem šaljivem 
tonu in s topotom plesnih korakov »uprizarjala« zemeljsko veselje ob vegetacijskih 
ciklih.

Čas predtragične ritualne tragedije je bil torej čas sončevega  belega konja – zmago-
valca, preganjalca teme in pobornika svetlobe, herojska tragična tragedija pa je oprerirala 
le še s črnim, strastem predanim, v agonu poraženim konjem, ki ima pri Grkih ime 
Melanip. Vstop herojev v tragedijo je tako ob ditirambu in satirski igri tretji pomem-
ben element, ki je oblikoval njeno podobo in zarisal njene meje v t. i. smrti tragedije. 
Kratka predtragična ritualna zgodba se je zdaj podaljšala, šaljivi in orgiastični značaj 
je zamenjala resnost, plesni značaj in petje je nadomestil pogovorni jezik in odsotnost 
vsakršne »svete koreografi je«. Če se je ritualna, predtragična tragedija ohranila iz sive 
davnine in z enim delom segla celo v atiško razdobje, se je pri Grkih njena herojska 
varianta hitro izpela, čeprav je našla svoje posnemovalce v elizabetinski, klasicistični 
in španski tragediji zlatega veka. 

Z ugotovitvijo, da so satiri imeli najprej podobo konja, bili so torej sileni, in so 
šele kasneje pridobili podobo kozla, se po vsem povedanem ni v ničemer zamajala že 
povsem zakoreninjena teorija o tragediji kot kozlovski pesmi, nasprotno, prav z njeno 
pomočjo smo lahko natančneje opredelili samo genezo tragedije, predvsem njeno dvojno 
naravo, njeno predtragično ritualno podobo, ki je »od začetkov sveta« in njeno tragično, 
herojsko uresničitev, ki ji je bilo dano obstati le dobrih sto let, kar se je paradoksalno 
pokrivalo s časom atenske demokracije.

K Aristotelovim rešitvam s satriskim ditirambom smo torej morali dodati le njegovo 
predhodno obliko silenskega ditiramba. Konjska podoba silenov je potemtakem starejša 
od satirskih kozlov in je bila očitno povezana s predtragičnimi vsebinami t. i. ritualne 
tragedije, ki je bila v času nastanka herojske tragedije že tudi pozabljena, vendar v 
samih uprizoritvah še zmeraj ne prezrta, ohranjena običajno v prvem, šaljivem delu 
tragedije, ki ga je nato drugi, tragični del obrnil v svoje nasprotje. V tem smislu so 
Arionovi sikionski zbori že kozlovski zbori, saj je poljedelsko razdobje zahtevalo zase 
bika ali kozla, nič več pa prastarega, na nomadstvo vezanega sončevega konja.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


464 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 3, julij–september

Problem, ki ga raziskovalcem povzroča Aristotelovo povezovanje satirske igre in 
ditiramba, je tudi v tem, da je ditiramb na tem mestu izrazito satirsko in s tem falično 
obarvan, saj vzporejanje šaljivih faličnih pesmi in tragedije v ničemer ne ustreza našim 
današnjim predstavam o tragičnem. Resnici na ljubo naj dodamo, da je bila ta zveza 
nerazumljiva že tudi Aristotelu, saj pravi, ko govori o sramotilnih pesmih, da »iz dobe 
pred Homerjem ne bi vedel povedati nobene pesnitve te vrste, čeprav jen verjetno, da 
jih je bilo precej« (Poetika, 1448 b).

Aristotel sicer jasno pove, da je bila tragedija najprej šaljiva igra, s čimer implicite 
priznava komičnemu večjo starost kot tragičnemu, ko pa se dotakne izvora komedije, 
meni, da komedije v primerjavi s tragedijo, kjer so »posamezne stopnje v (njenem) 
razvoju znane«, »spočetka niso jemali resno, zato je njen izvor teman« (Poetika, 1449 
b). To pa bi moralo pomeniti, da za Aristotela tragedija in njen izvor nista bila temna 
vse do trenutka, ko je bilo treba v zvezi s tragedijo spregovoriti tudi o komičnem, 
šaljivem, ditirambično-satirsko-orgiastičnem. Skratka, stvari okrog tragedije se začnejo 
zapletati prav v trenutku, ko v skrivnostni, mistični ditiramb vstopijo satiri in prinesejo 
s sabo svojo temno, nejasno preteklost. Kot smo pokazali, je to vsaj deloma osvetlila 
moderna antropološka znanost. 

Ker smo v zvezi s satirskimi zbori in ditirambom že govorili o ritualni mimesis 
kot izvorni obliki ponavljanja, je treba k temu dodati še nekaj pomembnih dokazov, 
ki kažejo na to, da so Grki kot vsa stara ljudstva imeli t. i. predtragično ritualno trage-
dijo, ti dokazi pa se vežejo prav na etimologijo besede mimesis. Izvor same besede ni 
povsem jasen, najstarejša med njimi, pa čeprav ne v najstarejših tekstih zapisana, je 
verjetno beseda »mimos«, ki označuje obrednega plesalca, iz nje pa naj bi bile izpeljane 
vse druge (Gantar 1985: 79). Podobno meni tudi H. Koller, da je glagol »mimeisthai« 
prvotno pomenil glasove in geste plesalcev pri ritualnih plesih, beseda mimesis pa naj 
bi izvirala iz samostalnika »ho mimos«, ki označuje kratko šaljivo igro, vezano na 
vsakdanje življenje. Kar sama po sebi se ponuja primerjava z Aristotelom, ki je tra-
gedijo izpeljal iz kratkih šaljivih zgodb s petjem in plesom. Koller se je očitno nanjo 
oprl, upošteval pa pri tem dejstvo, da je Aristotel glede mimesis ob Platonovi teoretski 
opredelitvi upošteval in uveljavljal tudi predplatonovsko, ritualno-mitološko izročilo, 
na kar je opozorila že zgoraj omenjena Harrisonova. Zato ne preseneča, da se je poleg 
Kollerja tako odločil tudi znameniti poljski estetik Tatarkiewicz, ki je v Aristotelovi 
mimesis videl sintezo ritualne in Platonove mimesis in pri tem vezal nastanek besede 
mimesis na dionizične rituale in misterijske kulte (Tatatkjevič 1978: 257). 

Koller razume mimesis v smislu rituala, pri katerem naj bi šlo za »praznično igro v 
čast bogov« (Koller 1954: 110), torej naj bi mimesis ponavljala in obnavljala, spodbujala 
in prebujala božanske stvariteljske moči, in to s svojimi natančno določenimi ritual-
nimi gibi, gestami, glasovi in koraki, v katerih je bila sleherna poljubnost izključena. 
Kollerjeva zasluga je bila potemtakem v tem, da se je naslonil na Aristotelovo tezo o 
začetkih tragedije iz smešnih in kratkih plesnih in petih iger, to pa pomeni, na ditiramb 
in satirsko igro in pri tem nedvoumno prišel do rešitev, ki so ga vodile naravnost v 
predtragični ritual. Ritualna mimesis je potemtakem ponavljala in obnavljala prvotne 
ples, petje, ritem in glasbo z začetkov sveta za zaprti krog aktivnih udeležencev samega 
obreda, kjer še ni bilo igralcev in gledalcev. V ritualu je treba biti znotraj dogajanja, eno 
z njim, ni ga še mogoče opazovati od zunaj, kot to kasneje velja za gledališče. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Predtragični elementi v grški tragediji 465

Vsekakor v našem evropskem spominu ostaja le atiška tragedija kot nedosegljivi 
vzor in večni mik večine ustvarjalcev. A prav tej tragediji se je dogajalo to, da je bila 
vloga zbora vse manjša, da so satirske zboriste zamenjali spodobno oblečeni meščani, ki 
jim je bil tuj orgiastični ekstatični ples, postali so nemi opazovalci tragičnega dogajanja 
na odru. Povsem v skladu s tem dogajanjem je bil tudi odvzem piščali predpevcu, kar 
naj bi po izročilu storil Tespis. To pa je pomenilo izločitev glasbe in plesa iz tragedije. 
Tudi Aristotelu se je pokazalo, da so plesalci, ki posnemajo značaje in zato uporabljajo 
samo ritem brez melodije in besede, plesalci, ki jih ni več v ritualni tragediji in s tem 
tudi ne v orkestri (gl. Poetika, 1447 a). Beseda orkestra ima v korenu glagol »orheistrai«, 
plesati, kar še dodatno osvetljuje prepotrebno ignoranco scene do orkestre. Poslej so 
morali igralci vse več vlog odigrati izključno na sceni, brez sodelovanja zbora v orkestri, 
zanje je postajalo življenje neznosno, namesto dionizičnega in bakhantskega plesa v 
brezčasni orkestri se je zanje začel mrtvaški ples na privzdignjeni sceni, kjer je posta-
la edina meja zgodovine zgolj-smrt. Teofrast je skladno z vsem povedanim defi niral 
tragedijo kot obrat v herojevi usodi, kot obrat od predtragičnega k tragičnemu. Odtlej 
igralci niso bili več orodje v božjih rokah, ampak le še orodje v rokah karakterja, ki je 
(bil) obsojen na svojo svobodo. Te tragedije imajo peripetijo iz sreče v nesrečo in jih 
Aristotel imenuje lepe tragedije. To pa je vrednostna oznaka, ki se vleče vse do danes in 
v njej je treba iskati razlog, da evropska zavest ne more sprejeti no iger, kabuki teatra, 
pekinške opere itd., saj jih zaradi umanjkanja tragičnega ima za  manjvredne dramske 
oblike, če ni celo tako, da evropska zavest sprejema kot estetsko vredne samo tiste 
tekste, ki so končajo nesrečno.  

Ker v večini do danes ohranjenih tragedij Dioniz manjka, ker so se pri Grkih vse 
manj uprizarjale tragične trilogije, kjer je prav tretja igra praviloma prinašala spravno 
rešitev, ker se je dogajanje vse bolj selilo iz orkestre na sceno in so se uprizarjale 
namesto trilogij le še posamezne igre s tragičnim izidom, je vprašanje, kam se je 
umaknila spravna in teofanična ritualna tragedija z vegetacijsko vsebino vstajenja in 
smrti. Je odgovor morda v tem, da je Pejzistrat moral uzakoniti t. i. satirsko ali četrto 
igro, ki je starim Grkom po tragični katarzi prinesla končno tudi »komično« katarzo, 
po kateri so dokončno pomirjeni odšli domov? Je tu, v četrti igri, ostajal skrit smeh, ki 
je potonil z ritualno tragedijo in se je zdaj, ob nastopu herojske tragedije, moral zateči 
vanjo na zahtevo gledalcev po »vrnitvi Dioniza«? Se je predtragično ritualno ohranilo 
ob tragičnem, dionizično ob apoliničnem?  

Ker smo že večkrat omenjali, da se je predtragično ritualno na nenavaden način 
ohranilo v nekaterih atiških tragedijah, je treba reči še besedo o tem, saj bi to po-
menilo, da ob Tibetanskem gledališču, ki velja za najstarejše, vendarle obstaja in 
živi z nami tudi grški tip ritualne tragedije, ki je veliko starejši od prejšnjega. To pa 
vsekakor spreminja že uveljavljeno sodbo o tibetanskem gledališču kot najstarejši še 
živi predtragični gledališki obliki. Po Murrayevem mnenju naj bi starogrška tragedija 
ponujala nekaj temeljnih paradoksov, v katerih naj bi stare ritualno-mitološke posode, 
nalite z novim razmišljajočim vinom, še po razbitju širile okrog sebe stare vonjave 
večnih skrivnosti. 

Pravi mojster v združevanju ritualnih elementov, iz katerih je tragedija izšla, pa 
tudi v prikazovanju njihove nemoči in razkroja je bil Evripid. Pri njem namreč stvari 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


466 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 3, julij–september

nikdar niso takšne, kot so videti na prvi pogled, tudi niso enopomenske, čeprav je v 
njegovih tragedijah hkrati vse na svojem mestu, a nič nima več istega pomena (Loraux 
1993: 191) .

Prav v njegovih Bakhah imamo odličen primer sinteze klasično stroge herojske tra-
gedije z ritualno predtragično igro. Tu naj bi avtor na enem mestu združil vse nekdanje 
ritualne elemente, razkril skrivnosti Dionizovega rituala, obenem pa pokazal tudi na 
nemoč in s tem na razkroj predtragično ritualnega, kar je dejansko povzročilo smrt 
tragedije. V Bakhah se res ponovi stari ritualno obrazec o darovanju, smrti in vstajenju, 
zato se prav s pomočjo Bakh lahko kar najbolj natančno poučimo o izvorih tragedije. 
Evripid prikazuje skrivnosti, ki jih ni bilo mogoče prikazovati, ne da bi akterje ob tem 
doletela kazen, vse to pa prikazuje gledalcu, ki mu je mogoče »gledati« ritual brez kazni, 
saj ga na koncu preseneti le katarza, ki ni več vezana na ritual, ampak na tragično, ki 
retrogradno odpira tiste svetove, ki so se zaprli s propadom ritualnega. 

V času, ko je bilo predtragično, ritualno mitološko že povsem mrtvo in s tem stvar 
preteklosti,  je Evripid ponovno oživil globok pomen arhaičnega rituala. Evripidove 
Bakhe so za današnjega bralca ali gledalca zanimive predvsem zato, ker se v njih jasno 
nakazuje prehod od rituala h gledališču. V Bakhah gre za žrtveni ritual, za darovanje, za 
smrt in vstajenje, vendar se vsi trije elementi dogajajo tako, da so hkrati tudi predmet 
ogledovanja, zunanjega opazovanja, estetskega uživanja. S tem se arhaična oblika grške 
tragedije, ki je bila v ritualni izmenjavi smrti in vstajenja, sproti preobraža v estetsko 
igro herojske tragedije kot igre o zgolj smrti. Rekli smo, da se ritualno dogajanje 
začenja z odkrivanjem povzročitelja disharmonije, nereda in nemira, s prerokbo o 
krivcu, s prepoznanjem krivca, ki mu sledita umik in kazen. Junakov patos zagotovi 
ponovno uveljavitev harmonije, ki pa se na koncu Bakh ne uresniči s celovito in uspešno 
teofanijo, kot bi to zahtevala ritualna tragedija, ampak s polomom in smrtjo glavnega 
agonista Penteja in z izgonom Agave in Penteja iz Teb. Ta polom in izgon pa ne veljata 
za gledalca, saj se pri njem po končani predstavi uveljavi katarza, v katero se mora po 
Aristotelu izteči sleherna herojska tragedija. 

Tudi v mojstrski Evripidovi Alkestis se prepletata dve zgodbi, ki pojasnjujeta druga 
drugo in v katerih nastopa bog in človek. To pa pomeni, da njenega herojsko tragičnega 
dela z Alkestinim odhodom v podzemlje in z njeno vrnitvijo nazaj ni mogoče razumeti 
brez spodletelih uvodnih Apolonovih smrti in vstajenja. 

Nadvse prikrito, za strokovno oko pa vendarle zanimivo je dvojno dogajanje v So-
foklovem Kralju Ojdipu, saj se Ojdip pred nami pojavlja kot sončno božanstvo in kot 
tragični posameznik, kot oteklonogi darovanec in kot vnebovpijoči tragični človek.

Če se zdaj vrnemo k Aristotelovi Poetiki, je problem zanj nastopil ob tragični he-
rojski tragediji, ki je med gledalci zbujala strah in sočutje in potem tudi očiščenje teh 
in podobnih občutij. Starogrški gledalec  namreč po vsem povedanem ni mogel občutiti 
strahu in sočutja ob epski pesnitvi ali ob predtragični ritualni tragedji, ki se je že po 
svoji naravi vedno končala s teofanijo ali happy endom. Namesto nje je ob herojski 
tragediji nastopila  dotlej neznana oblika očiščenja, tragična katarza. Ta se je udejanila 
po končani herojski tragediji s herojskimi usodami in njihovimi nepreklicnimi zgolj 
smrtmi, saj so samo te ob peripetiji in sreče v nesrečo zbudile strah in sočutje. Aristotel 
namreč izrecno poudarja, da »od tragedije /.../ ne smemo zahtevati vsakovrstnih užitkov, 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Predtragični elementi v grški tragediji 467

temveč samo tiste, ki so zanjo značilni« (Poetika, 1453 b). Dejanja junaka v herojski 
tragediji tedaj pogojujejo sočutje in grozo, in sicer ena grozo, druga pa sočutje. Ugo-
dje, ki nam ga s svojim koncem ponudi herojska tragedija, je ugodje v tragičnem: to 
pa se bo uresničilo v enem samem primeru, če bo namreč tragedija uprizorila nesrečo 
nekoga, ki je ni zaslužil, saj ni zagrešil nobene malopridnosti ali hudobije, ampak je 
v nesrečo zabredel po neki zmoti. Se pa za tragičnega heroja njegova usodna zmota 
konča s smrtjo, za nas gledalce pa s katarzo. 

Katarza nastopi, ko tragedije ni več, ko je tragični junak že mrtev, ko so samo še 
gledalci, udeleženci sami s seboj. To je naša edina spremljevalka po končani predsta-
vi, ko gremo »nicht gebessert nach Hause«. Pred tem smo se predajali tragediji kot 
mimesis, vendar ne mimesis kot ritualnemu ponavljanju, ne platonovski mehanični 
mimesis, ampak mimesis, kjer je šlo za zvestobo posnetka, hkrati pa tudi za njegovo 
drugačnost od posnetega predmeta, kjer je posnetek presegal predlogo (g. Poetika, 
1461 b). Ta povsem nova oblika posnemanja je vezana tudi na herojsko tragedijo, 
izhaja pa iz tega, da je »pesnikom vse dovoljeno« (gl. Poetika 1460 a). Prav zato, ker 
je pesnikom vse dovoljeno, podoba presega original in je lepša od njega, saj je v njej 
upodobljeno splošno, ne pa posamezno. Zato je po Aristotelu poezija bližja fi lozofi ji 
in bolj resnična od zgodovine (Poetika, 1451 b).

Pesnik posnema dejanje, ki je verjetno ali možno, vanj vgrajuje elemente strahu in 
sočutja, peripetije, anagnorisis, patosa itd., s čimer se gledalec identifi cira, se pa v njem 
dogodi tudi katarza, ki je že zunaj tragedije, ne pa tudi zunaj gledalca. Predtragična 
ritualna tragedija ni poznala katarze zunaj svojega obredja, tu je bila katarza sprotna 
in hkratna z ritualom.

V herojski tragediji gledalci pesniško neresnico na odru na estetski ravni prek 
estetskega doživljaja doživljajo kot resnico, vsa ta neresnična čustva, ki jih doživljajo 
kot resnična, pa so v pesniškem delu predpogoj za nastanek katarze. V tem je Aristotelov 
premik poezije od resnice k lepoti. 

Nam-podobnost junaka in groza, ki iz tega izvirata, sta torej resnični, dokler traja 
pesniško delo, sta torej »resnična laž«, saj kot pravi Aristotel, za pesnika ni pomembno, 
ali laže ali govori resnico, važno je le, da laže tako, kot je treba, da si izmišlja tako, 
da mu verjamemo. 

Katarza je končni cilj in efekt herojske tragedije, porojena iz ugodja in užitkov 
ob strahu, sočutju in tem podobnih čustev in je hkrati »poslednji« dogodek, ki se je 
dogodil že zunaj tragedije. Katarza vzpostavi razliko med mano in Ahilom, med mano 
in Antigono, med mano in Ojdipom, med mano in Hamletom itd. Katarza izniči strah 
in sočutje, anagnorisis in peripetijo, verjetnost in možnost dogajanja in se dogodi 
kot lepota na objektivnem in katarza na subjektivnem nivoju. V katarzi pozabimo na 
tragičnega heroja, enosmerni proces herojske tragedije, ki je tekel le od sreče k nesreči, 
se znenada obrne nazaj v prvotno in izvorno predtragično ritualno očiščenje, ki gre le 
od nesreče k sreči. Katarzo je mogoče razumeti kot novodobnemu človeku primerno 
teofanijo, v kateri se človek odreši zgolj smrti, saj je namesto njega žrtveno daritev s 
smrtnim izidom uspešno opravil njegov ritualni dvojnik, tragični heroj na odru. Paradoks 
tragične poezije je prav v tem, da se smrt »našega« ritualnega dvojnika, kot prehod iz 
sreče v nesrečo v gledalčevem primeru preobrne iz nesreče v srečo. Če namreč tragični 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


468 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 3, julij–september

junak ne bi umrl, se tragedija ne bi končala tragično, ne bi se zgodil preobrat  iz sreče v 
nesrečo, tragedija ne bi bila »lepa« tragedija in na koncu ne bi bilo katarze kot edinega 
dokaza, da je bil junak uspešno žrtvovan, da »naša« daritev ni bila zavrnjena.

Peripetija, ki je predtragični ritualni publiki z vstajenjem boga prinesla olajšanje 
pred trajno smrtjo, prinaša v tragični herojski tragediji »estetski« publiki katarzo kot 
nadomestilo za izginulo teofanijo. Katarza je vse estetsko v herojski tragediji zbrisala, 
izničila, jemala le kot nekakšen predpogoj za svoj lasten »prihod«, da bi sebe uveljavila 
kot realno olajšanje pred smrtjo. Aristotelovsko koncipirana herojska tragedija in z njo 
vsa posokratična poezija do danes človeku odpira temeljna eksistencialna vprašanja 
o življenju in smrti, z njeno pomočjo posameznik doživi »vstajenje od mrtvih« tudi 
zunaj predtragičnih, ritualnih svetov. V katarzi se laž pretvarja nazaj v resnico in to je 
veliko Aristotelovo odkritje. 

Vse povedano pa zdaj dovoljuje sklep, da evropsko gledališče v svojih začetkih pri 
Grkih prav tako pozna ritualno gledališče, ki je na prikrit način ohranjeno v nekaterih 
herojskih tragedijah, pozna pa  tudi  institut katarze, ki nas ob pomoči tragične herojske 
tragedije vrača v območje prvotno ritualnega in s tem predtragičnega. 

LITERATURA

Zdeslav DUKAT, 1983: Bilješke. V: Aristotel: O pjesničkom umječu. Zagreb.
Jean DUVIGNAUD, 1973: Les ombres colléctives. Sociologie du théatre. Paris.
Mircea ELIADE, 1992: Kozmos in zgodovina. Ljubljana.
Olga FREJDENBERG, 1987: Mit i antička književnost. Beograd.
Kajetan GANTAR, 1979: Grške lirične oblike in metrični obrazci. Ljubljana.
Kajetan GANTAR, 1985: Antična poetika. Ljubljana.
Hans KOLLER, 1954: Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck. Bern.
Nicole LORAUX, 1993: Tragični način uboja ženske. V: Ženska v grški drami. Ljubljana.
Poetika, 1982: Aristoteles: poetika. Prev. K. Gantar. Ljubljana.
Vladislav TATARKJEVIČ, 1978: Istorija šest pojma. Beograd.
Janez VREČKO, 1994: Ep in tragedija. Maribor.
Alfred WEBER, 1959: Das Tragische und die Geschichte. München.

SUMMARY

Proceeding from Aristotle’s Poetics and some other sources (Lexicon Suidas), the author 
traces the beginnings of Greek pre-tragic tragedy. With the analysis of the dithyramb and satiric 
play he establishes its origin in the ritual, thus in the unity of dance, music and verbal elements, 
where the only possible turn of events in this short, humorous play was from misfortune to good 
fortune. Furthermore, Aristotle refl ects on »beautiful/aesthetic« tragedy that developed from the 
former after »a long time«, when it became longer, serious, carried out in colloquial language. 
With the appearance of tragic heroism also tragic content came into the picture. Aristotle’s di-
stinction between the older, short, humorous dance tragedy and the newer, long, grave recitation 
tragedy must be taken seriously. He perceives this change as a change of place and time, thus 
distinguishing two kinds of stories and myths: some in which »events are temporally arranged 
one after another« and others where »two events have causes in each other« (Poetics, 1452a). 
One is mythological, circular time, the other historic, tragic time, thus the scene of the ritual, 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Predtragični elementi v grški tragediji 469

pre-tragic tragedy was a circular hippodrome and later orchestra with chorus in the middle. As 
the famed introduction of the second and third actors put forward the weight of heroic decision 
and human freedom connected to that decision, the tragedy is moved from the orchestra to the 
special area for actors, to the skene. Hence, the change in architecture of Greek theater follows 
the change in the nature of Greek tragedy.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


470 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 3, julij–september

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

