@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

UDK 821.14°02.09-21
Janez Vrecko
Filozofska fakulteta v Ljubljani

PREDTRAGICNI ELEMENTI V GRSKI TRAGEDIJI

Grsko gledalisce izhaja iz rituala, ki je na prikrit na¢in ohranjen v nekaterih herojskih
tragedijah, uveljavi pa tudi institut katarze, ki nas vrne v obmocje prvotno ritualnega in s tem
pedtragi¢nega.

Greek theater derives from a ritual that is implicitly preserved in some heroic tragedies.
Moreover, it introduces the concept of catharsis, which returns the viewer to the sphere of the
elementally ritualistic and thus the pre-tragic.

Kljuc¢ne besede: tragedija, tragi¢no, predtragi¢no ritual, ditiramb, satirska igra, katarza
Key words: tragedy, tragic, pre-tragic ritual, dithyramb, satire play, catharsis

Zanimalo nas bo, ali so morda Grki poznali obliko gledali$¢a, v katerem je §lo kot v
danasnjem tibetanskem gledalis¢u, za enotnost plesa, glasbe, govora, scensko-kostum-
skih elementov, maske itd., kar danes poimenujemo z besedo »celostna umetnina« ali
Gesamtkunstwerk? Ali vemo kaj o njihovem predliterarnem ritualnem »gledaliscuc,
o mitskih obrazcih, ki jih je moral zbor do potankosti natan¢no ponavljati, o ritualnih
gestah in plesnih korakih, o »sveti koreografiji«, ki je zvesto sledila izro¢ilu z »zacetka
sveta«, saj bi kakr$na koli poljubnost, samovolja ali poskus »ustvarjalnosti« unicili
znakovni sistem mitologike in bi se »bozje« sporocilo spremenilo v ¢lovesko logiko?
Ustno izro€ilo je »igralce« in »udeleZence« rituala vselej priklepalo k predanosti in
zvestobi izro€ilu, povezano s tehni¢no popolnostjo ritualnih gest. Se je grski clovek kdaj
cutil del narave in si v morebitnem sporu z njo na obredni nacin prizadeval za ponovno
vzpostavitev kozmi¢nega ravnovesja? So Grki poznali igre, ki bi imele peripetijo iz
nesrece v sreco, ki bi se torej koncale sre¢no? So bile prav zato te predtragicne igre
smesne, vesele, orgiasticno plesne in pete? Ali so poznali razkosanje boga, njegovo
smrt in vstajenje? Ali so Grki svoje predtragi¢ne ritualne igre uprizarjali na prostem, v
obredu, pri katerem so bili vsi aktivno udelezeni, se pravi, da $e niso poznali poznejse
gledaliske razdvojenosti na gledalce in igralce? Je grski »udelezenec« rituala vnaprej
poznal mitske zgodbe z »zacetka sveta« in ga zato na vsebinski ravni ni moglo ni¢
presenetiti? Je morda vse to omogocal ze kar starogrski mitski jezik, ki je imel trdno
dolocene dolzine zlogov ali kvantiteto, ki je bila povsem neodvisna od govorcevega
razpolozenja, od njegovega morebitnega Custvenega patosa, podlaga pa mu je bila
glasba. Ce k temu dodamo $e, da h glasbenemu bistvu starogrikega jezika spada e
obvladovanje telesnih gibov, verza in metruma, smo pri povsem drugaénem pojmovanju
jezika od danasnjega. Grki pa imajo za to celostno podobo svojega jezika tudi izraz
v besedi mousike, ki je potemtakem pomensko veliko SirSa od nase besede glasba. Je
tedaj treba sprejeti misel, da Grki niso ustvarili samo tragi¢ne herojske, ampak tudi
predtragic¢no ritualno tragedijo, le da se ta ni ohranila v celoti; njene ostanke namre¢


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

458 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

lahko zaznamo v prvem delu nekaterih ohranjenih herojskih tragedij (npr. v Alkestidi,
Bakhah, Kralju Ojdipu itd.).

|

Po splosnem prepri¢anju naj bi se evropsko gledalis¢e zacelo z »rojstvom trage-
dije« v stari Gréiji, o cemer se lahko pou¢imo kar v Aristotelovi Poetiki. Zato se zdi
vsa gledaliska ustvarjalnost, ki je nastala zunaj grske tragedije, in sem nedvomno
sodijo tudi danes Se zmeraj zelo zive tibetanske ritualne gledaliske predstave, povsem
tuja atiski tragediji, kot da Grki niso nikdar poznali necesa takega, kar bi lahko vsaj
priblizno sodilo v obmogje predtragi¢nega ritualnega gledalis¢a. In vendar ni tako. Ze
samo natan¢no branje Aristotelove Poetike pokaze, da je Stagircan poznal dve obliki
tragedije in med obema postavljal zelo ostro lo¢nico.

Kot ze receno, se je literarna veda glede nastanka tragedije skoz dva tiso¢ let zate-
kala k Aristotelu, bodisi da ga je jemala dobesedno ali pa je po njem povzemala tista
dejstva, ki si med seboj niso nasprotovala. Predvsem angleska antropoloska $ola je v
devetnajstem stoletju prispevala Stevilne novosti in s tem pomagala premostiti navi-
dezna nasprotja v Aristotelovi Poetiki.

Aristotel je zivel v €asu, ko je tragedija Ze ugasala, ko se je bilo treba cudeznega
petega stoletja z razcvetom tragedije le Se spominjati, ne pa ga tudi obnoviti. Iz te varne
oddaljenosti, ki je bila od nekdaj potrebna za neobremenjeno znanstveno raziskovanje,
je Aristotel zacel z intenzivno analizo tragedije, kot da bi slutil, da je treba o tem
»umirajoéem Gudezu« vsaj teoretizirati. Cas od Ajshila prek Sofokla pa do Evripida
se je mo¢no spremenil, dionizije so v veliki meri izgubile svoj izvorni ritualni znacaj
in se ohranile samo kot tradicija in obicaj. Zato je razumljivo, da Aristotel govori tudi
o predtragi¢nem, ritualnem izvoru tragedije in ima pri tem v mislih davne Case, ki so
bili ve¢inoma ze pozabljeni. Tragedija, kakr§no Aristotel e pozna in jo poskusa tudi
znanstveno analizirati, pa je tragedija zunaj mitosa, zunaj sakralnega in ritualnega,
tragedija s preobratom iz sreée v nesreco. Prav v zvezi z njo Aristotel na ve¢ mestih v
svoji Poetiki posebej poudarja, da si sme pesnik mite ali zgodbe tudi izmisljati, da sme
torej obstoje¢i mitoloski material kot gradivo za svojo ustvarjalnost uporabiti na nacin,
ki ni ve¢ vnaprej dolocen s pravili in kanoni, saj doloca zaporedje zlaganja teh mitov
le pesnikova ustvarjalna mo¢, njegova osebna fantazija. Aristotel je imel za tak$ne
trditve izjemno trdno podlago, saj je analiziral priblizno 1500 tragedij, kolikor jih je
bilo v Atenah izvedenih do tega Casa. Zato v slavnem odlomku o nastanku tragedije ne
gledamo ve¢ najbolj neprebavljivih trditev v Poetiki, pa tudi ne samovoljnih ugibanj in
pretiravanj, ¢es§, da Grkom zgodovina dramatike Ze ni bila ve¢ popolnoma jasna, ampak
odli¢no sintezo genialnega uma, ki je imel vprasanje o nastanku nekega pojava, torej
tudi tragedije, za filozofsko vprasanje, odgovor nanj pa za resnobno pocetje filozofskega
misleca, ki so ga zivo zanimala tudi vpraSanja poezije.

Kot receno, Aristotel o nastanku tragedije, o njenem »rojstvu« govori v ¢etrtem
poglavju svoje »estetske biblije«, kjer pravi, da se je tragedija spocela iz skromnih
improvizacij predpevcev ditiramba, nato pa nadaljuje: »Ker je izsla iz satirske pesni-
tve, je dolgo trajalo, preden se je oddaljila od kratkih zgodb in Saljivega tona ter se


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

Janez Vrecko, Predtragi¢ni elementi v grki tragediji 459

zresnila; /.../ Prvotno je namre€ pesnitev imela satirski in bolj plesni znacaj; /.../ ko pa
se je uveljavil govor, si je narava sama poiskala tudi ustrezno metri¢no obliko. Saj je
jambski verz med vsemi metri¢énimi oblikami najbolj podoben pogovornemu jeziku«
(Poetika, 1449 a).

Kaj lahko razberemo iz tega kratkega odlomka? Predvsem Aristotel jasno pove,
da je izvor tragedije iskati pri predpevcih ditiramba, da je satirsko pesnitev uprizarjal
zbor satirov in da je to bila kratka zgodba v Saljivem tonu, vse skupaj pa je imelo
plesni znacaj. Po dolgem razvoju je Sele prislo do tragedije, ki je bila glede na satirsko
igro daljsa, resnejsa in v vsakdanjem jeziku. Aristotelu je torej popolnoma jasno, da
je bila tragedija v svojih zacetkih kratka Saljiva zgodba s petjem in plesom, ki so jo
spoceli ekstati¢ni predpevci ditiramba in satirske pesnitve brez tragi¢nih vsebin. Te so
vstopile vanjo Sele veliko kasneje s t. i. tragi¢nim herojstvom, tragedija pa je postala
resna, daljSa in v pogovornem jeziku. Da bi torej tragedija v Casu svojega rojstva
bila ne-tragi¢na, $aljiva, plesna in peta, pa je docela v nasprotju z nasimi danasnjimi
predstavami o tragediji in tragicnem. In vendar so kasnejSe antropoloske raziskave
pokazale, da so temelji za sleherno rekonstrukcijo prvotne faze tragedije bile, so in
bodo prav Aristotelove vesti o tem. In Ce te razlikujejo med dvema oblikama tragedije,
starejSo kratko, Saljivo-plesno in mlaj$o, dolgo in resnobno-recitacijsko, moramo to
vsekakor jemati resno.

Tako so ambivalentnost starogrskih tragedij opazili ze takratni preucevalci, saj
jim vseh tragedij ni bilo mogoce zbrati pod en sam skupni imenovalec, ki je bil v tem
primeru Dionizov ritual vstajenja in smrti. Na eni strani so locevali tragedije, v katerih
je bila obdelana tematika o herojih, o njihovem trpljenju in smrti, na drugi strani pa
je 8lo za obredno objokovanje za njimi. Opazena dvojnost je potemtakem locevala
med zalostinko v herojski tragediji, ki je bila vseskozi tozba brezupa, in zalostinko v
ritualni tragediji, ki je bila utemeljena v ponovnem vstajenju vegetacijskega bozanstva.
Tezave, ki se nanasajo na srecen ali nesrecen konec tragedij, po Steinerjevem mnenju
povzroca tudi dejstvo, da je za nas danes izgubljen glasbeni delez v tragediji. Podobno
tudi Duvignaud govori o dveh tipih tragedij: o oratoriju in o tragediji, ki ji pripada junak
— prestopnik. Ce bi grika tragedija ostala v svoji prvotni obliki, &e bi ostala oratorij, kar
sta bila nomos in ditirambos (mi ta tip imenujemo »predtragi¢na ritualna tragedija«,
op. J.V.), ¢e grskim dramatikom ne bi pri§lo na misel, kako prikazati prestopnisko
osebnost prav v tistih trenutkih, ko je ta izrabila svojo negativno svobodo, bi se tej
tragediji zgodilo to, kar je se igram NO, ki so (p)ostale ujetnice svoje preteklosti (Du-
vignaud 1973: 318). Tudi Alfred Weber govori o tem, da je tragedija iz§la iz stvaritve,
ki je oklevala med zborovsko epskim lirizmom (tu najbrz misli na ditiramb, op. J. V.)
in herojsko epopejo, kasneje pa je prerasla v zgolj resno prikazovanje herojske tragike
(Weber 1959: 236).

Aristotela pa v njegovih trditvah o izvoru tragedije iz ditiramba in satirske igre
podpirajo tudi od navedenih zgodnejsi pisni in likovni viri vse od Herodota, Lexicona
Suidae do Vatikanskega rokopisa. Herodot namre¢ povezuje mitskega kitarista Ariona
s prvo uprizoritvijo ditiramba v Korintu, medtem ko ima Lexicon Suidae iz 10. stol.
Ariona za izumitelja tragedije, saj je ustvaril ditiramb tragi¢ne narave in oblikoval zbor
iz satirov. Tako beremo tudi v Vatikanskem rokopisu. Vse te omembe torej predpostav-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

460 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

ljajo obstoj neke starejSe oblike tragedije, njeno izvorno obliko, ki je lahko postala
izhodis¢e in temelj te, ki jo poznamo $e dandanes.

Arion je namre¢ za izvedbo svojega ditiramba uporabil peloponeske satire, ki so
veljali za $aljive in razuzdane Dionizove spremljevalce. Izrazito lirski ditiramb se je s
tem postopoma prelevil v satirsko igro, postal sinteza obojega. Arion je torej zasluzen za
vstop lirskega ditiramba, ki je ena najbolj skrivnostnim oblik grske poezije, v Ze izvorno
dialosko in s tem dramati¢no zasnovano satirsko igro, kar pomeni, da je iz prvotnega
Saljivega, petega in plesanega ditiramba, ki ga je izvajal en sam pevec, ustvaril zborov-
sko pesem. V zacetkih naj bi to bila $aljiva pesem predpevca, ki je zacel peti, okrog
njega pa je zbor petdesetih plesalcev ob spremljavi glasbe na pis¢ali njegova izvajanja
ponazarjal s sunkovitimi, strastnimi plesnimi kretnjami in z zborovskim odpevanjem.
Plesalci so bili ovencani s cvetjem in br§ljanom, vendar po vsej verjetnosti brez mask.
Tak$nem prireditve so bile v navadi po mnogih grskih mestih (Korint, Sikion, Tebe,
otok Nasos, razna mesta v juzni Italiji. Predpevec in zbor sta drug drugemu dramati¢no
odgovarjala v ritualnem smislu spopadajocih se dvojic, teme in svetlobe, rodnosti in
smrti, Cemur je vedno sledila sprava, zato tu e bilo prostora za tragi¢no.

Predtragi¢na ritualna igra sestoji potemtakem iz dveh poglavitnih dejanj: najpre;j iz
iskanja tistega, ki je povzrocil kozmi¢no disharmonijo. Obi¢ajno nanj pokaze prerokba,
sledi ji anagnorisis ali prepoznanje krivca, njegovo zrtvovanje, trpljenje in ponovna
vzpostavitev harmonije. S tem v zvezi M. Eliade v §tevilnih svojih delih poudarja nenehno
metafizi¢no skrb starih ljudstev za njihovo skladje s kozmosom, kar so dosegli s svojim
ritualnim pocetjem. Zac¢ne se torej z dramati¢nim agonom med poletjem in zimo, sledi
patos boga, ki se navzven kaze kot njegova ritualna smrt, obi¢ajno v obliki razkosanja
bozjega telesa, nato so na vrsti novice o tem dogodku, obredno objokovanje umrlega
boga, ki verjame v njegovo vstajenje, prepoznanje od mrtvih vstalega boga, peripetija
zalosti v veselje in na koncu teofanija ali apoteoza, ki slavi in ¢asti od (navidezne) smrti
vstalega boga. Konec je spravljiv, vzpostavljeno je kozmic¢no ravnotezje. V predtragi¢ni
ritualni igri je potemtakem peripetija vodila nazaj v zacetni agon, k zacetkom sveta, k
izvornemu spopadu svetlobe in teme, kjer se je vse zacelo znova.

Za prehod te izvorne $aljive tragedije s sre¢nim koncem v tragi¢no tragedijo s
tragi¢nim koncem je bil potreben mocan sunek in velika spremembea, ki so je zgodila,
kot pravi Aristotel, »Sele po dolgem Casu«. Aristotel to spremembo zazna kot spre-
membo prostora in ¢asa, zato razlo¢uje dve vrsti zgodb ali mitov: tistih, v katerem »so
dogodki samo ¢asovno nanizani drug za drugimg, in tistih, kjer sta »dva dogodka drug
v drugem vzro¢no pogojena« (Poetika, 1452 a). Eno je mitoloski krozni ¢as, nenehno
krozenje dogodkov drugega za drugim kot ve¢no vracanje istega, drugo je zgodovinski
Cas, kjer je dogajanje med seboj kavzalno povezano. Na krozni ¢as je vezano vse, kar
je skrito v besedi pratein, ki pomeni enostavno delovanje, na zgodovinski ¢as pa se
veze beseda dran, na katero se sklicuje tudi Aristotel pri etimologiji besede dejavnost
in pomeni ravnanje z odlo¢anjem, torej ¢lovekovo svobodo, s tem pa tudi muko in
tezo ¢lovekove odlocitve in odgovornosti.

V tej smeri je razvoj ze nakazovala uporaba s sajami in vinskimi tropinami nama-
zanih Arionovih satirov, nekak$ne pra-maske, ki je zapolnjevala vmesno polje med
ritualnim in tragi¢nim, saj maskiranost in preobleka prav kazeta na nekaj drugega in


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

Janez Vrecko, Predtragi¢ni elementi v grki tragediji 461

drugacnega od tistega, kar se pod sajastim obrazom in preobleko skriva, ustvarjata torej
dramati¢no napetost med masko in maskirancem. Iz prvotnega nemaskiranega pevca
v zboru, ki je imel podobo konja — silena, je z Arionovo uvedbo pra-maske nastopila
nova razseznost dramati¢nega in s tem do dolo¢ene mere zZe tudi tragi¢nega, povezana
prav s kozlovskim satirom. Legende o izvoru grske tragedije vedo povedati, da ta res
dolguje nastanek junakom s konjskimi imeni (Frejdenber 1987:459), da je tedaj njen
predtragi¢ni zasnutek povezan s konjskimi agoni, ki so jih spremljali zbori, saj je bil
konj utelesenje sonca, ki je po nebu, vprezen v voz — nebo je bilo torej tekmovalna arena,
horizont pa prostor dvoboja — s svojo hitrostjo premagoval mrak in temo. Prizorisce
teh konjskih agonov pa Ze razlo¢no nakazuje obrise starogrskega gledaliséa, kjer bo
nebo zamenjala orkestra, horizont kot prostor spopada pa skena.

Prostor ritualne, predtragi¢ne tragedije je bil torej krozni hipodrom, arena, kasneje
orkestra. Znamenite uvedbe prvega, drugega in tretjega igralca so bile s stali$¢a ritualne
tragedije prava katastrofa, saj se je s tem zmanjSevala vloga zbora, teza herojske tra-
gedije s tragi¢nimi vsebina se je selila iz orkestre na poseben prostor za igralce, ki je
dobil ime proskenion in je je predstavljal prednjo stran skene. Zmeraj bolj samotni in
osamljeni problemati¢ni tragi¢ni junaki so se potemtakem selili na skeno, s ¢imer sta
narava in obseg anti¢nega gledaliSkega prostora dozivela korenito spremembo, ki je
bila o€itno povezana prav z razlo€itvijo predtragi¢ne ritualne in tragi¢ne herojske tra-
gedije. Navsezadnje so kar razli¢ni polozaji zbora kazali, da se s pedtragi¢no, ritualno
tragedijo dogajajo usodne spremembe, saj je ditirambicni zbor kot bozji reprezentant Se
oblikoval krog sredi orkestre okrog Dionizovega oltarja, medtem ko se je tragi¢ni zbor
z vse manj§imi kompetencami usodno prerazporejal iz kroga v pravokotnik in s tem
shemati¢no nakazoval svoj razpad, kar se bo ujemalo tudi s pravokotnisko zasnovo same
skene. Brezcasje orkestre bo zamenjala zgodovina na skeni. Ve¢ni soncevi krog, ki je bil
izhodisCe starogrskega gledaliskega arhitektonskega ¢udeza v podobi orkestre, je v skeni
dobil svojo protiutez. Zato prostor tragi¢nega heroja ne more biti ve¢ znotraj kroga, v
katerem je vse od »temne davnine« orgiasti¢no plesal in pel ritualni, predtragi¢ni akter,
ampak se mora preseliti na skeno, kjer oropan komi¢nega, glasbe in plesa tragi¢no umira
v zgodovini. Silenski konji, (deloma tudi $e satirski kozli, dokler so $e lahko ustvarjali
krog ob Dionizovem oltarju) so bili §e onstran zgodovine, heroji so z dolgimi zgodbami,
resno tematiko, v pogovornem jeziku in z povsem prozai¢nimi, banalnimi gestami brez
povratka zakoracili vanjo. Na skeni jih bo pricakala herojska tragedija, tragi¢no kot njena
vsebina in herojska smrt kot njen konec in dovrsitev. Jaspers v tej zvezi ugotavlja, da se
je s tragi¢nim zacelo zgodovinsko gibanje, s cemer je bilo za ¢loveka izgubljeno nekaj
izjemnega, prekinjena je bila cikli¢nost, znacilna za predtragi¢no razdobje.

Zato znotraj arene in hipodroma $e ne morejo nastopiti kozlovski satiri, ampak od
njih starejsi, konjem podobni sileni. In zato je kot lik ritualne tragedije Dioniz vezan
na krozenje sonca, na poljedelske cikle, na sonceve silenske konje, ki preganjajo
mrak, medtem ko bo zanj zmanjkalo prostora v tragi¢nih herojskih tragedijah, kjer ga
bo moral zamenjati herojski »gresni kozel« s satirsko podobo. Kot vemo, pa je prav
to Grke spocetka nadvse motilo in so na gledaliskih tekmovanjih vztrajno zahtevali
nazaj svojega Dioniza, torej vrnitev k predtragicni ritualni tragediji, se pravi k $aljivim,
plesnim in petim zgodbam. S tem pa je pojasnjena nenavadna odsotnost Dioniza v


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

462 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

vseh ohranjenih tragedijah, razen v poslednji, v Evripidovih Bakhah. Ta odsotnost je
razlozljiva edinole iz dvojne narave starogrske tragedije, iz njene prastare ritualne in
njene mlajse herojske podobe, Cesar se je nedvoumno zavedal ze Aristotel.

Kot je v meglo zavit davni izvor prvotne Saljive tragedije, je takSen tudi izvor
ditiramba, Ceprav je jasno, da je po svojem bistvu »bakhantski zanr« (Frejdenberg
1987: 467), saj je po mnenju nekaterih kar kultno ime za boga Dioniza (gl. Evripidove
Bakhe, verz 526). Ker pri Epiharmu in Arhilohu naletimo na tesno povezanost diti-
ramba, Dioniza in vina (Vrecko 1994: 136), je jasno, da gre za ritualno ocis¢evanje z
vinom kot temeljem ditirambicnosti, ki se je zato z lahkoto na stezaj odprla zborovski
Saljivo-veseljaski satirskosti. Znamenita Grosljeva, v znanstvenem svetu zelo odmevna
etimoloska analiza podpira prav to, se pravi sintezo plesnega, petega in Saljivega. Ko-
ren »di« v besedi ditiramb je isti kot v »dine« in pomeni vrtinec, vrtenje, ples. Koren
»thyr« je v osnovi besed, ki oznacujejo vzkipevanje, cezmerno radost. Na koncu je
sufiks »-mbos, ki ga najdemo tudi v besedi »iambos«. Po tej Grosljevi razlagi naj bi
beseda prvotno pomenila plesoci vrtinec, to je ritmi¢no razgiban obredi ples na Cast
bogu Dionizu. Primaren je bil torej ples, medtem ko so pevske in govorne prvine, ki so
ta ples spremljale, Sele pozneje privzele pomembnejSo vlogo (Gantar 1979: 19). Ples
kot temelj ditiramba je bil potemtakem obredni ples s povsem dolo¢enimi obrednimi
gestami, gibanjem in drzo telesa in z mo¢nim prizadevanjem, da bi kar najbolj to¢no
ponavljali (ne pa posnemali) »dogodke z zacetka sveta«. J. Harrison je s tem v zvezi
opozorila na predplatonovske in s tem predtragi¢ne korenine anti¢nega pojma mimesis,
ki neko¢, davno, in illo tempore, kot bi rekel Eliade, ni bila ustvarjanje iluzije, varanje
in prevara, kot je to pozneje veljalo za poezijo in umetnost, ampak najresnejsi poskus
tedanjega Cloveka, da bi zanj eksistencialno pomembne stvari ponovno dozivel, da bi
jih znova obudil, ponovil. Po njenem mnenju je »dromenon« ne le tisto, kar je storjeno,
ze opravljeno, ampak predvsem tisto, kar je znova storjeno, celo vnaprej storjeno. Har-
risonova govori o komemorativnem in o antipacijskem znacaju ritualov. Paradigmati¢ni
mitski obrazci o smrti in vstajenju bogov, npr. Dioniza, omogocajo scenarij rituala,
ki prvotno ritualno mitsko podobo ponudi kot mimeti¢ni vzorec, po katerem je treba
vedno znova izdelovati kopije, ki se niti v najmanjsi podrobnosti ne smejo razlikovati
od originala. Le mimesis kot ponavljanje ¢loveku zagotavlja, da trpljenje ni nikdar
dokon¢no, da smrti zmeraj sledi vstajenje, da je vsak poraz izni¢en in preide v kon¢no
zmago (Eliade 1992: 105). Predtragi¢na ritualna mimesis izhaja potemtakem iz ¢lovekove
ugotovitve, da samo ponavljanje podeljuje dogodkom resni¢nost (Eliade 1992: 96), da
lahko vra¢ ustvari kakr$nokoli posledico, ¢e jo ponavlja (ne pa posnema). Mimesis kot
ponavljanje stvarstvo razume kot vedno sebi enakega, v katerem se ne more zgoditi ni¢
novega ali presenetljivega. Posameznik, ki si je zelel ponovitve dogodka (dezja, sonca
itd.) je moral poskrbeti, da so bili ¢as in kraj, pa tudi druge okoli$¢ine natan¢no taki,
kot so bili »na zacetku«. Pred oémi je treba imeti dejstvo, da tovrstna ritualna mimesis
ni bila gledaliska predstava, ki bi jo bilo mogoce opazovati le od zunaj. Razlika med
mimesis kot ponavljanjem in mimesis kot posnemanje je nadvse pomembna, je zalika
med predtragi¢no ritualno tragedijo in tragi¢no herojsko tragedijo.

Ritualna predtragi¢na mimesis v svojem ponavljanju ne pozna ¢asovnih in prostorskih
sprememb, saj ju cikli¢no in kozmi¢no usmerjeni ¢lovek Se ni poznal. Vedno je §lo za


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

Janez Vrecko, Predtragi¢ni elementi v grki tragediji 463

wtisti Cas« in za wtisti prostor«, ko se je dejanje prvic zgodilo, zdaj pa ga je bilo treba
in svobodne fantazije. Ditirambi¢no-satirska povezava predpevca in zbora plesalcev
ter igralcev na piscali, ki so uprizarjali sunkovite, orgiasticne plesne gibe, po vsem
povedanem ne gre razumeti kot nekak$no arhai¢no in povsem poljubno razuzdanost,
podprto z vinom in pijanostjo, ampak prav nasprotno, kot ponavljanje gibov totemskih
ali simbolnih zivali, kot ponavljanje gibanja zvezd, skratka kot ponovitev in s tem
wreaktualizacija illud tempus, nekdanjih Casov« (Eliade 1992: 40), imela je torej ko-
memorativni in anticipativni znacaj.

Drugi pomembi element, ki ga Aristotel povezuje z nastankom tragedije, je satirska
pesnitev, povezana s skromnimi improvizacijami, kratkimi zgodbami, $aljivim tonom
in orgiasti¢no-plesnim znacajem (gl. Poetika 1449 a). Za satire je bilo v novej$em Casu
ugotovljeno, da je bila njihova prvotna podoba podoba konja — silena in ne kozla, s
¢imer se je mo¢no zamajala neko¢ splo$no sprejeta teorija o tragediji kot »kozlovski
pesmi« (Dukat 1983: 89). Dorska satirska igra je bila potemtakem igra silenov, ki je
po gozdovih in planinah, v podzemskih pe¢inah in votlinah v predtragi¢nem Saljivem
tonu in s topotom plesnih korakov »uprizarjala« zemeljsko veselje ob vegetacijskih
ciklih.

Cas predtragi¢ne ritualne tragedije je bil torej Gas soncevega belega konja — zmago-
valca, preganjalca teme in pobornika svetlobe, herojska tragi¢na tragedija pa je oprerirala
le Se s ¢rnim, strastem predanim, v agonu porazenim konjem, ki ima pri Grkih ime
Melanip. Vstop herojev v tragedijo je tako ob ditirambu in satirski igri tretji pomem-
ben element, ki je oblikoval njeno podobo in zarisal njene meje v t. i. smrti tragedije.
Kratka predtragi¢na ritualna zgodba se je zdaj podaljsala, $aljivi in orgiasti¢ni znacaj
je zamenjala resnost, plesni znacaj in petje je nadomestil pogovorni jezik in odsotnost
vsakrine »svete koreografije«. Ce se je ritualna, predtragiéna tragedija ohranila iz sive
davnine in z enim delom segla celo v atisko razdobje, se je pri Grkih njena herojska
varianta hitro izpela, Ceprav je nasla svoje posnemovalce v elizabetinski, klasicisti¢ni
in $panski tragediji zlatega veka.

Z ugotovitvijo, da so satiri imeli najprej podobo konja, bili so torej sileni, in so
Sele kasneje pridobili podobo kozla, se po vsem povedanem ni v ni¢emer zamajala ze
povsem zakoreninjena teorija o tragediji kot kozlovski pesmi, nasprotno, prav z njeno
pomocjo smo lahko natanéneje opredelili samo genezo tragedije, predvsem njeno dvojno
naravo, njeno predtragi¢no ritualno podobo, ki je »od zacetkov sveta« in njeno tragi¢no,
herojsko uresnicitev, ki ji je bilo dano obstati le dobrih sto let, kar se je paradoksalno
pokrivalo s ¢asom atenske demokracije.

K Aristotelovim resitvam s satriskim ditirambom smo torej morali dodati le njegovo
predhodno obliko silenskega ditiramba. Konjska podoba silenov je potemtakem starej$a
od satirskih kozlov in je bila o¢itno povezana s predtragi¢nimi vsebinami t. i. ritualne
tragedije, ki je bila v Casu nastanka herojske tragedije Ze tudi pozabljena, vendar v
samih uprizoritvah $e zmeraj ne prezrta, ohranjena obi¢ajno v prvem, Saljivem delu
tragedije, ki ga je nato drugi, tragi¢ni del obrnil v svoje nasprotje. V tem smislu so
Arionovi sikionski zbori ze kozlovski zbori, saj je poljedelsko razdobje zahtevalo zase
bika ali kozla, ni¢ ve¢ pa prastarega, na nomadstvo vezanega soncevega konja.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

464 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

Problem, ki ga raziskovalcem povzroca Aristotelovo povezovanje satirske igre in
ditiramba, je tudi v tem, da je ditiramb na tem mestu izrazito satirsko in s tem fali¢éno
obarvan, saj vzporejanje Saljivih falicnih pesmi in tragedije v nicemer ne ustreza nasim
dana$njim predstavam o tragi¢nem. Resnici na ljubo naj dodamo, da je bila ta zveza
nerazumljiva ze tudi Aristotelu, saj pravi, ko govori o sramotilnih pesmih, da »iz dobe
pred Homerjem ne bi vedel povedati nobene pesnitve te vrste, ¢eprav jen verjetno, da
jih je bilo precej« (Poetika, 1448 b).

Aristotel sicer jasno pove, da je bila tragedija najprej Saljiva igra, s ¢cimer implicite
priznava komi¢nemu vecjo starost kot tragi¢cnemu, ko pa se dotakne izvora komedije,
meni, da komedije v primerjavi s tragedijo, kjer so »posamezne stopnje v (njenem)
razvoju znane«, »spocetka niso jemali resno, zato je njen izvor teman« (Poetika, 1449
b). To pa bi moralo pomeniti, da za Aristotela tragedija in njen izvor nista bila temna
vse do trenutka, ko je bilo treba v zvezi s tragedijo spregovoriti tudi o komi¢nem,
Saljivem, ditirambi¢no-satirsko-orgiasti¢cnem. Skratka, stvari okrog tragedije se za¢nejo
zapletati prav v trenutku, ko v skrivnostni, mistiéni ditiramb vstopijo satiri in prinesejo
s sabo svojo temno, nejasno preteklost. Kot smo pokazali, je to vsaj deloma osvetlila
moderna antropoloska znanost.

Ker smo v zvezi s satirskimi zbori in ditirambom Ze govorili o ritualni mimesis
kot izvorni obliki ponavljanja, je treba k temu dodati Se nekaj pomembnih dokazov,
ki kazejo na to, da so Grki kot vsa stara ljudstva imeli t. i. predtragi¢no ritualno trage-
dijo, ti dokazi pa se vezejo prav na etimologijo besede mimesis. Izvor same besede ni
povsem jasen, najstarejSa med njimi, pa ¢eprav ne v najstarejSih tekstih zapisana, je
verjetno beseda »mimos«, ki oznacuje obrednega plesalca, iz nje pa naj bi bile izpeljane
vse druge (Gantar 1985: 79). Podobno meni tudi H. Koller, da je glagol »mimeisthai«
prvotno pomenil glasove in geste plesalcev pri ritualnih plesih, beseda mimesis pa naj
bi izvirala iz samostalnika »ho mimos«, ki oznaéuje kratko Saljivo igro, vezano na
vsakdanje zivljenje. Kar sama po sebi se ponuja primerjava z Aristotelom, ki je tra-
gedijo izpeljal iz kratkih Saljivih zgodb s petjem in plesom. Koller se je ocitno nanjo
oprl, uposteval pa pri tem dejstvo, da je Aristotel glede mimesis ob Platonovi teoretski
opredelitvi uposteval in uveljavljal tudi predplatonovsko, ritualno-mitolosko izrocilo,
na kar je opozorila Ze zgoraj omenjena Harrisonova. Zato ne preseneca, da se je poleg
Kollerja tako odlo¢il tudi znameniti poljski estetik Tatarkiewicz, ki je v Aristotelovi
mimesis videl sintezo ritualne in Platonove mimesis in pri tem vezal nastanek besede
mimesis na dionizi¢ne rituale in misterijske kulte (Tatatkjevi¢ 1978: 257).

Koller razume mimesis v smislu rituala, pri katerem naj bi §lo za »praznic¢no igro v
Cast bogov« (Koller 1954: 110), torej naj bi mimesis ponavljala in obnavljala, spodbujala
in prebujala bozanske stvariteljske moci, in to s svojimi natan¢no dolo¢enimi ritual-
nimi gibi, gestami, glasovi in koraki, v katerih je bila sleherna poljubnost izkljuc¢ena.
Kollerjeva zasluga je bila potemtakem v tem, da se je naslonil na Aristotelovo tezo o
zacetkih tragedije iz smesnih in kratkih plesnih in petih iger, to pa pomeni, na ditiramb
in satirsko igro in pri tem nedvoumno prisel do resitev, ki so ga vodile naravnost v
predtragi¢ni ritual. Ritualna mimesis je potemtakem ponavljala in obnavljala prvotne
ples, petje, ritem in glasbo z zaCetkov sveta za zaprti krog aktivnih udelezencev samega
obreda, kjer Se ni bilo igralcev in gledalcev. V ritualu je treba biti znotraj dogajanja, eno
z njim, ni ga §e¢ mogoce opazovati od zunaj, kot to kasneje velja za gledalisce.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

Janez Vrecko, Predtragi¢ni elementi v grki tragediji 465

Vsekakor v nasem evropskem spominu ostaja le atiska tragedija kot nedosegljivi
vzor in ve¢ni mik vecine ustvarjalcev. A prav tej tragediji se je dogajalo to, da je bila
vloga zbora vse manjsa, da so satirske zboriste zamenjali spodobno oblec¢eni mescani, ki
jim je bil tuj orgiasti¢ni ekstati¢ni ples, postali so nemi opazovalci tragi¢nega dogajanja
na odru. Povsem v skladu s tem dogajanjem je bil tudi odvzem piscali predpevcu, kar
naj bi po izrocilu storil Tespis. To pa je pomenilo izlocitev glasbe in plesa iz tragedije.
Tudi Aristotelu se je pokazalo, da so plesalci, ki posnemajo znacaje in zato uporabljajo
samo ritem brez melodije in besede, plesalci, ki jih ni ve¢ v ritualni tragediji in s tem
tudi ne v orkestri (gl. Poetika, 1447 a). Beseda orkestra ima v korenu glagol »orheistrai«,
plesati, kar e dodatno osvetljuje prepotrebno ignoranco scene do orkestre. Poslej so
morali igralci vse ve¢ vlog odigrati izklju¢no na sceni, brez sodelovanja zbora v orkestri,
zanje je postajalo Zivljenje neznosno, namesto dionizi¢nega in bakhantskega plesa v
brez¢asni orkestri se je zanje zacel mrtvaski ples na privzdignjeni sceni, kjer je posta-
la edina meja zgodovine zgolj-smrt. Teofrast je skladno z vsem povedanim definiral
tragedijo kot obrat v herojevi usodi, kot obrat od predtragi¢nega k tragi¢cnemu. Odtlej
igralci niso bili ve¢ orodje v bozjih rokah, ampak le $e orodje v rokah karakterja, ki je
(bil) obsojen na svojo svobodo. Te tragedije imajo peripetijo iz srece v nesreco in jih
Aristotel imenuje lepe tragedije. To pa je vrednostna oznaka, ki se vlece vse do danes in
v njej je treba iskati razlog, da evropska zavest ne more sprejeti no iger, kabuki teatra,
pekinske opere itd., saj jih zaradi umanjkanja tragi¢nega ima za manjvredne dramske
oblike, ¢e ni celo tako, da evropska zavest sprejema kot estetsko vredne samo tiste
tekste, ki so konc¢ajo nesre¢no.

Ker v vecini do danes ohranjenih tragedij Dioniz manjka, ker so se pri Grkih vse
manj uprizarjale tragi¢ne trilogije, kjer je prav tretja igra praviloma prinasala spravno
resitev, ker se je dogajanje vse bolj selilo iz orkestre na sceno in so se uprizarjale
namesto trilogij le e posamezne igre s tragi¢nim izidom, je vprasanje, kam se je
umaknila spravna in teofanicna ritualna tragedija z vegetacijsko vsebino vstajenja in
smrti. Je odgovor morda v tem, da je Pejzistrat moral uzakoniti t. i. satirsko ali etrto
igro, ki je starim Grkom po tragi¢ni katarzi prinesla kon¢no tudi »komiéno« katarzo,
po kateri so dokon¢no pomirjeni odsli domov? Je tu, v Cetrti igri, ostajal skrit smeh, ki
je potonil z ritualno tragedijo in se je zdaj, ob nastopu herojske tragedije, moral zateci
vanjo na zahtevo gledalcev po »vrnitvi Dioniza«? Se je predtragi¢no ritualno ohranilo
ob tragi¢nem, dionizi¢no ob apolini¢nem?

Ker smo ze veckrat omenjali, da se je predtragi¢no ritualno na nenavaden nacin
ohranilo v nekaterih atigkih tragedijah, je treba reci e besedo o tem, saj bi to po-
menilo, da ob Tibetanskem gledali§Cu, ki velja za najstarejSe, vendarle obstaja in
zivi z nami tudi grski tip ritualne tragedije, ki je veliko starejsi od prej$njega. To pa
vsekakor spreminja ze uveljavljeno sodbo o tibetanskem gledaliscu kot najstarejsi Se
zivi predtragi¢ni gledaliski obliki. Po Murrayevem mnenju naj bi starogrska tragedija
ponujala nekaj temeljnih paradoksov, v katerih naj bi stare ritualno-mitoloske posode,
nalite z novim razmisljajo¢im vinom, $e po razbitju Sirile okrog sebe stare vonjave
vecnih skrivnosti.

Pravi mojster v zdruzevanju ritualnih elementov, iz katerih je tragedija izsla, pa
tudi v prikazovanju njihove nemo¢i in razkroja je bil Evripid. Pri njem namre¢ stvari


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

466 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

nikdar niso taksne, kot so videti na prvi pogled, tudi niso enopomenske, eprav je v
njegovih tragedijah hkrati vse na svojem mestu, a ni¢ nima vec¢ istega pomena (Loraux
1993: 191) .

Prav v njegovih Bakhah imamo odli¢en primer sinteze klasi¢no stroge herojske tra-
gedije z ritualno predtragi¢no igro. Tu naj bi avtor na enem mestu zdruzil vse nekdanje
ritualne elemente, razkril skrivnosti Dionizovega rituala, obenem pa pokazal tudi na
nemo¢ in s tem na razkroj predtragi¢no ritualnega, kar je dejansko povzrocilo smrt
tragedije. V Bakhah se res ponovi stari ritualno obrazec o darovanju, smrti in vstajenju,
zato se prav s pomocjo Bakh lahko kar najbolj natanéno poucimo o izvorih tragedije.
Evripid prikazuje skrivnosti, ki jih ni bilo mogoce prikazovati, ne da bi akterje ob tem
doletela kazen, vse to pa prikazuje gledalcu, ki mu je mogoce »gledati« ritual brez kazni,
saj ga na koncu preseneti le katarza, ki ni ve¢ vezana na ritual, ampak na tragi¢no, ki
retrogradno odpira tiste svetove, ki so se zaprli s propadom ritualnega.

V casu, ko je bilo predtragi¢no, ritualno mitolosko Ze povsem mrtvo in s tem stvar
preteklosti, je Evripid ponovno ozivil globok pomen arhai¢nega rituala. Evripidove
Bakhe so za danas$njega bralca ali gledalca zanimive predvsem zato, ker se v njih jasno
nakazuje prehod od rituala h gledalis¢u. V Bakhah gre za zrtveni ritual, za darovanje, za
smrt in vstajenje, vendar se vsi trije elementi dogajajo tako, da so hkrati tudi predmet
ogledovanja, zunanjega opazovanja, estetskega uzivanja. S tem se arhai¢na oblika grske
tragedije, ki je bila v ritualni izmenjavi smrti in vstajenja, sproti preobraza v estetsko
igro herojske tragedije kot igre o zgolj smrti. Rekli smo, da se ritualno dogajanje
zacenja z odkrivanjem povzrocitelja disharmonije, nereda in nemira, s prerokbo o
kriveu, s prepoznanjem krivca, ki mu sledita umik in kazen. Junakov patos zagotovi
ponovno uveljavitev harmonije, ki pa se na koncu Bakh ne uresnici s celovito in uspesno
teofanijo, kot bi to zahtevala ritualna tragedija, ampak s polomom in smrtjo glavnega
agonista Penteja in z izgonom Agave in Penteja iz Teb. Ta polom in izgon pa ne veljata
za gledalca, saj se pri njem po koncani predstavi uveljavi katarza, v katero se mora po
Aristotelu iztec¢i sleherna herojska tragedija.

Tudi v mojstrski Evripidovi Alkestis se prepletata dve zgodbi, ki pojasnjujeta druga
drugo in v katerih nastopa bog in ¢lovek. To pa pomeni, da njenega herojsko tragi¢nega
dela z Alkestinim odhodom v podzemlje in z njeno vrnitvijo nazaj ni mogoce razumeti
brez spodletelih uvodnih Apolonovih smrti in vstajenja.

Nadvse prikrito, za strokovno oko pa vendarle zanimivo je dvojno dogajanje v So-
foklovem Kralju Ojdipu, saj se Ojdip pred nami pojavlja kot son¢no bozanstvo in kot
tragi¢ni posameznik, kot oteklonogi darovanec in kot vnebovpijoci tragi¢ni ¢lovek.

Ce se zdaj vrnemo k Aristotelovi Poetiki, je problem zanj nastopil ob tragiéni he-
rojski tragediji, ki je med gledalci zbujala strah in socutje in potem tudi oci§¢enje teh
in podobnih obcutij. Starogrski gledalec namre¢ po vsem povedanem ni mogel obcutiti
strahu in socutja ob epski pesnitvi ali ob predtragi¢ni ritualni tragedji, ki se je Ze po
svoji naravi vedno koncala s teofanijo ali happy endom. Namesto nje je ob herojski
tragediji nastopila dotlej neznana oblika oc¢isCenja, tragi¢na katarza. Ta se je udejanila
po koncani herojski tragediji s herojskimi usodami in njihovimi nepreklicnimi zgolj
smrtmi, saj so samo te ob peripetiji in srece v nesreco zbudile strah in socutje. Aristotel
namrec¢ izrecno poudarja, da »od tragedije /.../ ne smemo zahtevati vsakovrstnih uzitkov,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

Janez Vrecko, Predtragi¢ni elementi v grki tragediji 467

temve¢ samo tiste, ki so zanjo znacilni« (Poetika, 1453 b). Dejanja junaka v herojski
tragediji tedaj pogojujejo socutje in grozo, in sicer ena grozo, druga pa socutje. Ugo-
dje, ki nam ga s svojim koncem ponudi herojska tragedija, je ugodje v tragi¢nem: to
pa se bo uresnicilo v enem samem primeru, ¢e bo namrec tragedija uprizorila nesreco
nekoga, ki je ni zasluzil, saj ni zagresil nobene malopridnosti ali hudobije, ampak je
v nesreco zabredel po neki zmoti. Se pa za tragi¢nega heroja njegova usodna zmota
konca s smrtjo, za nas gledalce pa s katarzo.

Katarza nastopi, ko tragedije ni vec, ko je tragi¢ni junak Ze mrtev, ko so samo Se
gledalci, udelezenci sami s seboj. To je nasa edina spremljevalka po konc¢ani predsta-
vi, ko gremo »nicht gebessert nach Hause«. Pred tem smo se predajali tragediji kot
mimesis, vendar ne mimesis kot ritualnemu ponavljanju, ne platonovski mehani¢ni
mimesis, ampak mimesis, kjer je §lo za zvestobo posnetka, hkrati pa tudi za njegovo
drugacnost od posnetega predmeta, kjer je posnetek presegal predlogo (g. Poetika,
1461 b). Ta povsem nova oblika posnemanja je vezana tudi na herojsko tragedijo,
izhaja pa iz tega, da je »pesnikom vse dovoljeno« (gl. Poetika 1460 a). Prav zato, ker
je pesnikom vse dovoljeno, podoba presega original in je lepsa od njega, saj je v njej
upodobljeno splosno, ne pa posamezno. Zato je po Aristotelu poezija blizja filozofiji
in bolj resni¢na od zgodovine (Poetika, 1451 b).

Pesnik posnema dejanje, ki je verjetno ali mozno, vanj vgrajuje elemente strahu in
soCutja, peripetije, anagnorisis, patosa itd., s cimer se gledalec identificira, se pa v njem
dogodi tudi katarza, ki je Ze zunaj tragedije, ne pa tudi zunaj gledalca. Predtragi¢na
ritualna tragedija ni poznala katarze zunaj svojega obredja, tu je bila katarza sprotna
in hkratna z ritualom.

V herojski tragediji gledalci pesnisko neresnico na odru na estetski ravni prek
estetskega dozivljaja dozivljajo kot resnico, vsa ta neresni¢na Custva, ki jih dozivljajo
kot resni¢na, pa so v pesniSkem delu predpogoj za nastanek katarze. V tem je Aristotelov
premik poezije od resnice k lepoti.

Nam-podobnost junaka in groza, ki iz tega izvirata, sta torej resnicni, dokler traja
pesnisko delo, sta torej »resni¢na laz«, saj kot pravi Aristotel, za pesnika ni pomembno,
ali laze ali govori resnico, vazno je le, da laze tako, kot je treba, da si izmislja tako,
da mu verjamemo.

Katarza je kon¢ni cilj in efekt herojske tragedije, porojena iz ugodja in uzitkov
ob strahu, soCutju in tem podobnih Custev in je hkrati »poslednji« dogodek, ki se je
dogodil Ze zunaj tragedije. Katarza vzpostavi razliko med mano in Ahilom, med mano
in Antigono, med mano in Ojdipom, med mano in Hamletom itd. Katarza iznici strah
in socutje, anagnorisis in peripetijo, verjetnost in moznost dogajanja in se dogodi
kot lepota na objektivnem in katarza na subjektivnem nivoju. V katarzi pozabimo na
tragi¢nega heroja, enosmerni proces herojske tragedije, ki je tekel le od srece k nesreci,
se znenada obrne nazaj v prvotno in izvorno predtragi¢no ritualno o¢iscenje, ki gre le
od nesrece k sreci. Katarzo je mogoce razumeti kot novodobnemu ¢loveku primerno
teofanijo, v kateri se ¢lovek odresi zgolj smrti, saj je namesto njega zrtveno daritev s
smrtnim izidom uspesno opravil njegov ritualni dvojnik, tragi¢ni heroj na odru. Paradoks
tragi¢ne poezije je prav v tem, da se smrt »nasega« ritualnega dvojnika, kot prehod iz
sre¢e v nesreco v gledaléevem primeru preobrne iz nesrede v sreco. Ce namred tragiéni


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

468 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

junak ne bi umrl, se tragedija ne bi koncala tragi¢no, ne bi se zgodil preobrat iz srece v
nesreco, tragedija ne bi bila »lepa« tragedija in na koncu ne bi bilo katarze kot edinega
dokaza, da je bil junak uspesno Zrtvovan, da »nasa« daritev ni bila zavrnjena.

Peripetija, ki je predtragi¢ni ritualni publiki z vstajenjem boga prinesla olajsanje
pred trajno smrtjo, prinasa v tragi¢ni herojski tragediji »estetski« publiki katarzo kot
nadomestilo za izginulo teofanijo. Katarza je vse estetsko v herojski tragediji zbrisala,
iznicila, jemala le kot nekaksen predpogoj za svoj lasten »prihod«, da bi sebe uveljavila
kot realno olaj$anje pred smrtjo. Aristotelovsko koncipirana herojska tragedija in z njo
vsa posokrati¢na poezija do danes ¢loveku odpira temeljna eksistencialna vprasanja
o zivljenju in smrti, z njeno pomocjo posameznik dozivi »vstajenje od mrtvih« tudi
zunaj predtragi¢nih, ritualnih svetov. V katarzi se laz pretvarja nazaj v resnico in to je
veliko Aristotelovo odkritje.

Vse povedano pa zdaj dovoljuje sklep, da evropsko gledalisée v svojih zacetkih pri
Grkih prav tako pozna ritualno gledalisce, ki je na prikrit nacin ohranjeno v nekaterih
herojskih tragedijah, pozna pa tudi institut katarze, ki nas ob pomo¢i tragi¢ne herojske
tragedije vraca v obmocje prvotno ritualnega in s tem predtragi¢nega.

LITERATURA

Zdeslav Dukar, 1983: Biljeske. V: Aristotel: O pjesnickom umjecu. Zagreb.

Jean DuvigNAuD, 1973: Les ombres colléctives. Sociologie du théatre. Paris.

Mircea ELIADE, 1992: Kozmos in zgodovina. Ljubljana.

Olga FREJDENBERG, 1987: Mit i anticka knjiZzevnost. Beograd.

Kajetan GANTAR, 1979: Grske liricne oblike in metricni obrazci. Ljubljana.

Kajetan GANTAR, 1985: Anticna poetika. Ljubljana.

Hans KoLLER, 1954: Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck. Bern.
Nicole Loraux, 1993: Tragi¢ni nadin uboja Zenske. V: Zenska v grski drami. Ljubljana.
Poetika, 1982: Aristoteles: poetika. Prev. K. Gantar. Ljubljana.

Vladislav TATARKIEVIC, 1978: Istorija Sest pojma. Beograd.

Janez VRECKO, 1994: Ep in tragedija. Maribor.

Alfred WEBER, 1959: Das Tragische und die Geschichte. Miinchen.

SUMMARY

Proceeding from Aristotle’s Poetics and some other sources (Lexicon Suidas), the author
traces the beginnings of Greek pre-tragic tragedy. With the analysis of the dithyramb and satiric
play he establishes its origin in the ritual, thus in the unity of dance, music and verbal elements,
where the only possible turn of events in this short, humorous play was from misfortune to good
fortune. Furthermore, Aristotle reflects on »beautiful/aesthetic« tragedy that developed from the
former after »a long time«, when it became longer, serious, carried out in colloquial language.
With the appearance of tragic heroism also tragic content came into the picture. Aristotle’s di-
stinction between the older, short, humorous dance tragedy and the newer, long, grave recitation
tragedy must be taken seriously. He perceives this change as a change of place and time, thus
distinguishing two kinds of stories and myths: some in which »events are temporally arranged
one after another« and others where »two events have causes in each other« (Poetics, 1452a).
One is mythological, circular time, the other historic, tragic time, thus the scene of the ritual,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

® Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05

Janez Vrecko, Predtragi¢ni elementi v grki tragediji 469

pre-tragic tragedy was a circular hippodrome and later orchestra with chorus in the middle. As
the famed introduction of the second and third actors put forward the weight of heroic decision
and human freedom connected to that decision, the tragedy is moved from the orchestra to the
special area for actors, to the skene. Hence, the change in architecture of Greek theater follows
the change in the nature of Greek tragedy.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2006_3_16.pdf | DOST. 29/01/26 10.05



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

