MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

UDK 821.163.6.09 Vodnik A.
Zala Mikeln
Ljubljana

PREHOD OD EKSPRESIONIZMA K NOVI STVARNOSTI, KOT GA VIDI
FRANCE VODNIK

Razprava se ukvarja s pojmovanjem ekspresionizma in nove stvarnosti, kakor ga je v svoji
literarnokritiski in literarnozgodovinski publicistiki podal France Vodnik. Ob tem obravnava
tudi njegovo vrednotenje posameznih literarnih del in njegov pogled na umetnost nasploh, pri
¢emer je mogoce zaznati obCuten vpliv krizarske miselnosti.

The paper deals with the comprehension of Expressionism and New Reality as presented in
France Vodnik’s publicistic works in literary criticism and literary history. It also discusses his
evaluation of individual literary works and his view of art in general, in which it detects consi-
derable influence of the crusader mentality.

Kljuéne besede: France Vodnik, nova stvarnost, ekspresionizem, krizarsko gibanje
Key words: France Vodnik, New Reality, Expressionism, the crusader movement

France Vodnik je bil eden najvidnejsih literarnih kritikov, ki so spremljali sloven-
sko literarno ustvarjanje v dvajsetih in tridesetih letih preteklega stoletja. Zanimal nas
bo predvsem njegov pogled na prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, vendar se
ne bomo tako strogo omejili nanj, da ne bi upostevali Se drugih vidikov, ki nam ga
lahko pomagajo razjasniti. Izraz nova stvarnost je bilo med mnozico drugih poimeno-
vanj smiselno izbrati zato, ker v Vodnikovi publicistiki vendarle prevladuje, uporablja
pa ga tudi v teoreti¢nih ¢lankih o tem literarnem pojavu. Nekatere druge izraze celo
eksplicitno zavrne kot neprimerne, novi realizem npr. z argumentom, da ne gre za
»povratek v nekdanji realizem oziroma naturalizem« (Vodnik 1964: 318). Obravnava
Vodnikovega pojmovanja omenjenega prehoda je relevantna zato, ker lahko prispeva
k boljsemu vpogledu v takratno literarno produkcijo in hkrati pojasni Se del so¢asnih
odzivov nanjo.

Kot izhodis¢e se zdi primerno izbrati ¢lanek K novr stvarnosti iz leta 1938, v kate-
rem France Vodnik govori o so€asni literaturi in njenem obratu k stvarnosti. V njem ze
na zacetku nakaze svoje razumevanje odnosa med ekspresionizmom in novo stvarno-
stjo. Poudari, da ne moremo govoriti o nasprotju, na katerega sicer navaja takrat zelo
razsirjena predstava o »premaganem ekspresionizmu in prodoru nove stvarnosti« (Vod-
nik 1964: 313). Vritev knjizevnosti k objektivnemu zivljenju in zunanji resni¢nosti,
ki ju je ekspresionizem po Vodnikovem mnenju zanemaril ali celo zanikal, namre¢ ne
pomeni vrnitve k pozitivisti¢cnemu realizmu in naturalizmu 19. stoletja. Zgolj beseda
realizem teh teZenj ne oznacuje ustrezno, saj gre za realizem, ki naj bi stvarnost prese-
gal. Vodnik kot primernejse naniza pojme poduhovljena stvarnost, idealisti¢ni ali eti¢-
ni realizem, poleg teh pa omeni Se pojme, ki so se uporabljali v podobnem smislu:
metafiziéni realizem, misti¢ni realizem, sinteti¢ni realizem in duhovni realizem.

Preden se posvetimo tej literarni usmeritvi, ki jo bomo imenovali nova stvarnost, si
podrobneje oglejmo, kako Vodnik razume ekspresionizem. Ta naj bi po njegovem na-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

8 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, §t. 1, jan.—marec

stopil kot odklon od stare umetnosti, ki sta jo v glavnem predstavljala naturalizem in
impresionizem. Njuna skupna idejna podlaga je humanisti¢ni svetovni nazor 19. sto-
letja — v skladu s pozitivizmom in njegovim izhajanjem iz narave je naturalizem po-
udarjal objektivni svet, impresionizem (kot navznoter obrnjeni naturalizem) pa ¢lo-
veka kot subjekt in njegovo fiziolosko custvenost. Ekspresionizem je nasprotno duhovna
umetnost, ki bolj kot zunanje zivljenje poudarja dozivetje duha. Njegova bistvena po-
teza je bil obrat od liberalnega relativizma k etosu, nravstveni odgovornosti oziroma
odklon od individualisticnega nad¢loveka in »priznanje socialne in kozmi¢ne vesoljne
skupnosti vsega ¢loveskega rodu, nad katerim je Bog« (Vodnik 1964: 316). Ekspresio-
nizmu kot odgovoru Zeji po veri v metafizi¢ni svet ustrezajo tudi oblikovna sredstva,
ki jih uporablja: primarnost izraza, ki se pogosto spremeni v krik, aktivizem, ki je
posledica eticnega prizadevanja, in intuitivnost. Zaradi tako poudarjene eticne plati
umetnosti je pisatelj »mesianistic¢ni klicar k novim idealom«. Vseeno pa ne gre v vseh
primerih za tenden¢nost, temve¢ najdemo dela, ki »nocejo sluziti nikomur razen duhu,
razen besedi in izrazu« (Vodnik 1964: 317). S tem Vodnik povezuje tudi samo poime-
novanje nove umetnosti — ekspresionizem naj bi bil torej res izrazna umetnost.

Specifi¢nost Vodnikovega pogleda se pokaze, ko primerjamo njegovo pojmovanje
ekspresionizma s tak$nim, kot se pojavlja v novejsi literarni vedi. Za izhodis¢e zadosca
primerjava z opredelitvama ekspresionisti¢ne literature v Enciklopediji Slovenije in lite-
rarnem leksikonu Ekspresionizem, ki ju je napisal Lado Kralj. Po njegovi razlagi se pri
slovenskih avtorjih pojavljata obe fazi, ki sta znacilni za razvoj ekspresionizma: zgodnji
ekspresionizem v liriki Podbevska, Boza Voduska in Jarca, pozni ekspresionizem oziro-
ma aktivizem pa v liriki Albrehta, Seliskarja, Klop¢ica in Kosovela. Vodnik nasteje avtorje,
ki jih ima za ekspresioniste, v ¢lanku S/ovensko leposlovje v letih 1918—1938. V liriki so
to poleg njega Podbevsek, Oni¢, Anton Vodnik, Seliskar, Jarc, Pogaénik, Vital Vodusek,
Mirko Pretnar, Silvester Skerl in Klop¢i¢; v prozi Pregelj, Bevk, Jus Kozak, Majcen in
André Cebokli; v dramatiki Majcen, Bevk in Cerkvenik. Za nas pa so bolj kot ta seznam
avtorjev pomembna stalisca, ki jih je Vodnik podajal v svojih kritiskih zapisih.

Iz Vodnikovih zapisov, npr. o Podbevsku, je razvidno, da je bil seznanjen z ekspre-
sionisti¢no literaturo, saj omenja Menschheitsdimmerung, antologijo ekspresionistic-
ne lirike, ki jo je leta 1920 izdal Karl Pinthus. Vendar pa njegovo pojmovanje ekspre-
sionizma z dana$njega vidika ni povsem ustrezno. Na Podbevikovo zbirko Clovek z
bombami (1925) gleda le kot na »dokument dobe, ki je §la mimo nas« (Vodnik 1964:
44). Po Vodnikovem mnenju se namre¢ na zahteve »velikega ¢asa« ni prvi odzval
Podbevsek, ki ga imajo nekateri za tvornika nove umetnosti, temve¢ ze Cankar. Pod-
bevsku ocita prav »eksperiment«, »zgolj formalni simbolizem«, od koder izvira tudi
hladnost v njegovih pesmih. Vodnik ne vidi v tem nikakr$nih moznosti za nadaljnji
razvoj, po njegovem to lahko pomeni ni¢ manj kot konec umetnosti (Vodnik 1964: 43).
Podbevskovo ustvarjanje ne ustreza Vodnikovim predstavam o tem, kaks$na umetnost
je v skladu s ¢asom, in kot bomo pokazali pozneje, ima Vodnik dokaj natan¢no izobli-
kovano idejo o »pravi« umetnosti, ki jo imenuje sintetiéna umetnost. Za nas je zanimi-
vo predvsem to, da za Podbevskovo literarno ustvarjanje sicer uporabi izraz futurizem
(Vodnik 1938: 390), ki pa ga, kot je razvidno v ¢lanku Prevrednotenja, razume kot
skrajnost v okviru ekspresionizma (Vodnik 1971: 66).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

Zala Mikeln, Prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, kot ga vidi France Vodnik 9

V zvezi z Bozom Voduskom, ki ga Kralj uvr§¢a v prvo ekspresionisti¢no fazo,
Vodnik ne govori podrobneje o ekspresionizmu. Pravi le, da je izSel iz generacije ekspre-
sionistov, znacilnost »povojnih ekspresionistov« pa je dualizem (Vodnik 1964: 207).
Nasprotje telesa in duse, zemlje in neba je za Voduska nepremostljivo, zato je v njego-
vih pesmih tolik$no nihanje dozivetij med skrajnostmi. Obenem Vodnik ugotavlja, da
se Vodusek v zbirki Odcarani svet s tematiko priblizuje novi stvarnosti, zato bomo o
njem ve¢ govorili pozneje, ko bomo obravnavali to literarno usmeritev.

Vrh ekspresionizma po Vodnikovem mnenju poleg Antona Vodnika predstavlja
Srecko Kosovel. V eseju iz leta 1931 poda pregled njegovega pesniskega ustvarjanja,
za nas so za zdaj pomembni predvsem tisti deli, ki razkrivajo specifi¢nost Vodnikove-
ga pogleda na ekspresionizem oziroma odstopanje od uveljavljenih sodb novejse lite-
rarne vede. Ze pri oznadevanju posameznih pesmi se Vodnikovo mnenje ne sklada s
prevladujoc¢im. O pesmi Ekstaza smuti, ki sicer velja za ekspresionisti¢no (Kos 2001:
297), pravi, da je »ostala zal le medla impresionisti¢na alegorija« (Vodnik 1964: 197).
Ceprav je za Vodnika Kosovel sicer po vsebinski plati »nedvomno najpomembnejsi in
najresni¢nejsi glasnik duhovnih prizadevanj nasega Casa«, mu ocita preve¢ tradicio-
nalno usmerjenost, »kar se tice pesniskega jezika, izraza in stila« (Vodnik 1964: 191).
Kosovel je bil torej pomemben v duhovnem smislu, Vodnik vidi v njem »lep pojav v
nasem duhovnem povojnem zivljenju« (Vodnik 1964: 190), z oblikovnega vidika pa
zanj nikakor ne pomeni ¢esa novega ali prelomnega. Kosovelova konservativna umet-
niSka narava in iz nje izvirajoca tradicionalnost naj bi ovirali njegov umetniski razvoj.
Vodnik opozarja na njegovo povezanost z literarno tradicijo, kar je deloma res, vendar
jo pretirano poudarja — pravi, da se Kosovel naslanja »predvsem na starejse literarne
vzore«, med katerimi nasteje predvsem avtorje slovenske moderne: Cankarja, Zupan-
¢ica, Gradnika, Golarja in Murna (Vodnik 1964: 201).

Vodnik pa izrazi e ocitek, ki se nanasa na vsebinsko plat Kosovelovega pesnistva,
gre namre¢ za preve¢ obcutno ideoloskost. Sicer Kosovelu ne pripise skrajnosti v smi-
slu zgolj ideoloskega pojmovanja umetnosti, vendar je tudi pri njem zaznal vpliv taks-
nega razmisljanja in njegove »kvarne posledice« (Vodnik 1964: 191). Ideoloskost
Kosovelove poezije, kakor jo vidi Vodnik, je znacilnost, ki bi jo verjetno lahko pove-
zali z ekspresionisticnim aktivizmom, o katerem v zvezi s Kosovelom govori Kralj v
Ekspresionizmu.

Pri Kosovelu Vodnik najde tudi rahlo podobnost z novo stvarnostjo. Omenja »mi-
sti¢ni novi realizem« (Vodnik 1964: 194), ki pa bi ga morali razumeti predvsem v
smislu eti¢no-duhovnega poslanstva umetnosti. Novi stvarnosti se je Kosovel tako
priblizal le v obcutju, saj jezikovna usmerjenost hkrati v realizem in simbolizem v
njegovem primeru ne vodi k sinteti¢nemu realizmu, ampak le k stilni neenotnosti.

Med ekspresioniste Vodnik uvrsca tudi Kocbeka, ki sicer velja za pesnika kato-
liskega simbolizma (Kos 2001: 300), ¢eprav tudi Kralj o njegovi zbirki Zemlja pravi,
da je v njej Cutiti blizino ekspresionizma. Vodnik v eseju iz leta 1935 o Kocbekovi
poeziji zapise, da izhaja iz izrocila naSega ekspresionizma, ¢eprav je najveckrat oz-
nacena z izrazom nova stvarnost. O njegovih prvih pesmih govori kot o spiritualistic-
nem in romanti¢no-religioznem ekspresionizmu (Vodnik 1983b: 157). Prav z drugo
oznako Kocbekovega zgodnjega pesnistva se Vodnik v kritiski oziroma literarnozgo-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

10 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, §t. 1, jan.—marec

dovinski publicistiki najbolj eksplicitno pribliza problematiki, ki je znacilna za razpra-
ve o slovenskem literarnem ekspresionizmu — namre¢ vprasanju o katoliskem oziroma
religioznem ekspresionizmu.

Po oznakah, ki zadevajo predvsem tematiko, bi lahko sklepali, da bi Vodnik med
tovrstno literaturo poleg sebe uvrstil Se Antona Vodnika, Boza Voduska in Majcna.
Gre namre¢ za dela, v katerih je religioznost tematizirana na tako izpostavljen nacin,
da bi lahko v grobem rekli, da se v njih katoliski svetovni nazor oziroma religioznost
pojavljata kot zavezujoca. Po Kralju je pojem katoliski ekspresionizem zgreSen (Kralj
1986: 161), saj literarni pojavi, ki jih oznacuje, niso ekspresionisti¢ni. Pojem se je
sicer nekriti¢no uveljavil v literarni vedi, ¢eprav so se z njim sami poimenovali mladi
katoliski pesniki, ki so skusali dose¢i modernizacijo katoliske literature. V resnici se
njihovo ustvarjanje navezuje na starejSo literarno tradicijo, zato je primerneje govoriti
o katoliski novi romantiki, dekadenci oziroma simbolizmu. Pri tem je zanimivo, da ze
Vodnikova opredelitev Kocbekovega pesnistva kot romanti¢no-religioznega ekspre-
sionizma pravzaprav na neki na¢in opozarja ravno na povezavo tovrstne literature s
starejSimi literarnimi smermi. Med avtorji, ki jim bi Vodnik verjetno pripisal tak$no
usmeritev, je v tem smislu izjema Vodusek, ¢igar zgodnje pesmi vendarle veljajo za
ekspresionisti¢ne.

Kljub nekaterim posebnostim Vodnikovega razumevanja ekspresionizma so na
nekaterih mestih njegovi opisi povsem ustrezni in celo zelo nazorni. S tega vidika je
treba posebej omeniti ¢lanek Prevrednotenja iz leta 1938. V njem nasteje znacilnosti,
ki naj bi bile osnovne poteze ekspresionizma: poleg etosa so to §e »nravna odgovor-
nost, zavest krivde, teznja po ociscenju, iskanje ¢loveka, ki bo globlji, brat vseh v
socialni in kozmic¢ni vesoljni skupnosti, vera v visji svet duha« (Vodnik 1971: 69).

Podobno kot pri ekspresionizmu bo tudi razmisljanje o Vodnikovem pojmovanju
nove stvarnosti izhajalo iz primerjave z razlago, podano v Enciklopediji Slovenije
(avtor gesla je Lado Kralj). Pojem nova stvarnost oznacuje stopnjo med ekspresioniz-
mom in socialnim realizmom, od katerih jo je v€asih tezko lociti. Njene znacilnosti so
lahko protislovne: sentimentalnost ali pa humornost in ironija, pozitiven odnos do
tehnike in industrije ali pa nostalgija za kmetstvom in prvinsko naravo, vkljucevanje
vsakdanjosti tudi s povsem banalnimi predmeti, v katerih avtor obenem odkriva neko
skrivnostno zivljenje. V slovenski liriki lahko v novo stvarnost uvrstimo posamezna
literarna dela Kocbeka, Klopcica in Voduska, v prozi pa nekatera dela Mrzela, Krefta
in Kozaka.

Kako tezko je razloCevati novo stvarnost od ekspresionizma in socialnega realiz-
ma, se kaZe tudi v Vodnikovi publicistiki. Ce izhajamo iz primerjave z zgornjim opi-
som, lahko namre¢ pri Vodniku opazimo obe mozni zamenjavi — pri Kocbeku novo
stvarnost deloma razume kot ekspresionizem, pri Klop¢icu pa kot socialni realizem.

V zvezi s Kocbekovo poezijo smo ze prej omenili, da Vodnik z vidika novejse
literarne vede pretirano poudarja njeno ekspresionisticnost. Kljub temu v njej prepoz-
nava najocitnej$i primer prehoda od spiritualisticnega ekspresionizma k poduhovljeni
stvarnosti, kakor imenuje to vrsto nove stvarnosti (Vodnik 1973: 65). Kocbekova pre-
usmeritev je razvidna Ze iz naslova zbirke — izhodis¢e pesmi, ki sicer Se zmeraj vklju-
¢ujejo duhovnost, je zemlja, torej zunanji svet. Vendar ta ni prikazan z vidika natura-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

Zala Mikeln, Prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, kot ga vidi France Vodnik 11

lizma ali impresionizma, temvec¢ »realistiéno-metafizicno« (Vodnik 1973: 66). Vse
stvari se nam v pesmih razkrivajo v njihovi metafizi¢ni resni¢nosti, kar drugace pove-
dano pomeni, da nova stvarnost metafiziko zivljenja odkriva v pojavih vidnega sveta.
Za vsebino Kocbekove poezije so, kot povzame Vodnik, pomembne tri stvari: »stvar-
nost, zivljenjska Sirina in neposrednost dozivljanja ter eti¢cno-duhovni poudarek« (Vod-
nik 1973: 70).

Vodnikovi opisi Kocbekove pesniske zbirke Zemija torej v veliki meri ustrezajo
Kraljevemu pojmovanju nove stvarnosti, ¢esar pa ne bi mogli re¢i za Vodnikovo oz-
nako Voduskove poezije. Ko obravnava zbirko Odcarani svet, se pokaze, da omenja
nekatere znacilnosti, ki se prav tako pojavljajo v Kocbekovi poeziji, vendar so razlike
za Vodnika bistvenejSe. Prizadevanje za poezijo nove stvarnosti, ki ga je mogoce opa-
ziti pri Vodusku, je po Vodnikovem mnenju »postalo manira, ki vodi dosledno tudi v
oblikovni in stilni artizem« (Vodnik 1964: 209). Pri Vodusku zato govori le o pribli-
zevanju novi stvarnosti, kar skusa doseci tako, da upesnjuje objektivnost pojavnega
sveta. Nekaj podobnega, kot je velika eti¢na in socialna zavest, ki jo poudarja pri
Kocbeku, Vodnik sicer najde tudi v Voduskovi poeziji. Govori namre¢ o brezpogoj-
nem eticizmu, o vztrajanju pri pravem spoznanju ne glede na posledice. Vendar pa
kazejo Voduskove pesmi Se drugo plat nove stvarnosti, ki je Vodnik v tem primeru ne
uposteva; oc€itno je celo to, da je ne odobrava, kar bomo lahko pozneje povezali z
vprasanjem o Vodnikovem vrednotenju umetnosti.

»Na videz nasprotujoce si vsebinske tendence« (Vodnik 1964: 206), ki jih Vodnik
pripisuje notranji razklanosti Voduskove dusevne fiziognomije, so pravzaprav proti-
slovni prepoznavni znaki nove stvarnosti, o katerih pise Kralj. Vodnika nasprotno za-
radi eticizma in zamaknjenosti v skrivnost zivljenja preseneca prisotnost ironije in
cinizma v nekaterih Voduskovih pesmih. Primerjava z vrednotenjem Kocbekove poe-
zije pokaze, da Vodnik pri obravnavanju Voduska dejansko razume novo stvarnost
prevec enostransko. Medtem ko pri Kocbeku govori o novem ruralizmu, ki pomeni
»zanikanje sodobne civilizacije, racionalizma in mehani¢nega pojmovanja sveta« (Vod-
nik 1973: 67), kot o pozitivni vrednoti, Vodusku ocita intelektualizem, duhovicenje in
intelektualni larpurlartizem. Novo stvarnost, kot jo razume Vodnik, bi res lahko po-
imenovali »idealisti¢na nova stvarnost«, kakor pravi v eseju o Kocbeku (Vodnik 1973:
65). To je namre¢ nova stvarnost brez svoje »temnejse plati«, ki jo za Vodnika, kot se
zdi, predstavljata ironija in streznjeni intelektualizem.

K temnejsi plati bi verjetno lahko dodali $e naturalizem, saj ga v zvezi s Zuck-
mayerjem Vodnik odlo¢no zavrac¢a. Vodnikovo zavzemanje za »novo stvarnost«, ven-
dar le za njeno idealisti¢no razli¢ico, namre¢ potrjuje tudi njegova reakcija na uprizo-
ritev Zuckmayerjevega Veselega vinograda leta 1932. V Clanku Debata o gledaliscu,
objavljenem v Slovencu deset dni po premieri, uprizoritev oznaci kot »primer resnic¢-
nega gledaliskega Skandala« (Vodnik 1932a: 2). Po njegovem ni §lo le za moralni
Skandal, ki je bil v sredi$¢u takratnih odzivov na predstavo, ampak tudi za literarni in
umetniski skandal. Priznava, da se je Zuckmayerju zaradi tolik§nega ogorcenja zgodi-
la delna krivica, vendar krivde ne pripisuje kritiki, ki se je pa¢ zanasala na verodostoj-
nost gledaliske uprizoritve, temve¢ gledaliskim ustvarjalcem. Pri tem za nas ni po-
membno, kak$ne nekorektnosti pri uprizarjanju jim Vodnik ocita, zato naj omenimo le


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

12 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, §t. 1, jan.—marec

to, da s prenosom dogajanja na dolenjska tla po njegovem mnenju smiselno in jezikov-
no »izprevrzejo avtorja«. Za obravnavo Vodnikovega razumevanja nove stvarnosti je
bolj kot to, da graja literarno nedopustno metamorfozo, bistveno, kako sicer oznacuje
Zuckmayerjevo veseloigro.

Vecina njegovih oznak izhaja iz pojma naturalizem. Ko Vodnik govori o usodi igre
v Nemciji, ugotavlja, da so jo dobro sprejeli le zagovorniki naturalizma, pa Se ti v
nekaterih primerih ne z vidika umetnostne, temve¢ ideolosSko-naturalisti¢ne kritike.
Navdusenje dela nemske kritike nad Veselim vinogradom je torej izviralo le iz idejne-
ga in vsebinskega naturalisticnega vidika veseloigre. Vodnik ocenjuje, da je Paul Fe-
chter »v Zuckmayerju odlikoval kot pooblaséenec za Kleistovo nagrado predvsem
pisatelja svoje literarne smeri, t. j. naturalizma«. Njegovo trditev o tovrstni pristran-
skosti vecine kritikov, ki so pozitivno ocenili delo, potrjuje Se to, da je nemski kritik
Julij Bab videl v delu »povratek nemske drame k naturalizmu« (Vodnik 1932a: 2).

V ¢lanku Repertoar nasega gledalisca Vodnik obravnavo Zuckmayerjevega dela
raz§iri z razmi$ljanjem o pomenu sporeda slovenskega narodnega gledalisca. Veseli
vinograduvrsti med duhovno prazne komedije in plitve naturalisticno-romanti¢ne burke,
ki so po njegovem postale Ze kar stvar nacelne izbire repertoarja. Pravi, da publike, ki
hodi gledat to igro, sploh ne zanima umetnost, temve¢ zgolj naturalisti¢na atrakcija in
neokusne Sale. V primerjavi s prej$njim ¢lankom lahko tokrat nekoliko natan¢neje
razberemo, kaj Vodnik misli, ko govori o naturalizmu. Ceprav iz omenjenih Vodniko-
vih oznak Veselega vinogradato ni povsem razvidno, se nazadnje pokaze, da ne gre za
nadaljevanje naturalizma 19. stoletja, ampak za njemu podobno usmeritev. Vodnik
namre¢ pravi, da tovrstno gledalis¢e »po zgledu zdavnaj premaganega materialisticne-
ga naturalizma« prikazuje »zopet ¢loveka-zival«. Malo pred tem pa namesto izraza
naturalizem uporabi druga dva, s katerima lahko prav tako pojasnimo omenjeno razliko.
Pri navajanju razlogov, zakaj Zuckmayerjevo delo zavraca, tako zapise: »Ta popolno-
ma neestetski, neizoblikovani realizem te ‘nove’ stvarnosti je vendar sam sebi namen,
a to Se nikoli ni bilo umetnisko.« (Vodnik 1932b: 2.)

Vodnikovo pojmovanje nove stvarnosti postane $e jasnejse, ¢e pogledamo, zakaj je
zanj veseloigra nesprejemljiva z idejno-eticnega vidika. V Debati o gledaliscu pravi, da
je eti¢na stran dela naturalistino-areligiozna in da je igra navdusila le kritiko, ki se je
borila zoper duhovno umetnost ekspresionizma. Vendar areligioznost oziroma odklon
od duhovnosti nista sama po sebi pomanjkljivosti, ¢eprav Vodnik odkrito prizna, da se z
delom ne more sprijazniti, ker je »zelo izrazito in celo grobo naturalisti¢no poudarjeno«
(Vodnik 1932a: 2). Njegova obsodba Veselega vinograda je pravzaprav mnogo hujsa:
»Delo ni veliko v ni¢emer. Idejno je komedija udarec v obraz vsaki ¢loveski etiki, zakaj
‘etos’ pri¢ujocega dela je docela nepoduhovljena animali¢nost.« (Vodnik 1932b: 2).

Vodnik pri oznac¢evanju Zuckmayerjeve veseloigre sicer ve¢inoma uporablja pojem
naturalizem, kljub temu pa omemba nove stvarnosti zados¢a, da sta nam ¢lanka lahko
izhodisce za nadaljnje razmisljanje o Vodnikovem pogledu nanjo. Oznaka nove stvar-
nosti v Repertoarju nasega gledalisca je res dokaj nejasna, vendar vseeno dovolj na-
zorna za naso obravnavo, saj jo lahko umestimo v kontekst drugih Vodnikovih tovrst-
nih oznak. Novo stvarnost kot specificen literarni pojav je Vodnik namre¢ o€itno mo-
ral poznati ze prej. To potrjuje npr. stavek v clanku o Srecku Kosovelu iz leta 1931,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

Zala Mikeln, Prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, kot ga vidi France Vodnik 13

kjer omeni sinteti¢ni oz. simboli¢ni realizem nove stvarnosti. Primerjava tega z Vod-
nikovim mnenjem, da gre pri Veselem vinogradu za »popolnoma neestetski, neiz-
oblikovani realizem te ‘nove’ stvarnosti« (Vodnik 1932b: 2), razkrije, kako zapleteno
je Vodnikovo pojmovanje nove stvarnosti. Za sinteti¢ni ali simboli¢ni realizem se zdji,
da ga Vodnik pozitivno ocenjuje. Pravi namre¢, da slogovne dvojnosti pri Kosovelu ne
moremo razlagati »v smislu sodobnega sinteti¢nega ali simboli¢nega realizma nove
stvarnosti, dasi se ji je deloma vsaj rahlo priblizal v obcutju«, nato pa nadaljuje: »A
vse to ni edina napaka njegovega umetnistva.« (Vodnik 1964: 202). Vodnikova presoja
Veselega vinograda je tako reko¢ obsodba in tudi za realizem, o katerem govori, bi
lahko rekli, da je kot popolnoma neestetski zanj z umetniskega vidika nesprejemljiv.
Tako izrazito negativna kritika lahko vzbuja dvom o zadostni objektivnosti in ute-
meljenosti njenih izhodis¢. Pri Vodnikovem primeru moramo tako upostevati, da je
imel takrat ze izoblikovano precej doloc¢eno predstavo o novi stvarnosti. Njenih dru-
gacnih pojavnih oblik morda ni mogel uskladiti z njo ali pa jih sprejeti, sploh ker se
niso skladale z njegovim pojmovanjem umetnosti.

Za nas je pri tem bistveno, da Vodnik Zuckmayerjevo delo, ki ga Kralj navede v
Enciklopediji Slovenije in torej velja za dovolj tipi¢en primer dramatike nove stvarno-
sti, povsem zavraca. To z vidika Vodnikovega pogleda na novo stvarnost, ki smo ga ze
nekoliko nakazali, pa tudi z vidika njegovega pojmovanja umetnosti niti ni presenetlji-
vo. Vodnik pri svojem vrednotenju nove stvarnosti namre¢ ne uposteva njenih proti-
slovnih znacilnosti. Podobno kot v Voduskovi ironiji in satiri ne prepoznava druge
plati nove stvarnosti, ampak nerazumljiv odmik od sicerSnjega eticizma, mu je tuja
tudi tako neeti¢na veseloigra. Nepoduhovljenost, ki jo v zadnjem citatu omenja v zvezi
z animali¢nostjo, je ravno nasprotje od tega, kar pozitivno ocenjuje pri Kocbeku, ko
govori o »poduhovljeni stvarnosti«. Podobne lastnosti nove stvarnosti, kakr$no je Vodnik
odobraval, nakazujejo Se druga imena zanjo, v omenjenem smislu najizraziteje eticni,
duhovni in idealisti¢ni realizem ter idealisti¢na nova stvarnost.

Doslej se je pokazalo, da Vodnik z razliénimi poimenovanji morda skusa natanc-
neje in nazorneje oznaciti novo stvarnost in da lo¢uje dve njeni pojavni obliki, ki ju
razliéno vrednoti. Celovitejsi pogled na novo stvarnost poda v omenjenem eseju o
pomenu Edvarda Kocbeka iz leta 1973. Poudari, da bi izraz nova stvarnost »lahko
pomenil tudi samo novo predmetnost, a s tem bi le zozili pojem« (Vodnik 1973: 65).
Ta izraz po njegovem mnenju torej ni tako jasen, da ne bi sprozal nesporazumov, mor-
da niti ni najustreznejsi, vendar pa se zdi, da vseeno prevladuje, tudi v njegovih razpra-
vah. Samo v tem predavanju tako Vodnik uporabi Se druge pojme, kot so poduhovljena
stvarnost, duhovni realizem ter radikalna in idealisticna nova stvarnost. Za nas je zani-
mivo predvsem, kako Vodnik razlozi zadnja izraza, saj gre pri tem ravno za razliko-
vanje dveh variant nove stvarnosti.

Vodnik pravi, da nekateri novo stvarnost kot oznako za Kocbekovo poezijo »ime-
nujejo tudi idealistiCna nova stvarnost, da s tem poudarijo razliko med tako imenovano
radikalno novo stvarnostjo, ki se je prav tako pojavila na prelomu dvajsetih in tridese-
tih let, a to mimo in celo proti ekspresionizmu in njegovim teznjam« (Vodnik 1973:
65). Ce to povezemo z vsem doslej povedanim o Vodnikovem odnosu do nove stvar-
nosti, bi lahko domnevali, da bi sam k radikalni novi stvarnosti verjetno pristeval Zuck-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

14 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, §t. 1, jan.—marec

mayerjev Veseli vinograd. Igra je namre¢ po njegovih besedah navdusila le del kritike,
in sicer tisto kritiko, ki se je »borila zoper duhovno umetnost ekspresionizma« (Vod-
nik 1932a: 2). Kaksen je odnos med naturalizmom, o katerem Vodnik govori pri Zuck-
mayerju, in novo stvarnostjo, lahko pojasnimo, ¢e se navezemo na stavek iz njegove
razprave K novi stvarnosti: »Gotovo je, da ta naturalisti¢na obnova nima ni¢ skupnega
z novo stvarnostjo idealisticne smeri.« (Vodnik 1964: 318). S tem lahko potrdimo, kar
smo ze prej nakazali: za Vodnika obstajata vsaj dve razli¢ni obliki nove stvarnosti,
glede naturalisti¢nih tendenc pa lahko domnevamo (oziroma tega vsaj ne bi smeli izklju-
¢iti), da so povezane z drugacno — radikalno novo stvarnostjo.

Radikalno novo stvarnost lahko verjetno povezemo z delno obnovitvijo naturali-
sticnih izhodi$¢ oziroma z literarnimi pojavi, ki so podobni naturalisti¢nim, idealistic-
na nova stvarnost pa nasprotno izhaja iz ekspresionizma. Tako kot pri Kocbeku Vod-
nik tudi v omenjeni razpravi pravi, da je nova stvarnost, ki jo v tem primeru izjemoma
imenuje nova resni¢nost, »le nadaljnja stopnja ekspresionizma« (Vodnik 1964: 318).
Podobno oznaci novo stvarnost v ¢lanku Prevrednotenja — za literarni razvoj na Slo-
venskem pravi, da povojni ekspresionizem »zadnji ¢as prehaja v svojo drugo fazo, v
fazo tako zvane nove stvarnosti oziroma idealisticnega realizma« (Vodnik 1971: 65).

Ze prej smo omenili, da je Vodnikovo pojmovanje ekspresionizma in nove stvar-
nosti povezano z njegovim pogledom na umetnost nasploh. Preden pa lahko podrob-
neje obravnavamo njegovo nacelno pojmovanje umetnosti, moramo upostevati e en
vidik, ki ga Vodnik poudarja pri svojem razmisljanju o literaturi in ki smo ga doslej v
zvezi z ekspresionizmom in novo stvarnostjo nekoliko zanemarili. Dovolj nazorno se
pokaze v Elanku Slovensko leposiovje v letih 1918—1938, v katerem med drugim govori
o0 hudi duhovni stiski, ki je nastopila po prvi svetovni vojni. Nravna zavest je bila po
njegovem mnenju porusena, zato je bilo treba na novo odkriti podobo ¢loveka. 1zho-
disce za literarno ustvarjanje je bilo prav to eticno, duhovno prizadevanje, ki se je
izrazilo na dva nacina: po eni strani v smeri obnove religioznega zivljenja, ki je bilo
prej izrinjeno iz modernega pesnistva, po drugi strani pa kot zavest socialne skupnosti
vsega Clovestva. Socialna varianta ekspresionizma, kakor lahko poimenujemo to dru-
go usmeritev, je za nas zanimiva kot oblika, ki je razvojno povezana s socialnim realiz-
mom, verjetno pa tudi z novo stvarnostjo.

V zvezi s tem se kot nazorna primera pokazeta Tone Seliskar in Mile Klop¢ic. Po
Kralju sta oba iz aktivisti¢nega ekspresionizma presla v socialni realizem, le da lahko
Klop¢ica zaradi nekaterih pesmi iz zbirke Preproste pesmi deloma uvrstimo tudi v
novo stvarnost. Vse tri omenjene faze literarnega razvoja bi torej o€itno morale imeti
neko skupno potezo, ki jih povezuje do te mere, da lahko posamezen avtor, npr. Klop¢ic,
prehaja med njimi brez veéjih prelomnih preobratov v svoji pesniski poetiki. Skupno
lastnost je treba zaceti iskati pri prvi fazi, pri aktivisticnem ekspresionizmu. Kralj ugo-
tavlja, da se v njem pojavi »nova transcendenca, tj. kolektivizem in bratstvo med ljud-
mi vsega sveta« (Kralj 1989: 20), natan¢no to torej, kar pri nekaterih pesnikih pre-
poznava Vodnik.

Podobne znacilnosti najde Vodnik tudi pri pesnikih, ki jih povezuje z novo stvarno-
stjo — glede na to, da jo pojmuje kot nadaljnjo stopnjo ekspresionizma, je to povsem
razumljivo. Zdi se, da gre pri tem za razlike, ki so nastale zaradi odmika od pretiranega


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

Zala Mikeln, Prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, kot ga vidi France Vodnik 15

spiritualizma in s tem povezanimi novimi teznjami k stvarnosti. »Oboje, zanimanje za
socialne motive kakor tudi tezenje k stvarnosti in preprostosti« (Vodnik 1964: 212),
odkriva pri Klop¢icu, za katerega je znacilen prehod k socialnemu realizmu. Tak$na
usmeritev po njegovem ni nikakr$na posebnost v slovenski literaturi tistega ¢asa, Klopci¢
je tako nadomestil deklamatoricni patos s strogo stvarnostjo tako v vsebini kot izrazu
(Vodnik 1964: 211). Za nas je bistveno predvsem to, da Vodnik med lastnosti, ki jih
kljub raznovrstnosti miselnosti in stilov lahko najde »skoraj pri vseh pisateljih novega
rodu«, nasteje »zavest bratstva vseh ljudmi« (Vodnik 1964: 212). Kolektivizem in
bratstvo sta se torej kot vsebinski potezi literature ohranila Se v socialnem realizmu,
Ceprav se jima je pridruzila teznja k stvarnosti, ki se je v slogu kazala s preprostostjo
izraza, v tematiki pa z obravnavo socialnih motivov.

V zvezi z novo stvarnostjo se je kot posebej izrazito pokazalo nekaj, kar je znacilno
za Vodnikovo vrednotenje umetnosti nasploh — njegova umetnostna nacela so neloclji-
VO povezana z njegovim svetovnim nazorom, predvsem z njegovimi eti¢nimi naceli.
Kocbekova idealisticna nova stvarnost, eti¢na in socialna zavest, ki preveva njegove
pesmi, obcutje »tovariskega obcestva ljudi« ustrezajo Vodnikovim osebnim pogledom
na zivljenje. Med drugim pravi: »To je strastna, sveta potrditev zivljenju, optimizem,
ki je pravo nasprotje dekadentnemu cinizmu in pesimizmu.« (Vodnik 1973: 67). Kot
smo videli, je prav cinizem tisto, ¢esar ne odobrava pri Vodusku, ¢eprav se mu slednji
zdi eden najbolj nadarjenih pesnikov. Zapise, da se je Vodusek »iz religioznega pe-
snika sicer prelevil v odbijajocega pesnika razkola, obupa in cel6 cinizma, a je dal v
svojih pesmih primere velike iskrenosti« (Vodnik 1938: 391).

Prepletenost Vodnikovega pojmovanja umetnosti z njegovim svetovnim nazorom
potrjuje tudi to, da uporablja podobne izraze za opisovanje pojavov z razli¢nih pod-
ro€ij. Ko npr. v zvezi s Kosovelom govori o mladinskem gibanju (Vodnik 1964: 191,
192), pri tem uporablja izraze, ki bi jih lahko prenesli na opis ekspresionisti¢ne litera-
ture — obcestvo, kolektivno, novi ¢lovek. Navedemo pa lahko tudi nasproten primer.
Vodnik kot skupne znacilnosti literature v ¢asu po prvi svetovni vojni nasteje »vero v
zivljenje, zahtevo po neposredni zvezi z njim, Zivo dejavnost, eticno vrednotenje ¢lo-
veka in zavest bratstva vseh ljudi« (Vodnik 1964: 212). S tak$nimi besedami bi prav
lahko opisali tudi krizarstvo, katolisko mladinsko gibanje, katerega del sta bila tako
brata Vodnik kot Edvard Kocbek. Podobno velja za enega zadnjih stavkov v ¢lanku K
novi stvarnosti, kjer zapise, da »ima bodocnost le tisti realizem, ki uposteva ¢cloveka,
kakrsen je, ne samo duh, a tudi ne samo telo, marve¢ oboje, telesno duhovna enota«
(Vodnik 1964: 318).

Primera iz publicistike, ki sta ponazorila povezanost Vodnikovega pogleda na umet-
nost z njegovim svetovnim nazorom, sta se navezovala na ekspresionizem in novo
stvarnost. Vodnikov svetovni nazor torej ni doloceval njegovega pojmovanja umetno-
sti na takSen nacin, da bi ga omejeval izklju¢no na eno literarno usmeritev, za katero bi
se Vodnik zavzemal. Vendar to ne zmanjSuje vpliva Vodnikovega svetovnega nazora
na njegovo ukvarjanje z umetnostnimi in literarnimi vprasanji, temve¢ ga celo po-
trjuje. Odnos med ekspresionizmom in novo stvarnostjo Vodnik razume v smislu razvoja,
idealisti¢na nova stvarnost naj bi kot nadaljnja stopnja ekspresionizma ustrezala nove-
mu ¢asu, novim duhovnim razmeram. TakSen literarni razvoj pa je povsem v skladu s


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

16 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, §t. 1, jan.—marec

svetovnim nazorom Krizarstva, ki se Steje za mladinsko katolisko gibanje in s tem
poudarja svojo na razvoju temelje¢o naravo. Vzporednosti med literarnim razvojem in
krizarstvom lahko potrdimo z opisom razvoja krizarskega gibanja, kot ga je podal
Marko Dvotak v Poizkusu orisa krizarskega gibanja.

Tri stopnje, ki so znacilne za razvoj krizarstva, je Dvoiak povzel po Franju Cibeju.
Od reakcije na vse, kar ni zivljenjsko, ampak je le gola forma, se krizarska misel na drugi
stopnji preusmeri k subjektivnosti, ¢lovekovi notranjosti — k dozivetjem, prek katerih
gradi osebnost. Tretja stopnja pa tezi v objektivizem, tako da postavlja ¢lovekov pravi,
»zgrajeni jaz v objektivno stvarnost, da jo ta jaz preoblikuje po svoji podobi in hotenju«
(Dvorak 1969: 172). Te stopnje med seboj niso ostro lo¢ene in so za nas pomembne le
kot vzporednice literarnega razvoja, zato se lahko omejimo le na tiste segmente razvoja
krizarstva, ki se navezujejo na ekspresionizem in novo stvarnost.

Kot se pokaze ze pri Dvorakovi obravnavi krizarskega literarno-estetskega nazora,
lahko literarni usmeritvi povezemo predvsem z drugo in tretjo razvojno stopnjo
krizarstva, medtem ko lahko prvo vsaj pretezno vklju¢imo v drugo stopnjo. Tako je za
prvo fazo krizarstva bistvena ¢lovekova poglobitev v duhovnost, ki je kot antiteza
obstoje¢emu materialistiénemu svetu hkrati reakcija, o kateri govori Cibej. V drugi
fazi, ki jo v zvezi s tem obravnava Dvorak, gre za »sintezo novega ¢loveka s svetom«
(Dvorak 1969: 165). Ze iz tega navedka lahko razberemo, kako se ti fazi odrazata v
literarnem razvoju. Za novega cloveka si je prizadeval ekspresionizem, za vnovi¢no
vrnitev v zunanji svet, vendar z novih temeljev, pa nova stvarnost. Prisotnost tako
znacilnega ekspresionisticnega gesla pri opisu druge faze se ujema z Vodnikovo mi-
slijo o tem, da nova stvarnost ne nastopa kot nasprotje ekspresionizma, temve¢ kot
njegovo nadaljevanje — kot pravi, gre za vstop ali vrnitev »ekspresionisti¢nega ¢lo-
veka iz osebne samote nazaj k razgledom zivljenja« (Vodnik 1964: 94).

Krizarstvo z literarno-estetskega vidika torej ni imelo dokon¢nih zahtev, ki bi lite-
raturo omejevale na eno literarno usmeritev. Ekspresionizem je bil tako le »zacasna
izrazljivost krizarskih potez« (Dvotak 1969: 168), odsev neke faze v razvoju krizarskega
gibanja. Premik k stvarnosti v drugi polovici dvajsetih let 20. stoletja je potekal na
vseh ravneh vzporedno — literatura je sledila razvoju krizarske misli in v skladu s tem
dobivala drugacne znacilnosti. V vsakdanjem zivljenju je vrnitev k stvarnosti pomeni-
la dejavno vkljucevanje v Zivljenje, da bi ga preoblikovali in na vsa njegova podrocja
prenesli krizarsko zivljenjsko formo (Dvorak 1969: 246). To pa bi lahko storili le po-
samezniki, ki so se poglobili v lastno duhovnost, se razvili v celostno osebnost in
postali oseba v smislu personalisti¢ne filozofije.

Pojem nova stvarnost Dvorak uporablja predvsem kot poimenovanje druzbenih
razmer oziroma odnosov med ljudmi, ki bi jih krizarji radi dosegli. V zvezi s tem
govori tudi o idealizmu krizarskega svetovnega nazora, tako da se mu zdi idealisticna
nova stvarnost $e ustreznejsa oznaka za krizarske teznje. Sele nato ali vsaj vzporedno
s tem se je lahko nova stvarnost pojavila v literaturi; kot pravi Dvotak, »se je rodila v
areni zivljenja in je z njim v zvezi presla tudi v literaturo« (Dvotak 1969: 166).

Tovrstno razlago povezanosti pojma nova stvarnost s krizarstvom zasledimo tudi
pri Petru Kovacicu - PerSinu, ko obravnava personalizem pri Slovencih. Pojem, ki ga
je povzelo slovensko krizarsko gibanje in se pojavlja kot izhodisce pri zacetnikih slo-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

Zala Mikeln, Prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, kot ga vidi France Vodnik 17

venskega personalizma, naj bi namre¢ izviral iz nemskega mladinskega gibanja, ki se
je zavzemalo za prenovo krscanstva. Nova stvarnost je v teologiji Romana Guardinija,
vodilnega moza tega gibanja, »eden pomenljivih izrazov /.../, s katerim zaobjema nov
pristop k razumevanju stvarnosti in udejanjanju krs¢anskega bivanja v njej« (Kovaci¢
- PerSin 1998: 419). Za nas je zanimiva predvsem misel, da so predstavniki krizarstva
in personalizma to »novo obcutenje« lahko izrazali tudi v poeziji, saj Kovaci¢ - Persin
kot takSen primer navede Kocbeka. Pravi celo: »Zbirka Zem/ja je zasnovana prav pro-
gramsko na ideji novega dozivljanja stvarnosti kot poduhovljene bitnosti, novega sa-
morazumevanja ¢loveka in njegovega odnosa do zemeljskega, do narave in do zgodo-
vine.« (Kovaci¢ - PerSin 1998: 419). Iz tega bi torej sledilo, da je nova stvarnost, o
kateri govorimo v zvezi s Kocbekovo pesnisko zbirko Zemija, povezana predvsem s
krizarsko oziroma personalisti¢no filozofsko podlago. Lahko bi rekli, da nova stvar-
nost, vsaj pri Kocbeku, nastopa kot odmev na dolocene filozofsko-teoloske tendence,
ki jih prenasa v literarno ustvarjanje, zato je ne bi mogli povsem ustrezno razloziti
zgolj v literarno-estetskem okviru.

O neposrednem vplivu nemskega mladinskega gibanja na krizarstvo bi sicer lahko
podvomili, saj nekateri zagovarjajo avtohtonost slovenskega krizarskega gibanja. Janko
Prunk na primer je v Enciklopediji Slovenije o krizarstvu zapisal, da se je »brez tujih
vzorov in spontano pojavilo ok. 1924 v Ljubljani in Mariboru« (Prunk 1992: 21).
Vendar je za nas bolj kot ugotavljanje dejanskega izvora krizarskega gibanja ali pojma
nova stvarnost bistveno to, da takSne povezave, ¢eprav gre morda za pretiravanje,
sploh obstajajo in potrjujejo misel o prepletenosti Vodnikove literarnokritiske in lite-
rarnozgodovinske publicistike z njegovim krizarskim svetovnim nazorom.

Vodnikovega ukvarjanja z literaturo torej ne moremo obravnavati izkljuéno z lite-
rarno-estetskega vidika, saj ga v temelju doloca njegovo religiozno prepricanje. Po-
sebnosti krizarstva nam za zacetek niti ni treba upostevati, tudi brez tega lahko naste-
jemo nekaj Vodnikovih zapisov, ki kazejo na to, da vsaj na nekaterih mestih svoje
pojmovanje umetnosti povezuje z religioznostjo na dokaj zavezujo¢ nacin. Pravi na
primer, da »si je novi ¢lovek tudi v umetnosti prizadeval zdruziti lepoto z etosom in
najti sintezo ¢loveskega z neskonénim, individualnega s kozmic¢nim in kolektivnim«
in da tragi¢na notranja stiska sodobno ¢lovestvo »Zene iz individualizma na pot pri-
znanja socialnega in religioznega obcestva« (Vodnik 1964: 192). Tudi pri Kocbeku
Vodnik poudarja religioznost, kar je pomembno predvsem zato, ker se je pokazalo, da
njegova poezija ustreza Vodnikovim predstavam o umetnosti. Ob Kocbekovi zbirki
Zemljaje tako zapisal: »1z slovenske zemlje, /.../ iz njenega duhovno-katoliskega izroci-
la in iz nujnosti lastne osebnosti je izoblikoval Kocbek svoje najresni¢nejse bistvo:
religioznost.« (Vodnik 1971: 131).

Krizarski svetovni nazor Franceta Vodnika se najocitneje kaze v njegovi poeziji in
v tistih njegovih ¢lankih, v katerih se ukvarja s problematiko sodobnega ¢loveka, krs¢an-
stva in njegovega pomena v druzbi. Nekateri spisi (npr. Pot v tempelj, Fragmenti o
novem cloveku, Tragika osebnosti, Enemu izmed Sirokih) se zdijo v tem smislu kar
programaticni, saj Vodnik v njih z zanosnimi besedami izraza krizarsko misel in pred-
stavlja moznosti njenega udejanjanja v zivljenju. Ve€ino bistvenih znacilnosti krizarstva
bi tako lahko povzeli iz tovrstne Vodnikove publicistike, vendar pa zados¢a Ze natanc-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

18 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, §t. 1, jan.—marec

nejsi pogled v njegove literarne kritike in druge ¢lanke, v katerih obravnava literarna
vprasanja. To se zdi celo primerneje, ker zelimo pokazati, da je njegov svetovni nazor
jasno razviden tudi takrat, kadar govori o literaturi oziroma umetnosti nasploh.

Med kljuénimi pojmi krizarskega gibanja sta dusa in obcestvo, ki sta med seboj
nelocljivo povezana. Pristna ¢lovecnost, na kateri bi morala temeljiti druzba, lahko
izvira le iz duse, ki si jo mora vsak posameznik Sele dokonéno izoblikovati. Dusa pa je
»a priori v¢lenjena v obcCestvo vsega ¢lovestva« (Dvorak 1969: 178). Prepletenost
ideje o individualnosti, ki izhaja iz bistvenega pomena ¢lovekove osebnosti, in ideje o
obcestvu kot ustrezni obliki kolektivnosti lahko ponazori stavek iz Vodnikovega zapi-
sa o recitacijskem veceru Ludvika Mrzela leta 1929: »In tako smo spet enkrat zaziveli
v zavesti, da samo moc¢no poudarjena individualna ¢love¢nost more biti obcestvena
prispodoba kolektivnosti.« (Vodnik 1971: 199).

Kljub primarnosti duhovnega krizarji v kr§¢anstvu vidijo skladnost nadnaravnega
sveta z naravnim, nekaj podobnega pa Vodnik ugotavlja v zvezi s Kocbekovo poezijo:
»Zanj je znacilno prav to, da skusa zajeti zivljenje v njega celotnosti in brezbreznosti
ter zdruziti pojave in dogajanja na zemlji, v okviru realnega prostora in zgodovinskega
Casa, z brez€asnimi skrivnostmi duhovnega vesolja.« (Vodnik 1983b: 157). Sinteza
materije in duhovnosti, za katero so se zavzemali krizarji, se navezuje tudi na pojmo-
vanje ¢loveka. Vodnik izraza tak$no misel med drugim v ¢lanku K novi stvarnosti, kjer
za Cloveka pravi, da je »telesno duhovna enota« (Vodnik 1964: 318). Sinteza je tisto, k
¢emur bi po Vodnikovem mnenju sodobni ¢lovek moral stremeti tako v zivljenju kot v
umetnosti. Moc¢nejse prizadevanje po sintezi duhovnega in snovnega je zZe mogoce
opaziti v literaturi, o ¢emer Vodnik govori v oceni recitacijskega vecera Literarnega
kluba leta 1940 (Vodnik 1964: 109). To je verjetno povezano z novo stvarnostjo oziro-
ma podobnimi realisti¢nimi teznjami, sicer pa se Vodnikova zahteva po sintezi nanasa
tudi na umetnost nasploh.

Ze poimenovanje umetnosti, za kakrino se je zavzemal Vodnik, izvira iz pojma
sinteza — sinteticna umetnost je ideal, kateremu se je po njegovem mnenju najbolj
priblizal Edvard Kocbek, vendar pa odkriva zgled zanjo ze pri Cankarju, ki ga po-
vezuje tudi z ekspresionizmom. Eti¢no-ocis¢evalno nalogo, ki jo po Dvoraku v umet-
nosti vidijo krizarji, lahko pripisSemo tudi umetnosti, kot jo pojmuje Vodnik. Estetska
stran umetnosti bi se po njegovem morala podrejati »globljemu smislu in namenu
umetnosti, katarzi, clovekovemu duhovnemu ocis¢enju in posvecenju«, ¢e uporabimo
kar besede, ki jih je zapisal o poeziji Edvarda Kocbeka (Vodnik 1973: 74). Najbolj
zgosceno lahko Vodnikovo pojmovanje umetnosti podamo z njegovima stavkoma iz
Poti v tempel: »Nasproti ekskluzivnemu esteticnemu, pravzaprav naturalisticno-este-
ticnemu idealu zato postavljamo ideal sinteticne umetnosti, ki naj zivljenje izrazi v
njegovi celotni problematiki in odkrije ¢loveka ne samo v njegovi prirodni, marve¢
tudi v njegovi duhovni urejenosti. Pred nami vstaja podoba harmoni¢nega ¢loveka, ki
bo pomenil izpolnitev sinteze esteticno-eti¢no-religioznega ideala.« (Vodnik 1964: 268).

Vodnik povsem v skladu s tem zavraca larpurlartizem, tako v kritikah posameznih
literarnih del kot v nacelnih spisih, najostreje pa v Fragmentih o novem cloveku, kjer
zapiSe: »NaSe prizadevanje in cilj nase borbe: smrt larpurlartizma in brezsmerja v
kulturnem ustvarjanju, pogin vsega, kar ne nastaja zaradi popolnosti ¢loveka-romarja,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

Zala Mikeln, Prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, kot ga vidi France Vodnik 19

marvec je le samo sebi namen.« (Vodnik 1964: 279). Pri Vodnikovem odnosu do lar-
purlartizma pa ne gre zgolj za zavracanje neke vrste umetnosti, temvec za zavracanje
nacelnega pojmovanja umetnosti, ki izhaja iz njene absolutnosti. Krizarji in z njimi
Vodnik so se zavzemali za avtonomnost vseh panog ¢lovekovega zivljenja, na njihovo
absolutnost pa zaradi vere nikakor niso mogli pristati. Poudarjanje avtonomnosti je
bilo podlaga za dokaj svobodomiseln in napreden odnos tako do umetnosti kot do
katoliStva in narodnosti, vendar se pri Vodniku pokaze, da je lahko odnos med avto-
nomnostjo in absolutnostjo zelo obcutljiv. Razmejitev avtonomnosti od absolutnosti
nekako pomeni, da je avtonomnost podrejena absolutnosti. V Vodnikovem primeru se
tako zelo jasno pokaze, da prihaja do nasprotij v njegovem razmisljanju predvsem
zaradi tega, ker absolutnost dejansko omejuje nacelno avtonomnost podroc¢ij — vse, kar
naj bi bilo sicer avtonomno, se v skladu s krizarstvom podreja ideji absolutnega Boga.

Vodnik po eni strani narodnosti priznava avtonomnost, se pravi neodvisnost od
religioznega ali nereligioznega svetovnega nazora, po drugi strani pa v zvezi s Koc-
bekovo poezijo govori o duhovno-katoliskem izro€ilu slovenske zemlje (Vodnik 1971:
139). Do podobnega neskladja pride v njegovem opredeljevanju odnosa med religijo
in kulturo, kar potrjuje tudi naso trditev o kljuénem pomenu krizarstva za Vodnikovo
razumevanje umetnosti. V ¢lanku /deja in kvaliteta namre¢ poudarja, da ne moremo
govoriti o katoliski in liberalni oziroma o religiozni in areligiozni kulturi, temvec o eni
sami slovenski kulturi, da bi torej morali sprejeti dualizem ideje in kvalitete. Vendar se
ze pri utemeljevanju omenjenega dualizma ne more izogniti svojemu osnovnemu reli-
in kulture, kar seveda ne pomeni in ne more pomeniti njune abso/utnosti. Absoluten je
en sam, namre¢ Bog.« (Vodnik 1964: 261). V ¢lanku Pot v tempelj je njegovo zavze-
manje za religioznost mnogo ocitnejse, saj zapise: »Ne moremo drugace, kakor da
vidimo v tem iskanju sinteze kulturnega in religioznega ideala centralni problem so-
dobne duhovne borbe.« (Vodnik 1964: 264).

Na obcuten vpliv Vodnikovega religioznega nazora na njegove kritiSke presoje,
predvsem na vrednostne sodbe, je bilo treba opozoriti, saj se zdi, da se ga Vodnik
vecinoma ne zaveda povsem, v nekaterih razpravah se celo nacelno zavzema proti
kakrsnikoli pristranskosti pri vrednotenju umetnosti. Neskladja v Vodnikovem pisanju
pa ne zmanjsujejo pomena njegove literarne publicistike. Kot pravi Matija Ogrin, je
bil prvi slovenski literarni kritik med vojnama, ki je predstavo o avtonomiji literarnega
dela relativno uspesno prenesel v literarnokritiSko prakso. Pojmovanje umetnine kot
organizma, pri katerem gre za sintezo oblike in vsebine, se je pri Vodniku razvilo na
podlagi krizarske miselnosti, ki je bistveno prispevala k temu (Ogrin 2001: 166—168).
Vendar je k tej misli treba dodati Se to, kar se je pokazalo iz zadnjih navedkov — krizarstvo
Vodnikovo razmisljanje o literaturi in umetnosti v skrajnih primerih hkrati tudi omejuje.
Prav tako kot bistvene dosezke lahko tudi vecino nedoslednosti Vodnikove literarno-
kritiske publicistike pripiSemo ravno njegovemu krizarskemu svetovnemu nazoru.

Na koncu lahko povzamemo, da je slovensko literaturo dvajsetih in tridesetih let
prej$njega stoletja zaznamoval predvsem prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti
in naprej k socialnemu realizmu. France Vodnik ga je spremljal sproti, v svojih publi-
cisticnih zapisih, iz katerih lahko poleg posameznih kritiskih sodb razberemo tudi njego-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MO

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

20 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, §t. 1, jan.—marec

ve nacelne poglede na umetnost in zivljenje. Prehod k novi stvarnosti Vodnik v vecini
primerov (izvzeti je treba predvsem radikalno novo stvarnost) ocenjuje kot nekaj pozi-
tivnega. Razume ga kot nujen, naravno potekajo¢ pojav, prek katerega se umetnost
razvija skladno z novimi duhovnimi potrebami ¢lovestva. Med obravnavo se je poka-
zalo tudi nekaj, na kar je opomnil ze Dvorak (1969: 164). Krizarsko gibanje, ki mu je
France Vodnik pripadal, je posegalo na vsa podrocja zivljenja in jih je zelelo preo-
blikovati v skladu s svojimi idejami. Dejavnosti krizarjev na kateremkoli podrocju
zato ne moremo ustrezno razloziti brez upostevanja poglavitnih potez krizarstva, kar
velja tudi za Vodnikovo publicistiko.

LITERATURA

Marko Dvorak, 1969: Poizkus orisa krizarskega gibanja. Nova pot 21/4-6, 7-9, 10-12. 146-191,
242-278, 395-402.

Janko Kos, 2001: Primerjalna zgodovina slovenske literature. Ljubljana: Mladinska knjiga (Zbirka
Kultura).

Peter Kovacic - PEr3IN, 1998: Uveljavitev personalisti¢ne filozofije pri Slovencih. Personalizem
1n odmevi na Slovenskem. Ur. P. Kovaci¢ - PerSin. Ljubljana: Drustvo 2000. 417-431.

Lado KraLy, 1986: Ekspresionizem. Ljubljana: Drzavna zalozba Slovenije (Literarni leksikon 30).

——1989: Ekspresionizem. Knjizevnost. Enciklopedija Slovenije 3. Ljubljana: Mladinska knji-
ga. 20, 21.

——1994: Nova stvarnost. Knjizevnost. Enciklopedija Slovenije 8. Ljubljana: Mladinska knji-
ga. 24.

Matija OGrIN, 2001: 7eorija in kritiska praksa literarnega vrednotenja na Slovenskem od 1918
do 1948. Doktorska disertacija. Oddelek za primerjalno knjizevnost in literarno teorijo,
Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani.

Janko Prunk, 1992: Krizarstvo. Enciklopedija Slovenije 6. Ljubljana: Mladinska knjiga. 21.

France Vobnik, 1932a: Debata o gledalis¢u. Slovenec 60/263. 2.

——1932b: Repertoar nasega gledalis¢a. Slovenec 60/268. 2.

——1938: Slovensko leposlovje v letih 1918-1938. Miladika 19. 388-391, 428-433, 466-470.

——1964: Ideja in kvaliteta. Maribor: Obzorja.

——1968: Krticna dramaturgija. Ljubljana: Slovenska matica.

——1971: Prevrednotenja. Maribor: Obzorja.

——1973: Pomen Edvarda Kocbeka v vsebinskem in slogovnem razvoju slovenske lirike med
vojnama. Studije o slovstvu in jeziku. Murska Sobota: Pomurska zalozba. 6474

——1983a: Dialektika in metafizika slovenstva. Celje: Mohorjeva druzba.

——1983b: Misli in presoje. Ljubljana: Slovenska matica.

SUMMARY

France Vodnik detected in the Slovene literature of the 1920s and 1930s a transition from
the Expressionism to New Reality. It is evident from his literary reviews and programmatic
papers on literature that his understanding of Expressionism and New Reality is very specific
and that does not entirely agree with the findings of the recent literary scholarship. The main
peculiarity of Vodnik’s view is the fact that he incorporates New Reality into the framework of
Expressionism and understands it as its next stage. Another peculiarity of Vodnik’s conception
is evident in his different evaluation of some literary works, otherwise considered representative


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

® Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_1_2.pdf | DOST. 29/01/26 18.24

Zala Mikeln, Prehod od ekspresionizma k novi stvarnosti, kot ga vidi France Vodnik 21

of New Reality. He makes a distinction between the idealistic New Reality, which he considers
something positive, and the radical New Reality, which he rejects, mostly because of its ethical
stance. In the majority of Vodnik’s literary criticism it is evident that the ethical viewpoint is
important to his critical evaluations because it is a part of his general view of art as he revealed
it in some programmatic papers. Vodnik sees the ideal in so-called synthetic art, in which the
aesthetic aspect is subordinate to the higher purpose of art, i.e., individual’s spiritual catharsis.
In the rest of the article the author attempts to discover how this attitude towards art is related to
Vodnik’s ideological beliefs. It turns out that his view of art as well as the evaluation of indivi-
dual literary works were deeply affected by the ideas of the crusade movement, in which Vodnik
actively took part.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

