avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

UDK 821.161.1.09 Dostojevski F. M.
Aleksander Skaza
Filozofska Fakulteta v Ljubljani

ROMAN BRATJE KARAMAZOVI F. M. DOSTOIJEVSKEGA
(IDEJA IN STRUKTURA ROMANA)

Razprava poskusa s poetoloskega vidika predstaviti, kako zastavljanje in razreSevanje neka-
terih temeljnih filozofskih, religioznih in moralnih vprasanj vpliva v romanu Bratje Karamazovi
F. M. Dostojevskega na oblikovanje romaneskne strukture.

The article attempts to present from the poetological point of view how posing and solving
some fundamental philosophical, religious, and moral questions in F. M. Dostoevsky’s novel
The Brothers Karamazov affects the shaping of its novelistic structure.

Kljuéne besede: »naklju¢na druzina«, »ofetomor, kaos, kozmos, cerkev — drzava, drzava
— Cerkev, svoboda, ljubezen (»agape«, »eros«), lepota, »pozitivno lep ¢lovek«, »Bogoclovek,
»Cloveko-bog«, estetski humanizem, »ideoloski roman«, dekanonizirani roman, »ideja roma-
nag, »realizem v vi§jem smislu«, »notranji clovek« / »¢lovek v ¢loveku, potek dogajanja, zu-
nanji siZe, notranji size, dve ravni romana, idejni konflikt, kulminacija, idejno-estetski vrhunec,
govorno prostranstvo, dialog, avtorsko gledisce, gledisce literarnega junaka, »glas« literarnega
junaka, beseda pripovedovalca, polifonija, reminiscenca, Zanrska in stilisticna romaneskna
razli¢nost, odprtost romaneskne strukture, tragi¢no, groteskno

Key words: »coincidental family«, »patricide«, chaos, cosmos, Church — State, State —
Church, freedom, love (agape, eros), beauty, »positively beautiful man«, »divine man«, »man-
god, aesthetic humanism, »ideological novel«, de-canonized novel, »idea of the novel«, »reali-
sm in a higher sense«, »inner man« / »man inside man«, development of action, external plot,
internal plot, two levels of the novel, conflict of ideas, culmination, ideational-aesthetic climax,
discursive space, dialogue, authorial viewpoint, protagonist’s viewpoint, protagonist’s »voice,
narrator’s voice, polyphony, reminiscence, novelistic differentiation in genre and style, open-
ness of the novel structure, the tragic, the grotesque

Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega je izjemen ze zaradi zestavitve tiste-
ga, kar sam avtor imenuje »idgja romana, t.j. zasnove romana, kot tudi razseznosti, ki jo
tazasnovadobi v poteku dogajanjain kompleksnem sistemu in strukturi sizgja v romanul.

»ldgja romanag, ki jo F. M. Dostojevski nakazuje v uvodu, ko govori o »neopre-
deljenem akterjud, ki Se ni prisel do izraza«, in »¢udaku AljoSi«, se navezuje na enovit
teleoloski sistem vseh petih pisateljevih »velikih romanov« od romana Ziocin in ka-
zen do romana Bratje Karamazovi.* Ta sistem se izkazuje v prizadevanjih velikega
pisatelja, da bi upodobil »pozitivno lepega cloveka, ki naj bi bil mogo¢ tudi v sodob-
nosti, in se izrazi tako v poskusu pripeljati do konca nravstveno-religiozno »spregle-

! Razprava dopolnjuje in deloma korigira $tudijo Roman Bratje Karamazovi, objavljeno v gledaliskem
listu Drama 200405, st. 1. Ljubljana: Slovensko narodno gledalis¢e Drama, 2004, 104—-114.

2 Termin ‘size’ rabimo v smisly, ki ga nakazuje Ju. M. Lotman, gl. poglavje Problema suzeta v: Lot-
man, 1970, 280-289.

3 Dostojevski rabi besedo dejatel’, (PSS X1V, 5).

4 Prim.: Dolinin, 1928, 13.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

394 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

danje« Raskolnikova, osrednjega junaka iz romana Z/ocin in kazen, kot v prizade-
vanju upodobiti »popolnega ¢loveka« v podobi »posebneza, skoraj ¢udaka« Aljose.
Toda Aljosa ostaja kljub uvodni napovedi, da naj bi bil osrednji junak »drugega, glav-
nega romana«, v prvem dokonanem romanu nedokonéane diologije Bratje Karama-
Zovi ob strani osrednjih akterjev, svojih bratov — nosilca osrednjega dogajanja Mitje in
nosilca osrednjega idejnega konflikta lvana.

Roman Bratje Karamazovi kot zadnji v enovitem sistemu petih »velikih romanov«
setako navezuje navidike, ki jihje F. M. Dostojevski zapisal zeleta 1862 v predgovo-
ru k prevodu romana Notre Dame de Paris, ko ga je objavil v reviji Viremja. V tem
predgovoru bodo¢i avtor romana Bratje Karamazovi ugotavlja, da je Victor Hugo,
ustvarjalec romana Notre Dame de Paris, v svojem trideset let pozneje objavljenem
romanu Les Misérablesizrazil »kr§¢ansko in visoko moralno misel« o »prerodu pogub-
ljenega Cloveka, ki so ga po krivici zlomile okolis¢ine ter zaostalost stoletij in druzbenih
predsodkov«. Ta misel oziroma ideja o »prerodu« naj bi bila »temelj vsej umetnosti
devetnajstega stoletja« in morda porok, da »se bodo vsaj ob koncu stoletja v kaki taki
veliki umetniski stvaritvi« uresni€ila in »izrazila stremljenja in znacilnosti svojega
¢asa enako popolno in neminljivo, kot je na primer BoZanska komedija izrazila svojo
epoho srednjeveskih katoliskih verovanj in idealov«.®

Vidiki namenjeni Victorju Hugoju in »idgji o preporoduk, so (kot se to pogosto
zgodi, ko ustvarjalci govorijo o svojih vzornikih) izraz lastnih ustvarjalnih prizade-
vanj velikega ruskega romanopisca. V njih se ne nakazujeta samo pisateljeva nikoli do
konca realizirana teznja upodobiti »prerod pogubljenega ¢loveka« in ponosna zelja
pomeriti se z velikani evropske literature in celo s samim Dantejem, marvec se zacr-
tuje tudi osnovna namera njegovega estetskega programa: ustvariti umetnino, ki bo s
svojo vsestransko in celovito upodobitvijo »prizadevanj in znacilnosti svoje dobe«
presegla dosezke tradicionalnega romanopisja. Ce ob tem upostevamo $e pisateljeve
razglede po evropskih literaturah, lahko zapiSemo, da se je F. M. Dostojevski ob uposte-
vanju enciklopedicnosti klasi¢nih evropskih romanov, Se posebej tistih, zdruzenih v
La Comédie humane Honoréja Balzaca, zazrl v veliastnost izzivov Dantejeve La Di-
vina Commedia in ustvaril novodobni pentatevh, v katerem dekanonizirani roman
doseze svoj vrh v stvaritvi Bratje Karamazovi.

1 Dekanonizirani roman F. M. Dostojevskega je v Stevilnih raziskavah in interpre-
tacijah dozivel razliéne opredelitve, pogojene predvsem s sociolo§ko-psiholoskimi,
ideoloskimi in poetoloskimi vidiki. Ce pri tem upostevamo $e vedno veljavno opozo-
rilo, da je »Dostojevski predvsem umetnik (resda posebnega tipa), ne pa filozof in
publicist«®, potem bi dgjali, da so se po znamenitih Bahtinovih razpravah’ in tudi raz-
iskavah takSnih dostojevskologov, kot je Boris Engelgardt® (ki mu lahko pridruzimo
tudi esejistiko Vjadeslava Ivanova®), uveljavile tri temeljne opredelitve »romana Do-

5 GL o tem: F. M. Dostoevskij, PSS XX, 28-29.

6 Bahtin, 1972, 4.

7 Ob drugi varianti Bahtin, 1972, Se Bahtin, 1929.
8 Engelgardt, 1925.

9 [vanov, 1916.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 395

stojevskega« : »polifoni¢ni roman« (M. Bahtin), »ideoloski roman« (B. Engelgardt) in
»roman-tragedija« (Vjag. Ivanov).®®

Ce razmigljamo o romanih Dostojevskega z vidika teh treh opredelitev in pri tem
upostevamo, da nas z razlicnimi pristopi opozarjajo na razli¢ne temeljne posebnosti
pisateljevega ustvarjanja, se nam roman Bratje Karamazovi razkrije (brez nevarnosti,
da bi bili eklekti¢ni) kot izjemen »ideoloski« ali celo »filozofski« roman.** TaksSen
roman pripoveduje o tragicnem poloZaju in usodi ¢loveka in ¢lovestva v pogojih ne-
premaganega stihijskega in duhovnega kaosa in oblikuje pripoved v govornem pro-
stranstvu z upostevanjem posebnega odnosa avtorja in literarnega junaka. V tem od-
nosu se v romanu Dostojevskega uveljavlja ob zmanjSani vlogi besede pripovedovalca
relativna samostojnost oziroma polifonija gledis¢ in glasov literarnih junakov. — Vse
te znacilnosti romana Bratje Karamazovi nakazuje Ze sam potek dogajanja.

Potek dogajanja je osredotocen okrog teme ocetomora. Prepleten je s Sirokimi pred-
stavitvami tako medsebojnih odnosov med literarnimi osebami kot upodobitvami njiho-
vega notranjega sveta (tako znacilnega za pozornost F. M. Dostojevskega do »Cloveka
v Cloveku«) in ubeseditvami idej nosilcev ideoloske problematike (bratov Ivana, Mi-
tje, Aljose, starca Zosime idr.). Ze Prva knjiga. Zgodba neke druzinice napoveduje
usodni o¢etomor z zgodbo o predzgodovini »nakljuéne druzine« in njenem razpadu, s
pripovedjo o samostanu in starcih pa nakazuje v romanu predstavljen soobstoj dveh
nasprotujocih se polov — »ruskega kaosa« v razprtijah druzine Karamazovih in sre-
dis¢a kozmi¢ne urejenosti in pravi¢nosti v podobi starca Zosime in z njim povezane
svetosti samostana. Razprtije »nakljuéne druzine« Karamazovih kot zunanje dogajanje
in nasprotujoca si pola kaosa in kozmosa kot podobi dveh nasprotujocih si duhovnih
stanj in iskanj akterjev in udelezencev dogajanja nakazujeta tudi dvojnost izpeljave
pripovedi oziroma sizejskega sistema in posebno sizejsko strukturo romana Bratje
Karamazovi — v zunanjem in notranjem sizeju.?

Drugaknjiga. Neprimerni shod konkretizira znacaj zunanjega in notranjega sizeja
in izpostavi razmerje med njima in tako uveljavi eno od temeljnih znacilnosti ideolos-
kega romana F. M. Dostojevskega — klju¢no vlogo ideoloskih tem v poteku dogajanja
in s tem podrejenost zunanjega sizeja notranjemu, filozofsko-psiholoskemu sizeju.®

10Gl. o tem tudi Torop, 1997, 83-84.

" Prim. na primer predstavitev poloZaja F. M. Dostojevskega v zgodovini ruske misli v Zen’kovskij I,
1999, 474-480.

22 Prim. o tem: Meletinskij, 2001, 187-188.

13 Zenske, ki pri Dostojevskem niso nosilke idej, v romanu Bratje Karamazovi nimajo tako kompleksne
vloge, kot jo imajo »magda enski« junakinji Sonja Marmeladova in Nastasja Filopovna in tudi Aglaja Jepan¢i-
na. Sonja Marmeladova v romanu Z/ocin in kazen kot skorajda svetniska oseba, Ze nekaksno utelesenje dejav-
ne ljubezni (»agape«), ki se nesebicno Zrtvuje za trpece soljudi, ima tudi izjemno religiozno-eti¢no vzpodbud-
no vlogo v usodi Raskolnikova; Nastasja Filipovna v romanu ldiot kot poniZana lepota, ki v spopadu s svetom
zaradi uZaljenega ponosa ne more uresni€iti vzviSenega »erosa« (v odnosu do kneza Miskina), pahne sebe in
okolico v poguben vrtinec protislovnih strasti in ¢ustev — tudi evangeljsko dobrega kneza Miskina. Aglaja
Jepangina je tista, ki v romanu |diot najizraziteje ozna¢i duhovne razseznosti kneza Miskina, ko ga predstavi
kot »resnega« Don Kihota ob navezavi na simbolno podobo »ubogega viteza« A. S. Pukina

Zenske osebe v romanu Bratje Karamazovi imajo pomembno, tudi izjemno vlogo (kot jo imata Grusenjka
in Katarina Ivanovna), a so umes$éene skoraj izklju¢no v zunanji size, v katerem so pogosto izraz Ze skrajnega
psihi¢nega kaosa, emocionalnih in razpolozenjskih protislovij in z njimi povezanega boja dobrega in zla. Kot
dejavne udelezenke dogajanja so sestavni del usod moskih oseb, s katerimi so na razli¢ne nacine povezane.

o

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

396 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

Druga knjiga tako s prevladujoco dialogizirano organizacijo besedila, $e posebej v kljuc-
nem poglavju Tako bodi, tako bodi, nekoliko teatralicno upodobi »neprimerni shod«, na
katerem naj bi Karamazovi poravnali svoje zadeve, in zaostri kontrast med kaoti¢nostjo
»nakljuéne druZine« in kozmi¢nostjo starca Zosime.™ Starec Zosima veruje v »stikanje«
in nedeljivost tostranstva in boZanskega onostranstva in vidi skrivnost ¢loveskega zivljenja
v simbolnem pomenu prastare resnice biblijskega Joba, da Bog ¢loveku, ki je izgubil
sre¢o v preizkusnji, po o¢is¢ujodem trpljenju podari sreo, ki je vedja kot je bila prej.> V
sredis¢u dogajanja je Fjodor Karamazov. Ta z nor¢evsko porogljivostjo in blasfemi¢ni-
mi anekdotami o meniskih idealih izzove $kandal in pozneje z blatenjem sina Dmitrija,
ko govori o njegovem odnosu do Katerine Ivanovne, o strasti do Grusenjke ter o razzalitvi
nesreénega kapitana Snegirjova, privede do izbruha sinovega sovrastva in usodnega krika:
»Zakaj zivi takSen ¢lovek?«, na katerega se z grozo odzove oce Karamazov: »Ali sliSite,
ali slisite vi, menihi, o¢etomorilca?« (PSS XIV, 69).

Skandal in zloves¢a krika Dmitrija in Fjodora Karamazova napovedujejo tragiéni
razplet romana, vendar ostajajo na ravni zunanjega sizeja in v »ideoloskem« romanu
F. M. Dostojevskega nimajo taksne teze, kot jo imajo teme, ki na »neumestnem sho-
du« razkrivajo nazore Ivana Karamazova in izzivajo odzive na te nazore tako me-
nihov, starca Zosime in ocetov Paisija in Josifa, kot »zahodnjaka«, »sovraznika klera«
Miusova in »semenis¢nika-karierista« Rakitina.

»Najbolj fantasti¢na med fantasti¢nimi bitji« je GruSenjka s svojim divjim nestalnim znacajem, s svojo
nebrzdano samovoljo in strastjo, ki ji ni tuja Ze skrajna ¢utnost in ¢ustvenost. V odnosih do ljudi ne pozna
pregraj. Zapeljuje in vznemirja starca Fjodora Karamazova in njegovega sina Mitjo, celo nedolznega Aljoso
skusa zapeljati in ga »pozreti« (PSS XIV, 318, 320). S takim znacajem in obnasanjem ima Grusenjka v
romanu Bratje Karamazovi usodno vlogo v dogajanju, ki pripelje do oetomora. Nasprotnico Katarino Iva-
novno izziva in jo z drznim posmehom spravlja v bes. S kaoti¢nostjo svojega zivljenja je blizu Dmitriju
Karamazovu, podobno kot Dmitrij je tudi ona nagnjena k samoobtozevanju (»In zdaj, Aljosa, samo tebi
povem prav vse po pravici, da bos videl, kaksno nizkotno bitje sem!« — PSS XIV, 320). Pri vsem tem veruje
v Boga, pripravljena je na zrtev in trpljenje. Vse to daje Grusenjki v romanu Bratje Karamazovi podobo
zenske ljudskega »ruskega duha« in Zenske z elementarno »rusko lepoto«. Zato je skoraj nujno, da v romanu
Dostojevskega »ruska« Grusenjka razdre ljubezensko zvezo s »Poljackom«, z njenim »prej$njim in nespor-
nim« (PSS XIV, 376-390), in zdruzi svojo usodo z obtoZzenim Dmitrijem, pripravljena na trpljenje.

Drugaéna je Katerina Ivanovna. Ce Grugenjka s svojo zvezo z Dmitrijem, a tudi z drugimi zvezami,
sodi v krog »gresnikov, ki so zakoreninjeni po sodbi Dostojevskega »poc¢venika« v ljudski osnovi in so
zato zmozni, da se pokesajo in prerodijo v »nove ljudi«, je Katerina Ivanovna pripadnica kroga »plemeni-
tih« ljudi, ki jim je tuja stihija ruskega kaosa, a zaradi tega tudi elementarna ljubezen. V kolebanju med
ljubeznijo do Dmitrija in Ivana in ker je uzaljena zaradi denarja, ki ga je neko¢ ponudil Dmitrij, da bi z njim
Katerina Ivanovna nekako resila Cast svojega oceta, goji do Dmitrija ljubezen-sovrastvo. Ne more se odlo¢i-
ti, ali naj bo »resiteljica« Dmitrija ali njegova »poguba«. Ker jo razzali Grusenjka in ljubi Ivana izda Dmi-
trija na sodi$¢u in s tem pokaZze svojo pravo podobo — podobo Zenske, katere ljubezen je namisljena in zaradi
tega »pogubna«; podobno kot inkvizitor iz poeme Veliki inkvizitor bi tudi ona rada z nasilno ljubeznijo
osrecila Dmitrija.

Dvojica Aljosa-Liza je zaradi mladosti $e neopredeljena, kar e posebej velja za kapriciozno Lizo, ki jo
vcasih obvlada zmeda povsem nasprotnih infantilnih ¢ustev in misli. — Druge Zenske, kot npr. »sréna dama«
Smerdjakova, imajo stranski pomen ali deloma tudi simbolni pomen (npr. »verne kmetice« na obisku pri
starcu Zosimi v samostanu iz istoimenskega poglavja Druge knjige. Neprimerni shod).

14 Dostojevski je s poimenovanjem starca Zosime, ki se navezuje na gr§ko besedo zoon (Ziv, zivo bitje),
okrepil simboli¢ni pomen te osebe in jo povezal z idealom dejavnega »zivega zivljenja«.

5 Prim.: Golosovker, 1963, 83.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 397

Posebno vlogo v tem kontekstu zavzema pogovor o Ivanovem ¢lanku o problema-
tiki cerkvenega sodiSca in v njem zastavljeni tezi o nezdruzljivosti cerkve in drzave, o
tem, da drzava mora postati cerkev in da se zlocinec samo v okrilju cerkve lahko zave
svojega zloCina. Za razumevanje Ivana Karamazova in s tem tudi romana kot celote, je
pomenljiva tudi Miusova ironi¢na »anekdota« o ideji »naSega ljubega ekscentrika in
paradoksalista« Ivana, da na vsej zemlji ni takSnega naravnega zakona, ki bi »pripravil
ljudi, da bi ljubili sebe podobne /.../ da bi ¢lovek ljubil clovestvo«, in ¢e ni vere v
nesmrtnost, ni ljubezni in »vse je dovoljeno« (PSS X1V, 64—65). Teorija Ivana Kara-
mazova, ki jo potem z izjemno intelektualno mocjo izrazena v idejno-estetskem vrhu
romana — pesnitvi Veliki inkvizitor, je tu samo nakazana in zavita v skrivnost, zato
nekateri menihi sprejemajo Ivana Karamazova kot somidljenika, pronicljiv starec Zo-
simapasumi, daje Ivan nevernik, vendar meni: »Taidgjav vasem srcu $e ni razreSena
in ga muci« (PSS XIV, 65). Sodbi Zosime se pozneje pridruzi tudi Aljosa; ta v sporu z
Rakitinom izre¢e znamenite besede, ki ne oznacujejo samo brata [vana, ampak posredno
tudi »ideoloski« roman Bratje Karamzovi in, drznemo si zapisati, F. M. Dostojevskega
samega: »/.../ dusa njegova je burna. Um njegov je v ujetnistvu. V njem je misel
velikain nerazreSena. On je eden tistih, ki ne potrebujejo milijonov, samo misel mu je
potrebno razrediti« (PSS X1V, 76). Rakitin, Ivanov dvojnik, zavrne Aljoso, ¢e§ da
parafrazira starca Zosimo. Kot zagovornik »naravnih zakonov« obsodi Ivanovo teo-
rijo, ker da je »zapeljiva teorija podleza« in izrece misel, da bo clovestvo samo v sebi
na$lo mo¢ za krepost (tudi brez vere v nesmrtnost) v ljubezni, ki jo Rakitin navezuje na
geslo velike francoske revolucije »svoboda, enakost, bratstvo« (PSS X1V, 76).

V oblikovanju poteka dogajanja v romanu Bratje Karamazovi igrajo izjemno vlo-
go tako razlicni namigi, prehitevanja in odmevi dogodkov kot razli¢ne, v¢asih prav
nepri¢akovane paralele med mislimi in obnasanjem literarnih oseb.'®* Ob pomembnih
odmevih in paralelah v romanu Bratje Karamazovi, o katerih smo ze govorili, bi tu
opozorili, daprel omenjeno Rakitinovo misel o naravnih zakonih in ljubezni ponovi v
drugem, grotesknem visku romana Hudi¢. Blodnje Ivana Karamazova, »izprijeni del
Ivanove duSe« — dvojnik hudi¢. Hudi¢ jo ponovi z groteskno razveljavitvijo vrednot,
ko v navajanju postavk iz Ivanovega pamfleta Geoloski prevrat’” povzdigne najvedji
svetopisemski greh napuh v »bozanski, titanski ponos« ¢loveko-boga. Ta in takSen
ponos naj bi clovestvo doseglo, ko »se bo /.../ do zadnjega odpovedalo Bogu, s svojo
voljo in znanostjo neomejeno premagovalo naravo in v novi nravstvenosti in zavesti,
da je »zivljenje trenutek«, z naslado uzivalo vsak trenutek in ponosno ter spokojno
sprejelo smrt. Ljubezen je v tej »carpe diem« filozofiji »ognjena ljubezen trenutkac,
ko naj bi ¢lovek brez pricakovanja kakr§negakoli povracila vzljubil svojega brata (PSS
XV, 83).

F. M. Dostojevski tako Ze na samem zacetku romana Bratje Karamazovi s pred-
zgodovino »naklju¢ne druzine« Karamazovih v Prvi knjigi. Zgodbi neke druZinice in

16 Prim. o tem: Van der Eng, 1971, 63—148.
1 Hudi¢ Ivanov pamflet ironi¢no oznadi kot »poemico«, s tem diskreditira Ivanovo misel nasploh,
posredno pa tudi »poemo« Veliki inkvizitor.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

398 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

Se posebej z upodobitvijo dramati¢ne scene v samostanski celici starca Zosime v Dru-
gi knjigi. Neprimerni shod napove temeljne teme romana Bratje Karamazovi. Napo-
vedana je tema »naklju¢ne druzine«, ocetomora, »ruskega kaosa« in kaosa nasploh (v
napovedih teorije Ivana Karamazova »vse je dovoljeno« in protislovnih odzivih na
nekatere vidike te teorije in njenega avtorja, Se posebej z vidika tematike vere in ateiz-
ma, ljubezni, nesmrtnosti, naravnih zakonov, smrti in znanosti). Temi kaosa je posta-
vljena nasproti tema kozmosa in Cerkve, ki naj bi bila v osebi starca Zosime in s ¢isto
duhovnega, neinstitucionalnega stalis¢a F. M. Dostojevskega sredis¢e kozmi¢ne urejeno-
sti in pravicnosti. Tu je Se v romanu nakazana, a nerealizirana tema pravi¢nika AljoSe,
ki zapusti samostan, ko zahteva starec Zosima od njega »veliko pokors¢ino svetu«
(PSS X1V, 71), s ¢imer naj bi Aljosa dejavno sledil idealu ponizanega Kristusa

Vso to tematiko oblikuje v celoto romana »realist v vi§jem smislu«, kot F. M.
Dostojevski oznaluje samega sebe,'® z upoStevanjem »Zivega Zivljenja«, ki ga pred-
stavi Ze na zacetku romana tudi s protipostavitvijo omejenosti racionalista Rakitina
duhovni §irini starca Zosime in elementarnemu dojemanju protislovnosti ¢loveka in
zivljenja pri Dmitriju Karamazovu. V spopadu Dmitrija z o¢etom Fjodorom Karama-
zovom pronicljivi starec Zosima zasluti zlo usodo Dmitrija, ker ga bo spremljala »ze-
meljska resnica« ocetovega zlega krika »glejte ocetomorilca, in izrazi z globokim
poklonom (PSS XIV, 69)%° soCutje in spostovanje trpljenju, ki ¢aka Dmitrija, ker ve-
ruje, da se »pred zemeljsko resnico izvrsi dejanje vecne resnice«. Rakitin sprejme
gesto starca Zosime kot »zlo¢in [Dmitrija, op. A. S.] je zavohal« (PSS X1V, 73), ker ne
dojema, da se v utnem in ¢ustvenem Mitji zdruzujeta v nedeljivo celoto protislovja,
ki jih sam Mitja instinktivno dojema, ko govori o »strasni in grozni« lepoti (»lepoti
Madone« in »lepoti Sodome«) in odkriva v »presirokem« ¢loveku enovitost protislo-
vij: »Tu se stikajo bregovi, tu zivijo vsa protislovja drugo poleg drugega. /.../ Tu se
vrag z Bogom bojuje in bojis¢a so — ¢loveska srca« (PSS X1V, 100).

»ldeoloski« roman F. M. Dostojevskega dobi tako posebno strukturo. V tej struk-
turi se »zunanji size« kot nekaksen »kriminalno romaneskni« okvir dogajanja izrazi v
tematiki razpada naklju¢ne druzine Karamazovih, v sporih bratov z ocetom Fjodorom
Karamazovom (Se posebej v temi eroti¢nega rivalstva Dmitrija in oceta zaradi Gru-
Senjke), v kulminaciji tega spora v o¢etomoru, v iskanju krivca, ki naj bi zagresil umor,
in nazadnje v krivi¢ni obsodbi Dmitrija Karamazova. — »Notranji size« vkljucuje filo-
zofsko-psiholosko tematiko razumnika — bogoborca Ivana Karamazova in njegovih
dvojnikov (Smerdjakova in hudica, a tudi zahodnjakov Miusova in Rakitina), elemen-
tarno Cutnega in Custvenega Dmitrija, zlega stihijskega burkastva, sladostrastja in blas-
femije oceta Fjodora Karamazova in Se posebej tematiko iS€oce dejavne ljubezni »cu-
daka« AljoSe. Aljosa je kljub delni gresnosti predan posvecenemu svetu meniha starca
Zosime in svetu otrok ter z njima idealu matere — zemlje oziroma »Sofije-zemlje« kot
uteleSene Bozje modrosti oziroma stvaritve, ki jo F. M. Dostojevski postavlja nasproti

'8 Biografija, 1883, 373.
19 Rusko »zemnoj poklonk, izraz globokega spostovanja, navezuje se na pomen, ki ga mu je dal reli-
giozni ritual.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 399

egoisticnemu in kaoticnemu okolju (rusko »sreda«) in »grudi« (rusko »poc¢va), ki da
je ohranila sofijsko enovitost.®

2 »ldeoloski« oziroma svojevrstni »filozofski« roman Bratje Karamazovi F. M.
Dostojevskegatako nastaja okrog osrednje teme ocetomora v dogajanju, ki ga razvija-
ta dva temeljna tokova: eden je povezan z Dmitrijem in drugi z Ivanom Karamazo-
vom. Prvi tok se razvije pred drugim. Ivan za osebe, ki ga obkrozajo, precej Casa
ohranja neko skrivnost in se pojavi na prizoriscu Sele takrat, ko je tematika oce Fjodor
— sin Dmitrij skorajda iz€rpana in je Dmitrij Ze pripravljen, da zazivi novo Zivljenje,
kar nakazuje Dmitrijev prehod iz prvotno stihijske cutne erotike v zavzeto zaljubljenost
in strastno predanost tako v odnosu do GruSenjke kot do zivljenja in sveta nasploh.
Sele takrat se razjasni lvanova pozicija v razdvojenosti »razuma in srca, predstav-
ljena ngjizraziteje v enem od vrhuncev romana— v poglavjih Punt in Veliki inkvizitor
Pete knjige. Pro in contra in tematiki zavracanja boZjega stvarstva in z njim povezane
usodne ideje »vse je dovoljeno«. Pozneje, v Enajsti knjigi. Brat Ivan Fjodorovic, se
odigra njegova drama, ko postane jasno, da je dejanski krivec za o¢etomor on sam kot
idejni inspirator Smerdjakova, svojega dvojnika, ki izvrs$i umor. Skorajda vzhic¢eno
pripravljenost Dmitrija, da se po krivi¢ni obsodbi pokori v trpljenju v sibirski katorgi,
spremlja zlom in blaznost Ivana, predstavljena v drugem visku romana — v poglavju
Hudi¢. Blodnje Ivana Fjodorovica iz Enajste knjige. Brat Ivan Fjodorovic.

Dogajanje obeh tokov spremljajo bolj ob strani dogodki, povezani z Aljoso. Aljosa
se pojavi kot antipod, a deloma tudi kot paralela pravega brata lvana Kot Ivanov
antipod nakazuje Aljosav podobi in Besedi starca Zosime skorajda blazeno enovitost
zemeljskega in BoZjega v tretjem vsaj idejnem, &e Ze ne estetskem vrhu romana Sesta
knjiga. Ruski menih. Kot delna paralela upornistva brata bogoborca tudi Aljosa odkri-
va v svetu nepravicnost, veruje v netrohljivost telesnih ostankov svetniskega pravic-
nika (relikvije, rus. mosci), strastno si Zeli »ne samo ¢udezev, ampak pravicnosti«, ki
naj bi jo bil delezen pokojnik — starec Zosima, »najpravicnejsi med pravicniki« (PSS
X1V, 307), zato ob zaudarjanju trupla starca Zosime razo¢aran zastavi bolj Ivanovo kot
Jobovo upornisko vprasanje: »Kje je vendar Previdnost in prst njen?«(PSS XIV, 307).
Nazadnje razoc€arani, a verni AljoSa po stvarniski volji avtorja F. M. Dostojevskega
dozivi, da se »pred zemeljsko resnico izvrsi dejanje vecne resnice«. Na obisku pri
Grusenjki Aljosa premaga skusnjavo (poglavje Cebulica/Lukovka) in pri njej vzbudi

2 Gl.: Averincev, 2000, 161. — Tri ravni eksistence »Sofija-pocva-sreda« se pri F. M. Dostojevskem
navezujejo na ideologijo »pocvenikov« (»pocveniki, rusko pocvenniki od besede pocva — tla, prst, zemija,
gruda), ki so jo v Sestdesetih letih 19. st. zagovarjali brata Mihail in Fjodor Dostojevski in njuni pristasi, ko
so propagirali misel, da se morajo izobrazeni krogi ruske druzbe zblizati z »grudo, t.j. ruskim ljudstvom,
nosilcem nravstvenih idealov.

2LV romanu Bratje Karamazovi je najstarejS med brati Dmitrij sin prve Zzene Fjodora Karamazova —
energi¢ne emancipiranke Adelaide Ivanovne Miusove, ki nazadnje zapusti moza in svojega triletnega sina,
se umakne z ljubimcem semeni$¢nikom v Peterburg in tam umre v bedi. Ivan in najmljasi Aljosa sta sinova
druge Zene Fjodora Kramazova — krotke in bogabojece boZjastnice (rus. klikuSa) Sofje Ivanovne, ki umre,
ko Aljosa dopolni §tiri leta. — Polbrat Smerdjakov naj bi se rodil iz nasilja Fjodora Karamazova nad nebog-
ljeno, umsko prizadeto Lizaveto Smerdjasco.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

400 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

kes, nazadnje pa ga razsvetlijo preroske sanje in v obnovljeni jobovski radosti in vzhice-
nosti se prerodi v stiku z zemljo, stvaritvijo Bozje modrosti (Cetrti viSek romana Sed-
ma knjiga. A/josa, Se posebej sklepno poglavje Kana Galilejska s simbolnim pome-
nom). F. M. Dostojevski tako zloves¢i ideji »vse je dovoljeno« postavi nasproti zna-
meniti paradoks brata starca Zosime, ki ga zapiSe Aljosa v Zitju starca Zosime: »/.../
resnicno je sleherni med nami kriv pred vsemi in za vse«* (podé¢rtal A. S.) (drugo
poglavije Iz Zitija v Bogu preminulega ieroshimonaha® Zosime ... iz Seste knjige.
Ruski menih; PSS X1V, 262).

S potekom dogajanja v romanu Bratj e Karamazovi se skladata (Se posebej v »no-
tranjem siZeju« romana in z njim povezanimi upodobitvami »notranjega ¢loveka«)
dve ravni romana — raven sveta »visjih vrednot« (tudi utopi¢nega ideala) in raven
kaotiéne, celo infernalne razcepljene civilizacije.?* — Vse to pogojuje uveljavljanje
funkcij razli¢nih jezikovnih stilov in prisotnost bogate Zanrske raznolikosti v kom-
pleksni zgradbi romana Bratje Karamazovi. Stilno bogastvo romaneskne proze Bratov
Karamazovih tako zaobjema govorno prostranstvo, ki sega od grotesknih variant go-
vora Fjodora Karamazova in Ivanovih dvojnikov — Smerdjakova in hudica, do visoke-
ga intelektualnega sloga Ivana Karamazova, avtorja Velikega inkvizitorja, in biblijsko
naravnane besede Aljose Karamazova, avtorja zitja starca Zosime. V Zanrski romane-
skni mnogovrstnosti sta ob nespodobnih anekdotah Fjodora Karamazova in kvazispo-
dobnih anekdotah Miusova ter groteske Hudi¢. Blodnje Ivana Karamazova prisotni
»Zasnovi« eshatol oske |egende/poeme Veliki inkvizitor in novodobnega zitja Iz Zitja v
Bogu preminulega ieroshimonaha Zosime ..., ¢e naj omenimo samo nekatere v roma-
nu prisotne zanre. Temu je treba dodati, da stilistiCna in zanrska raznolikost romana
Bratje Karamazovi v sklopu takih avtorskih izjav, kot sta »¢lovek je uteleSena beseda«
iz osnutkov romana (PSS XV, 205) in »Kristusova beseda je brez primere« iz drugega
poglavjazitjaZosime O svetem pismu v Zivijenju oceta Zosime (PSS XV, 267), opo-
zarjajo ne samo na svojstven odnos F. M. Dostojevskega do duha Biblije in Se posebej
Evangelija po Janezu (»V zadetku je bila beseda«, Jn 1,1), ampak tudi na pisateljevo
pozornost do nekaterih poetskih znacilnostih Biblije kot celote. V tem kontekstu smo

22 Aluzija na idealno podobo blagega in poniZanega Kristusa, Bogo¢loveka, ki je umrl na krizu, da bi
odresil vse ¢lovestvo in vsakega ¢loveka posebej, in na vrednoto »dejavne ljubezni«, katere najvisji izraz je
po sodbi F. M. Dostojevskega daritev »svojega jaza« svojim bliznjim in ¢love$tvu nasploh.

2 Jeroshimonah — duhovnik-menih puséavnik.

24 Vrednostna dvosvetnost romana Bratje Karamazovi izhaja pri F. M. Dostojevskem iz razlikovanja
treh stopenj v razvoju ¢lovekove osebnosti — obdobja prvotne patriarhalne skupnosti, ko ¢lovek zivi nepo-
sredno z mnozico, prehodnega obdobja civilizacije, ki da je stanje razpada mnoZice na individualistine
osebnosti in »izgube zive ideje 0 Boguy, in obdobja »tretje in poslednje stopnje ¢loveka« —idealnega kri¢anstva
(gl. o tem zapis Socializem in krscanstvo, v: Dostojevski, 1989, 178-180). — Ob tem seveda moramo uposte-
vati, da Dostojevski ne obravnava ¢loveka in njegovega sveta »po tockah«, marve¢ ga upodablja v »umet-
niskih podobah«, ki upostevajo polnost protislovnega »zivega Zivljenja«, kot to sporo¢a pisatelj v pismu 5.
septembra 1879 pedantnemu dogmatiku K. P. Pobedonoscevu, ko brani svojo upodobitev meniha v romanu
Bratje Karamazovi in med drugim dodaja: »/.../ moral sem predstaviti skromno in veli¢astno figuro, toda
zivljenje je polno komizma in ta figura je velicastna samo v svojem notranjem smislu, zato sem se moral
zaradi umetniskih zahtev v biografiji svojega meniha nehote dotakniti najbolj vsakdanjih strani, da ne bi
$kodil umetniskemu realizmu« (PSS XXX, 122).

o

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 401

lahko pozorni na dejstvo, da so Stirje deli romana Bratje Karamazovi razdeljeni na
dvanajst knjig (vsi drugi »veliki romani« so razdeljeni samo na dele — rus. ¢ast’) in da
imajo v romanu, kot smo Ze zapisali, posebno povezovalno vlogo med posameznimi
knjigami, podobno kot v Bibliji, reminiscence. Na biblijski vzorec se navezuje tudi
posebna kompozicija romana Bratje Karamazovi, ki oblikuje celoto romana tako, da
je vsaka knjiga del celote, a je hkrati posvecena samostojni tematiki, ki jo opredeljuje
vsakokratni naslov knjige (Zgodba neke druzinice, Sadostrastniki, Veliki inkviztor,
Ruski menih, AljoSa, Mitja, Decki, Brat Ivan Fjodorovi¢, Sodna napaka idr.). — V
taksni kompoziciji ima posebno mesto Peta knjiga. Pro in contra in v njgj Se posebe)
peto poglavje Veliki inkvizitor.

3 O knjigi Proin contra kot o »kulminacijski tocki« oziroma »kulminacijski knji-
gi« romana Bratje Karamazovi je pisal sam F. M. Dostojevski zev pismih iz leta 1879
—tako v pismu (30. aprila) N. A. Ljubimovu (PSS XXX, 60), uredniku revije Ruski
vestnik, v kateri je v letih 1879-1880 v nadaljevanjih izhgja roman Bratje Karamazo-
vi, kot v pismu (19. mga) K. P. Pobedonoscevu (PSS XXX, 66), konzervativnemu
politiku, ki je Ze pred letom 1880, ko je postal oberprokuror,® prevzel nase vliogo
nekak3neganadzornikaduhovnegazivljenjav Rusiji in skusal z izrabljanjem ustvarjanja
F. M. Dostojevskega okrepiti polozaj ruske monarhije. Obe pismi nakazujeta, da se
pisatelj in njegova korespondenta zavedajo izjemne intelektualne moci tako knjige
Pro in contra kot Se posebej poglavja Veliki inkvizitor: F. M. Dostojevski z vidika
celovite umetnine in njenega »realisti¢nega« sporocila® , korespondenta bolj v strahu,
kako bo pisatelj v nadaljevanju romana odgovoril na »bogokletstvo«, tako silovito
izrazeno v Velikem inkvizitorju. — Celovito avtorsko oceno poglavja Veliki inkvizitor
in posredno romana zasledimo v zapisu pisateljeve Beleznice (1880-1881), ki pravi,
da je zanikanju Boga »v Inkvizitorju in predhodnem poglavju [Punt, op. A. S]] na
menjen kot odgovor ves roman« (PSS XV, 484).

KnjigaProin contrain Se posebel poema Veliki inkvizitor stabili delezni izjemne,
celo izkljuéne pozornosti, tudi pri bralcih in interpretih ustvarjanja F. M. Dostojevske-
ga, Se posebno ruskih. Tako je ze leta 1891 svojevrstni ruski mislec Vasilij Rozanov v
»poskusu kritiénega komentarja« Legenda o Velikem Inkvizitorju F. M. Dostojevskega
predstavil miselnost velikega ruskega pisatelja, izhajajo¢ iz poeme Ivana Karamazo-
va, kot »boj svetlobe in teme v ¢lovekovi dusi« od izvirnega greha naprej, ¢e parafra-
ziramo zaklju¢ne mislegeve besede.?” Filozof Semjon Frank in literarni zgodovinar
Sergej Averincev sta v katastrofalnem dvajsetem stoletju aktualizirala z razmislekom
o sodobnih totalitarizmih ve¢no vprasanje o obstoju Boga in usodi ¢lovekove eksisten-
ce na zemlji, o katerem se pogovarjata brata Ivan in Aljosa Karamazov (poglavje Punt)

% Oberprokuror — v imperatorski Rusiji posvetna osebnost, ki je nacelovala najvisji instanci ruske pravo-
slavne cerkve Svetemu Sinodu, potem ko je Peter I. leta 1721 ukinil institucijo patriarha in povsem podredil
cerkev drzavi. — Na ta izkrivljen odnos med cerkvijo in drzavo se v romanu nekoliko zakrito navezuje tudi
ena od osrednjih tem Ivana Karamazova.

% Gl. op. 24.

2" Rozanov, 1906, 203.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

402 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

in katero skusa razresiti inkvizitor v odgovoru, ki ga Aleksandr Men povzema v svojem
razmisljanju o Bibliji in Dostojevskem v geslu »z Zelezno roko nazenimo ¢lovestvo v
sre¢o«.

Semjon Frank v ¢lanku Legenda o Velikem Inkvizitorju, napisanem na prehodu iz
leta 1933 v leto 1934 v Nemciji, odkriva v legendi o Velikem inkvizitorju kritiko, ki
osvobaja bralca z zavratanjem ponavljajoce se utopije (od Platona in Renana do nasih
dni) o modrem sloju izbrancev, ki naj vzame usodo ¢loveske druzbe v svoje roke in z
diktaturo prinese pokornemu ljudstvu sreco; pri tem meri tako na ruski »revolucionar-
ni socializem« kot na uveljavljajo¢i se nacizem.?

Clovek iz druge polovice dvajsetega stoletja Sergej Averincev, ki je doZivel padec
obeh totalitarizmov (tako nacizma kot stalinizma) in v devetdesetih letih v Rusiji ob-
novljeno zanimanje za »preroka« F. M. Dostojevskega in osvobodilni znacaj njegove-
ga ustvarjanja, odkriva §irSe razseznosti, ko govori v razpravi Veliki inkvizitor z vidika
advocatus diaboli (1993) o Velikem inkvizitorju kot »kljué¢nem besedilu problema pro-
blemov naSega [dvajsetega, op. A. S.] stoletja — problema totalitarizma«.®

Ce naj se omejimo samo na nekatera temeljna vprasanja, ki so pomembna za razu-
mevanje tako legende o Velikem inkvizitorju kot »ideol oSkega« oziroma »filozofske-
ga« romana Bratje Karamazovi, potem bi se najprej ustavili ob raziskovaléevi obrav-
navi Kristusa Dostojevskega. Tangj bi bil v nasprotju tako z »oficialno doktrino Pra-
voslavne Ruske Cerkve« kot z razumevanjem Kristusa v ruskem ljudskem verovanju.
Kiristus ruskega oficialnega pravoslavja in ljudskega verovanja je Kristus mo¢i in veli-
¢ine, v podobi Sina skoraj stanovitno strog, vseodpuscanje, neznost in krotko mol¢anje
nosi v sebi podoba matere Marije (rus. Bogorodica).®* Kristus, ki pri Dostojevskem
poljublja Velikega inkvizitorja, pa naj bi bil »Kristus — Sanjac«. Kristusovo mol¢anje
v legendi Veliki inkvizitor naj bi »pusc€alo neko praznino, katere ve¢pomenskost lahko
napolnjujemo na kar se da protisloven nadin«.*

»Kristusovo skrivnostno moléanje« in dejstvo, da se pri recepciji del Dostojevske-
ga dogajajo razmeroma nenavadne reci, ko se prvotno navdusenje kmalu spremeni v
razodaranje, navezuje Sergej Averincev na specifiko pisateljevih besedil. Ustvarja-
lec svojevrstnega »filozofskega romana« — F. M. Dostojevski, ki ga lahko sprejmemo
kot »nekaksno sredi$ée ruske filozofije«®, ne izraZa svojih idej odkrito v lastnem go-
vorjenju, kot je to znacilno za avtorje monoloskega romana (od Voltaira do Sartra in
Camusa), ki izkazujejo svoje ideje v obliki insceniranih dialogov, ilustrativnih epizod,

28 GL.: Men, 2002, 163.

2 Gl.: Frank, 1991, 243-250.

% Averincev, 2000, 320-323.

31V tem kontekstu je zanimivo dejstvo, da lvan Karamazov omenja v uvodnih besedah k poemi Veliki
inkvizitor apokrifno »samostansko poemico« Trnova pot Matere Boze (Hozdenie Bogorodicy po mukam)
(PSS X1V, 225).

2 Averincev, 2000, 322.

%S, S. Averincev v tgj zvezi piSe o dogajanju, ki je spremljalo govor F. M. Dostojevskega na odkritju
Puskinovega spomenika v Moskvi 8. junija 1880, ko so »levi in desni, monarhisti in liberalci, patrioti in
‘ zahodnjaki’ « odkrili v govoru tisto, kar so hoteli dlisati, paso potem ze naslednje jutro mnogi med njimi bili
razocarani (Averincev, ibid.).

34 Prim. Zen'kovskij, 1999, 474.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 403

prispodob, preoblikovanih v moralitete in tudi didakti¢na sporocila. Po sodbi Sergeja
Averinceva roman F. M. Dostojevskega, ki ga Mihail Bahtin obravnava kot »polifo-
ni¢ni roman, oblikuje govorno prostranstvo, v katerem vprasanje »kdo govori« pov-
zroca nepredvidljive aporije. — TakSna naj bi bila »premetenost« (rus. Aitroumie) veli-
kega Fjodora Mihajlovi¢a, ki se ne da ujeti na besedi.®

Povedano veljatudi za poemo Veliki inkvizitor. — Tudi tu »polifonski sistem« kot
sistem totalne medsebojne povezanosti razlicnih gledis¢ pogojuje dejstvo, da za izjavo
literarne osebe ni neposredno odgovoren avtor sam, kot je to v delih L. N. Tolstoja ali
A. 1. Solzenicina. Dostojevski se v svoji umetnosti izogiba neposrednih didakti¢nih
posegov »v prvi osebi«. Identicnost govorecega pri njem ni nesporna. »Glas« literarne
osebe je pri Dostojevskem odprt za pronicanje tujih »glasov« vanj, »glasovi« literar-
nih junakov odsevajo druge »glasove« in sami odsevajo v tujih. Po sodbi Sergeja Averin-
ceva pripoved o Velikem ikvizitorju ni pripovedovana samo z [vanovim »glasom,
ampak je hkrati skorgjda odigrana, skorajda inscenirana v nastopu bratov Ivana in
AljoSe. Ivan prevzame vlogo Velikegainkvizitorja, AljoSavlogo Kristusa. Kristusovo
molcanje in Se posebej Njegov poljub, ki ga da inkvizitorju, naj bi odsevala v molku
Aljose in njegovem poljubu, s katerim poljubi svojega obsedenega brata. Nekatere
opombe, s katerimi Ivan opravicuje »realisticnost« svoje zgodbe, in Se posebej njego-
va skorajda satiri¢na interpretacija Kristusovega mol¢anja, naj bi po nekoliko zadrzanem
mnenju Sergeja Averinceva med drugim nakazovale, kako katoliska Ecclesia Docens
prepusca Kristusu Gospodu samo prisiljeno mol¢anje.*

O navedenih midih Serggja Averinceva bi lahko z razli¢nih tako ideoloskih kot lite-
rarnovednih staliS¢ zapisali to in ono, in ¢e se ne moremo strinjati, da je »Kristus Do-
stojevskega« »Kristus-Sanjac«, potem sprejemamo kot vzpodbudo za raziskovanje klic
Sergeja Averinceva: »Koliko moznosti, koliko semioti¢nih mej! To se tudi imenuje v
skladu z Bahtinom ‘polifonija’: dvoumnost, nerazjasnjenost kot ustvarjalno nacéelo!«*

To Mihaila Bahtina dopolnjujoce nacelo Sergeja Averinceva pa bi vendarle korigi-
rali v smislu besed, ki jih F. M. Dostojevski v Beleznici iz let 1880-1881 namenja
predstavitvi trnove poti svojih svetovnonazorskih iskanj, ko ob omembi tem otrok in
inkvizitorjaiz romana Bratje Karamazovi pravi:

»Tudi v Evropi ni in ni bilo takih ateisti¢nih izjav. V Kristusa torej ne verjamem in
ga ne izpovedujem kot fanti¢ek, kajti skozi velik ognjeni vihar dvomov je §la moja
hozana, kot govori o tem prav pri meni v tistem romanu® hudi¢.«*

Ce ob tem upostevamo, da Dostojevski vidi vse kot sobivajoge in da celo notranja
protislovja in notranja obdobja razvoja cloveka dramatizira v prostranstvu, e posebej
takrat, ko ga zaposlujejo veénostna vprasanja (v veénosti pa je po Dostojevskem vse
isto¢asno),* potem bi lahko zapisali, da na zemlji neizpeljivo, veckrat tragi¢no iskanje
resnice, upodobljeno v romanu Bratje Karamazovi v besedi Ivana, Aljose in Mitje,

35 Averincev, ibid.

% Averincev, ibid.

37 Averincev, ibid.

% Dostojevski se sklicuje naroman Bratje Karamazovi in poglavje Hudi¢. Blodnje Ivana Karamazova.
LN 83, 1971, 696.

40 Bahtin, 1972, 48-49.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

404 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

zivi tudi v Dostojevskem kot »velika in nerazreSena misel«, ¢e naj ponovimo besede
Aljose. Pri tem moramo biti pozorni §e na omembo hudica, ki se v kontekstu pisa-
teljeve Beleznice 1880-1881 ne nanasa na Ivana, ampak na samega Dostojevskega. Ta
omemba nas navezuje na dvojnistvo (tako znacilno za Dostojevskega), ki tokrat sega
preko mej literarnega dela v razmerje Ivan-hudic-Dostojevski in nam razkrije, zakaj je
ravno Ivanov Veliki inkvizitor vrh vrhov vsega romana Bratje Karamazovi in zakaj
potrebuje pisatelj idealno podobo starca Zosime in »¢udaka«* AljoSo, ki naj ne bi bil
samo »pozitivno lep« razmisljajo¢, ampak tudi delujoc ¢lovek.*

Zato bi bila morda upravi¢ena zahteva, da ne ugibamo samo 0 dvomih in nerazjas-
njenih stvareh F. M. Dostojevskega (tudi to je potrebno), ampak da spoznavamo tudi
moznosti, ki jih pisatelj nakazuje za svoje literarne junake tako v odprtosti njihovih
podaob (v romanu Bratje Karamazovi tudi usod — vseh osrednjih oseb) kot v odprtosti
in nezakljuéenosti svojih romanov. Ob tem bi bilo prav, da se spomnimo v Beleznici iz
let 1860—1862 zapisane misli Dostojevskega: »Na svetu se ni¢ ne zaéne in ni¢ ne konca.«*

Umetnost F. M. Dostojevskega je umetnost »zivega zivljenjak; njegov roman je
izraz zvestobe poeti¢ni resnici.* Tak$na umetnost v smislu pisateljevega gesla »lepota
bo resila svet«, izhajajocega iz vrednostne triade lepota-dobrota-resnica estetskega
humanizma,” skusa dojeti tragi¢ne konflikte ¢lovekovega Zivljenja v kar se da iz&rpni
celovitosti z upostevanjem prakticno neskoncne variantnosti Zivljenja. Na ta nacin se
umetnost F. M. Dostojevskega dejavno vkljucuje v dvogovor tako z religijo kot s filo-
zofijo, zavedajo¢ se posebnega poslanstva umetnosti in $e posebej literature v kulturi
kot tistega podrocja clovekovega duha, ki s svojo neiz¢rpno nepredvidljivostjo (Do-
stojevski bi rekel »fantasti¢nostjo«) zivljenjskih podob in tem izziva aktivnost religije
in filozofije, od njiju pa prejema uravnovesujoco stabilnost sicer raznolikih in inva-
riantnih eti¢nih norm.*

Povedano veljatudi za lvanovo poemo Veliki inkvizitor, ki je podobno kot besedi-
lo AljoSe, Zitje starca Zosime, nedokonc¢ana, delo iz fragmentov, ki je povrhu $e »neza-
pisano«.*

#'V osnutkih romana Bratje Karamazovi sretamo za Aljoso tudi oznako »idiot« (gl. PSS XV, 199, 203).
Ta oznaka nas seveda spomni na kneza Miskina iz romana /diot, na neuresni¢eno podobo »pozitivno lepega
¢loveka, ki ga ljudje ne dojemajo s kriti¢nim zrenjem, ampak sledijo njegovemu zgledu (poskus upodobiti
kneza Miskina kot »Kneza-Kristusa«).

42 Aljosa naj bi bil ¢lovek, ki bi presegel take dovolj izrazito oblikovane pozitivne osebnosti, kot sta
knez Miskin in starec Zosima. — S tega vidika je pomenljiva ze omenjena zahteva starca Zosime, da ngj
AljoSa zapusti samostan in »se pokori svetu« (gl. PSS X1V, 71).

LN 83,1971, 128.

“ Prim. zapis F. M. Dostojevskega v Beleznici iz let 18761877, v katerem zavraca sodbo pisatelja
Boborikina, da v Rusiji ni bila mogo¢a zgodovinska drama, ker ni bilo zgodovinskih zna¢ajev, in med dru-
gim ugotavlja: »Avtor [tj. Boborikin, op. A. S.] je na primer govoril, da od dramatika zahtevamo zvestobo
zgodovini, a je sam /.../ navajal, da pri Shakespearu ni bilo zvestobe zgodovini, marve¢ samo zvestoba
poetski resnici. Z zvestobo poetski resnici lahko neprimerno veé povemo o nasi zgodovini kot samo z zve-
stobo zgodovini« (LN 83, 613).

“ Gl. o tem: Zen'kovskij, 1958, 22-23.

“ Prim.: Lotman, 1996, 335-336.

4 Na vpraSanje AljoSe: »Si ti napisal poemo?«, odgovarja Ivan: »O ne, nisem je napisa /.../ niti dveh
verzov nisem zlozil v svojem zivljenju. Z zarom sem si jo zamidlil. Ti boS moj prvi bralec, se pravi poslusa
lec« (PSS X1V, 224).

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 405

4 Upodobitev tragedije nesre¢nega uma lvanaK aramazova, opazovanaz omenjene-
gavidikaje vpeta tako v tematiko idejno-religiozne in filozofske ravni kot v tematiko
socialno-psiholoske ravni. V Peti knjigi. Pro in contranapoveduje to tragedijo kontrastna
scena, ki se sprevrze iz idili¢nega srecanja Aljose s Se otrosko naivno Lizo v kaotic-
nost njunih misli in obcutij. Pripravljenost obeh, da bosta skupaj skrbela za nesrecne
ljudi, preide v dekletovo histericno odklanjanje Bozanske harmonije in celo v sadistic-
no zeljo, da bi srebala ananasov kompotek in se naslajala ob pogledu na krizanega
decka® s presekanimi prsti, in v priznanje Aljo3e o trenutnih religioznih dvomih: »/.../
Karamazov sem/.../ A v Boga pa, morda, niti ne verjamem« (PSS X1V, 199, 201). Te
napovedi nekaterih pogledov Ivana Karamazova dopolnjuje nastop Smedjakova, bo-
docega ocetomorilca, realizatorja Ivanove ideje »vse je dovoljeno«, njegova nejevolja
nad nezakonstvom,* priznanje, da sovrazi Rusijo, in »razumski« prezir do verzov (tj.
umetnosti) (PSS X1V, 204).

Tauvod, izpeljan predvsem na socialno-psiholo3ki ravni z neprizanesljivo podobo
kaosa, preide s tematiko trpljenja otrok, ki jo Ivan v pogovoru neobzirno posreduje
AljoSi, v emocionalno situacijo, ki je napeta do te mere, da povsem pretrese Aljo%o in
setudi on preda zemeljski samoumevnosti bratove sodbe, da bi bilo treba generala, ki
je nascuval pse, da so raztrgali otroka, »ustreliti« (PSS XIV, 221). Aljosa se tako ne-
varno pribliza Ivanu, ki kljub mladostni vnetosti za zivljenje, »vraca vstopnico Bogu«
(PSS X1V, 223), ker ne sprejema kaoti¢nega in nepravi¢nega Bozjega sveta in njegove
harmonije, zasnovane na trpljenju. In tu se intelektualec Ivan Karamazov z vidika
osamitve podtalnega ¢loveka in upornosti bogoborca poda na filozofsko/znanstveno™®
in religiozno podrocje.

Poema Veliki inkvizitor postavi nasproti podobi Kristusa predstavnika katoliske
hierarhije Spanskega Inkvizitorjaiz 16. stoletja. Kristusa nakaze kot ponizanega Kri-
stuse®™ Ze v uvodu k pesnitvi, ki navaja verze Fjodorja TjutCeva iz pesmi Te bedne
vasice/ Eri bednye selenja> inv njih parafrazirane besede apostola Pavla o Kristusovi
prostovoljni kenozi.®® Verzi Fjodorja Tjutéeva opevajo »ruskega Kristusa«, ki je v

* Aluzija na krizanega Kristusa.

4 Sluga Fjodora Karamazova Grigorij oznaci izvor Smerdjakova z besedami »rojen je iz hudi¢evega
sina in pravi¢nice« (PSS XIV, 92-93), to pa je motiv, ki ga sreCujemo tako v folklori kot v ruskem srednjeve-
Skem pismenstvu kot oznako »v grehu spocetega otroka«.

%0V pojem ‘znanost” vkljucuje F. M. Dostojevski tudi teoreti¢no filozofijo, tisto »znanost«, ki naj bi na
koncu pozrla um Ivana Karamazova in ga pripeljala do blaznosti. Gl.: Golosovker, 1963, 91.

S Rus. unicizennyy Hristos.

52 Dostojevski navaja naslednje verze s kenoti¢no podobo Kristusa (PSS X1V, 226):

VYrpyueHHBIH HOIIEH KpecTHOMH

Bctro €051, 3eMits poHas,

B pab6ckom suoe yapo Hebecnwiti (podértal A. S.)

Vicxomut 611arocioBsis.

58 Kristusova prostovoljna kenoza (gr. kénosis — izpraznitev, iznicenje, ponizanje) je v razlagi ruskega
teologa Georgija Fedotova uniciZenie/prostovoljno ponizanje Kristusa (odtod unicizennyj Hristos— ponizani
Kristus). Ta bogoslovski termin oznacuje samoomejitev Bozanstva, ki prepusca zemeljskemu svetu svobo-
do in samostojnost. Pri tem se nujno dopusca obstoj zla kot posledice samovolje ustvarjenih bitij, ker brez
samovolje ni mogode uresniciti svobode — najvi§ega Bozjega daru. Jezus Kristus, ko se je utelesil, je po

o

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

406 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

podobi suznja pod tezkim krizem obsel blagoslavljaje bedne kraje zelo potrpezljive
ruske zemlje. Ponizani Kristus je nosilec ljubezni »agape«, dejavne, zrtvujoce se lju-
bezni razumevanja in usmiljenja. V poemi Veliki inkvizitor seizrazi v motivih poljuba
in molka. Poljub, ki ga da Kristus poblaznelemu staremu inkvizitorju, je izraz usmi-
ljenja do inkvizitorjevega trpljenja; z molkom Kristus pomenljivo zavra¢a skusnjave
hudica, ki jih inkvizitor Zeli uresniciti z zgreSeno ljubeznijo do ljudi. Ta ljubezen naj bi
dala ljudem »zemeljski« kruh in tostransko sre¢o tako, da bi izbranci® nasilno prevzeli
totalno oblast nad ¢lovesko ¢redo »nesre¢nih puntarjev« (PSS XIV, 229) in jim za
vselej s tremi silami — cudezem, skrivnostjo in avtoriteto premagali in zasuznjili vest
ter odvzeli moznost svobodne izbire med dobrim in zlim, s tem pa tudi svobodo na-
sploh. Tako naj bi bilo ¢lovestvo reSeno po sodbi inkvizitorja treh poglavitnih muk —
dobilo naj bi kruh, resilo naj bi se zapeljive in hkrati mu¢ne svobode in uresnicil naj bi
se tretji nasvet mogocnega duha — pradavna potreba ¢lovestva po globalizaciji, ¢e smo
pri tem nekoliko neliterarno aktualni.*®

Ob prisotnosti dveh skrajnih polov, ponizanega Kristusa in inkvizitorja, ki sredisce
kozmosa — Cerkev spreminja v avtoritarno drzavo, se nam zastavlja vprasanje, v kolik-
$ni meri ta idejna ambivalentnost poeme Veliki inkvizitor pogojuje sodbo Aljose, ki
odkriva »pekel v prsih« Ivana (PSS XIV, ), in v koliks$ni meri pogojuje tezka misel
Velikega inkvizitorja skrajnost Ivanove teorije »Ce ni nesmrtnosti (podcrtal A. S.), je
vse dovoljeno« v dvojniski inacici asasinov Smerdjakova — »vse je dovoljeno«, tudi
zavraten umor. Dostojevski v nadaljevanju vse to projicira na kontekst, ki naj bi pred-
stavil Ivana Karamazova v razli¢nih situacijah. Ivan se sre¢a s Smerdjakovom, privos-
& si alibi in se umakne v Cermagnjo. V ponovnih treh sre¢anjih s Smerdjakovom Ivan
nazadnje izve od svojega dvojnika, da je ta pri umoru Fjodora Karamazova sledil njego-
vim hotenjem in da je zaradi tega prav on — Ivan Karamazov »dejanski morilec« (PSS
XV, 63). Nazadnje Ivan Karamazov dozivi bolezensko moro, ob¢uti osamelost in gro-
zo (poglavje Hudi¢.Blodnje Ivana Karamazova), v Ivanu se zbudi kes, na sodis¢u se
obsodi, »samo jaz sem morilec« (PSS, XV, 117), vzroji, ker sodis¢e ne sprejme njego-
ve samoobtozbe in zboli. — Tudi ob avtorju poeme Veliki inkvizitor F. M. Dostojevski
ni enoznacen, svojega literarnega junaka prikazuje tako v knjigi, ki nosi naslov Proin
contra, kot v celotnem romanu Bratje Karamazovi v razli¢nih »pro« in »contra«. Izje-
men razpon Ivanove osebnosti tako sega od podobe racionalisticnega avtorja teorije
»vse je dovoljeno« in blazne razdvojenosti v srecanju z dvojnikom — »banalnim« hudi-
¢em, do bolezenskih spoznanj in kesanja, da je s svojo teorijo napeljal Smerdjakova na

besedah apostola Pavla (Flp 2, 6-8) prevzel »podobo suznja« (stesl. »zrak raba«) in tako sprejel podobo, ki
ne ustreza normi njegove naravne [Bozanske, op. A. S.] podobe (Fedotov, 1990, 249). Kristusova kenoza,
obravnavana v kontekstu ruske kulture in $e posebej ustvarjanja F. M. Dostojevske, je sprozala in $e vedno
sproza mnoge spore (prim. o tem: J. Bortnes, 1994).

% Dostojevski te »izbrance« (»mi [ki smo] vzeli Cesarjev me¢ in smo s tem seveda zavrgli tebe in krenili
za njim [mogo&nim duhom, op. A. S.]« navezuje na »velike [azijske, op. A. S.] osvajalce«- »Timurje in
Dzingiskane« (PSS X1V, 235).

%5V teoriji inkvizitorja je ta »globalizacija« — svetovno zdruZenje, kakor so si ga zamislili veliki osvajal-
ci, Timurji in DZingiskani, in naj bi bilo skupno ¢lovesko mravljis¢e pod vladavino tistih, ki krmijo mnozico
s kruhom in obvladajo njeno vest.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 407

umor in samomor in nazadnje do moznosti, ki jo Mitja v soglasju z bratom Aljoso
nakazuje v epilogu z besedami: »Cuj, brat Ivan bo vse prezivel. On naj Zivi, ne midva.
Ozdravel bo« (PSS XV, 184). — Ziv ¢lovek ima moznost za kes in preporod, $e pose-
bej, ¢e je »velik gresnik«.%®

Nekaj podobnega izpri¢uje tudi Sesta knjiga. Ruski menih. Ta naj bi ob uvodni
pohvali trpljenja, s katerim naj bi clovek odsluzil sre¢o (ob mislih starca Zosime na
usodo Mitje in Aljose), z zgodbami iz Zivljenja Zosime, njegovega starejSega brata, ki
naj bi bil podoben Aljosi, in »skrivnostnega gosta« Zosime ponudila nacelni odgovor
teoriji [vana Karamazova in posredno nakazala moznosti njegove nadaljnje usode. Z
nakazovanjem Zivljenjskih moznosti, ki naj bi jih imel Ivan Karamazov se navezuje
pripoved starca Zosime o upornem Jobu, trpljenju in sre¢i in $e posebej zgodba, ki s
temo o skesanem morilcu (Skrivnostni gost) obuja spomin na nerealizirano zasnovo
romana Atje velikega grednika (1869-1870). V tem kontekstu misel Zosimovega sta-
rejSega brata, ki nasprotuje Ivanovi teoriji »vse je dovoljeno« s paradoksom »vsak je
pred vsemi za vse in za slehernega kriv« (PSS XIV, 262), starca Zosime utopi¢na
podoba »raja na zemlji«, ¢e ni v ¢lovekovi dusi pekla, in njegovo vrednotenje ljubezni,
molitve in Se posebej ¢loveka osvobajajoCe zive Besede Svefega pisma, Kristusa in
Evangelija presegajo meje Ivana Karamazova in njegove pesnitve.

Ce Ivanovo »zastavitev uganke« (Peta knjiga. Pro in contra) in odgovor AljoSe
(Sesta knjiga. Ruski menih) obravnavamo s &rdega vidika in se ustavimo samo pri
najpomembnejsih problemih, potem bi opozorili na dihotomijo med avtoritarno mo-
narhijo in svobodo, ta je Dostojevskegavznemirjalavsezivljenje. F. M. Dostojevski je
bil v podobnem polozaju kot njegov veliki ideal »pesnik imperijain svobode« A. S.
Puskin. Puskin je dihotomijo »imperija in svobode« razreseval kot svobodomislec,
navezan na razsvetljensko misel 18. stoletja, zavedal se je drzavnosti svoje nacije in je
dojemal smisel ruskega imperija »v nenehnem in teZavnem premagovanju kaosa z
naceli razuma in svobode«.5” F. M. Dostojevski je el po drugi poti, v duhu po¢veni-
Stva, ki je bilo blizu slovanofilstvu, je zavracal kakrsnokoli formalno od zunaj vsiljeno
trojnost ¢udez-skrivnost-avtoriteta. V zavracanju racionalizma je F. M. Dostojevski
videl sintezo Rusije in sveta v utopi¢ni uveljavitvi idealaponizanegaKristusain njegove
dejavne ljubezni (»agape«) v duhovnem »raju« na zemlji in v kulturi. To je nakazal
tudi v protislovju dveh odnosov do kulture starca Zosime naeni strani in meniha Fera-
ponta na drugi (Sesta knjiga. Ruski menih in poglavje Mrliski duh iz Sedme knjige.
Aljo3a). Meniha Feraponta zapeljuje hotenje, da bi odstranil s sveta vse, kar po njegovi
fanati¢ni sodbi ovira dosego Nebeskega Cesarstva. Starec Zosima gradi svoj odnos do
sveta na vse odpuscajoci in razumevajoci ljubezni ponizanega Kristusa, ki ga odkriva
za strogim bizantinskim Pantokratorjem, in sprejema vse, kar ima zivljenjsko in Se
posebej eti¢no vrednost na svetu na Jobovi poti skozi trpljenje v sreco. Ucenec starca
Zosime Aljosa, ki je ves v prihodnosti, dopolnjuje menihovo utopijo.

% To $e posebej velja za t.i. binarni model kulture, ki je znacilen tudi za F. M. Dostojevskega. Tudi on
zavra¢a kompromis in sprejema binarne antiteze dobrega in zla, greha in svetosti, ob tem pa tudi moznost, da
¢lovek s premagovanjem skrajne stopnje zla lahko doseZe preroditev (prim. Lotman, 1992, 82).

% Fedotov, 1990a, 361.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

408 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

Aljosa v druzbi deckov poskusa dojeti vsak trenutek Zivljenja na kozmic¢ni ravni —
na ravni Kristusove »smrti na krizu, torej na ravni »Zivega trpljenja« (v romanu Brat-
jeKaramazovi trpljenja in smrti Iljusecke), na katerem se poraja sre¢a drugih z uveljav-
ljanjem harmonije in zveze v Cerkvi — kot duhovnem simbolu zdruzevanja in resitve
pravi¢nikov in gresnih (in ne zgolj instituciji »ene ¢rede in enega pastirja«, kot jo vidi
v nauku »prekletega starca« Velikega inkvizitorja Ivan Karamazov; PSS XIV, 239).

Toda tudi po v Epilogu nakazani utopicni viziji AljoSe ostaja tisto, kar je zapisal
F. M. Dostojevski v sklepni misli svojega govora o Puskinu (1880): »/.../ nedvomno
je odnesel v grob prenekatero veliko skrivnost. In tako zdaj mi brez njega razreSujemo
to skrivnost« (PSS XXVI, 149).

LITERATURA

Averincev, 2000: C. C. Apepunres, »Bemuknii ”HKBU3UTOP« ¢ TOYKH 3peHus advocatus dia-
boli // C. C. Asepunues, Coghus-/lococ. Cnoaps. Kues: [lyx u Jlutepa.

BAHTIN, 1929: M. M. BaxtuH, [Ipo6remur meopuecmsa J{ocmoesckozo. Jlenunrpan: »Ipudoii«.

BAHTIN, 1972: M. BaxtuH, [Ipo6remsi nosmuku JJocmoesckozo. Mocksa: 311 » XynoxxecTBeHHast
JMTEparypac.

BioGRrAFIIA, 1883: buoepaghus, nucoma u 3amemxu uz 3anuchou knudicku @. M. /Jocmoesckoeo.
C.-TletepOypr.

BorTNEs, 1994: FOcmun B&pmuec, Pycckuil KeHOTHU3M: B MEPEOLEHKE OJHOTO MOHSITHSA.
C6. Esancenvckuti mexcm g pyccxoti iumepamype XVI-XI X eexos. IletpozaBoack: U3g.
Ilerpo3aBozackoro yHuBepcHUTeTa.

DoLiniN, 1928: A. C. lonunus, [Ipemuciorue aropa. @. M. JlocroeBckuit, [Tucvma. Tom |
(1832-1867). Mocksa — Jlenunrpaz: »[0Cy1apCTBEHHOE M3/1ATEIBCTBOK.

DosrtoxEvski, PSS: ®@. M. JlocroeBckuit, [lonnoe cobpanue couunenuti 8 mpuoyamu momax.
Tom XIV(1976), Tom XV (1976), Tom XX (1980), Tom XX VI (1984), Tom XXX (1988).
Jlennnrpan: »Hayka«.

Dosroskvski, 1989: F. M. Dostojevski, Nova beseda. Ljubljana: Cankarjeva zalozba.

EnGEL’ GARDT, 1925: b. Darensrapat, Uneonoruaeckuii poman JlocroeBckoro. CO. Jocmoesckuil.
Crarpu 1 Marepuansl. [loxa. pen. A. C. JonunuHa. JleHuHrpan: »MBbICib«.

Feporov, 1990: I'eopruit ®enotor, Cesamute Jpesneti Pycu. Mocksa: »MoCKOBCKUil pabounii«.

Fepotov, 1990a: T'eopruit ®enoros, [lesen umnepuu u csoboabl. C6. Ilywkun 6 pycckou
¢unocoghcroil kpumuxe. Mocka: »Kanra«.

Frank, 1991: C. JI. ®pank, Jlerenna o Benukom MukBusutope ®@. M. locroesckoro. C6. O
Benuxom Unxeuzumope. /Jocmoesckuii u nocneoyrougue —Jleonmoes, Conosves, Pozaros,
byneaxos, beposes, @pank. Caoxutens [...] 0. CenuBectpoB. Mocksa: »Momnonas
TBap/IHs«.

GoLOsOVKER, 1963: 1. 3. Tomocoskep, JJocmoesckuii u Kanm. Mocksa: M3n. Axagemun Hayk
CCCP.

Ivanov, 1916: Bsiu. MiBanoB, JlocToeBckuii U pomaH Tparenus. Bsia. BaHoB, bopo3out u medicu.
OrbITHI 3CTETHYECKHE U KpuTHUeckue. Mocksa: Mycarer.

LN 83, 1971: Jlumepamypnoe nacneocmso. Tom 83. Hemsnanusnii JlocroeBckuit. Mocksa: 3.
»Hayxka«.

LotmaN, 1970: ¥O. M. Jlorman, Cmpykmypa xyooosicecmegennozo mekcma. Mocksa: N3a.
»cKyccTBOK.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

Aleksandra Skaza, Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevskega ... 409

Lotman, 1996: 1O. M. Jlotman, Yenosek u obmecto XVIII Hauana XIX Beka. C6. M3 ucmopuu
pyeckoti kynemypol. Tom 1V (XVII — Haganmo XIX Beka). MockBa: »SI3bIKH PyCCKOi
KYJIBTYPBIK.

MEeLETINSKI, 2001: D. M. MenetuHckuit, 3amemku o meopuecmese JJocmoesckozo. Mocksa: PITY.

MEenN, 2002: Anexcanap Meub, bubaus u iumepamypa. Mocksa: Xpam cBATHIX OeccpeOpeHnKoB
Kocwmer u Jlamuana B LlyOune.

Rozanov, 1906: B. B. Po3anos, Jlecenoa o Benuxom unkeusumope. C.-IlerepOypr: Uzn. M. B.
ITupoxxoBa.

Torop, 1997: Ileatep Topomn, CumynsTaHOCTh U AMATOTU3M B HodTuke Jloctoesckoro. Ileatep
Topom, Jocmoesckuii: ucmopus u udeonozus. Tartu: Tartu Ulikooli Kirjastus.

VAN DER ENng, 1971:Jan van der Eng, ‘Suspense’ 8 Bparssix Kapamazossix. Jan van der Eng. Jan
M. Meijer, The Brothers Karamazov by F. M. Dostoevskij. Paris; Mouton. The Hague.

ZeN'kovskiy, 1958: V. Zen'kovskij, F. M. Dostoevskij, v: V. Zen'kovskij, Aus der Geschichte
der Asthetischen Ideen in Rusand. ‘ S-Gravenhage & Co.

ZeN'kovsk1y, 1999: B. B. 3enxoBckuit, Hcmopus pyccroii ¢punocoguu. B nByx Tomax. PocroB
Ha Jlony: »®eHuKc«.

SUMMARY

The novel The Brothers Karamazov is exceptional merely for the idea of the novel. F. M.
Dostoevsky ties the idea of the novel to the theological system of all five great novels. This
system is demonstrated in the author’s effort to portray a »positively beautiful man« (A. S.
Dolinin). In The Brothers Karamazov Dostoevsky announces a depiction of such a man in the
image of »a character, almost an eccentric«, Aljosa. However, Aljosa was supposed to be the
main character of »another major novel«, which Dostoevsky never wrote. In the first completed
novel Aljosa remains by the side of the main characters, his brothers, the protagonists of the two
main currents in the narrative, i. ., Mitya the protagonist of the main action, and Ivan the prota-
gonist of the main ideological conflict. Despite this status of Aljosa in the »first« novel, The
Brothers Karamazov, in the depiction of this character, like in the depiction of Ivan and Mitya,
ideological themes play the key role. This fact points to the characterization »ideological no-
vel, used before by Boris Engelgardt when he defined the novelistic genre of Dostoevsky’s
novels. Taking into account M. Bakhtin’s still valid statement that »Dostoevsky is, most of all,
an artist (even if of a particular kind), rather than a philosopher and publicist«, than accepting
the definition »ideological novel« one does not forget about other, fundamental, peculiarities of
Dostoevsky’s writing. These are illuminated in the famed papers by Mikhail Bakhtin, where he
speaks about Dostoevsky’s »polyphonic novel«, and pointed out by Vyacheslav Ivanov, reflec-
ting on the »novel tragedy« by the great Russian author. One must also take into account more
recent additions and corrections to the Dostoevskian scholarship by the contemporary resear-
chers, such as Sergei Averincev. In the analysis of the aesthetic and ideological pinnacle of The
Brothers Karamazov, i. e., the poem »The Great Inquisitor«, Averincev discovers the »living
Dostoevsky« as the author of »the key text of the problem of all twentieth-century problems, i.e.
the problem of totalitarianism« and corrects Bakhtin’s theory from the point of view stating that
the »polyphonic system« as the system in which various points of view are totally connected is
based on the fact that it is not the author himself who is responsible for the literary character’s
statement (as in the works of L. N. Tolstoy or A. L. Solzhenitsyn). A literary character’s »voice«
in Dostoevsky is open to absorbing other »voices«, but it also seeps into the voice of the »other«.
Averincev finds that, because of that, the question »who is talking« causes in Dostoevsky’s
expanses of speech unpredictable aporias.

o

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

avisticna revija
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2004_4_3.pdf | DOST. 11/02/26 22.27

410 Slavisti¢na revija, letnik 52/2004, t. 4, oktober—december

The prominence of the ideological topics, which is particularly pronounced in the pinnacles
of the novel (such as the intellectual pinnacle of the novel, »The Great Inquisitor« and the
grotesque pinnacle of the novel, »The Devil. Wondering of Ivan Karamazov«), dictates the
structure of the novel The Brothers Karamazov. In the course of the action, focused on the
patricide, two plots evolve, i.e., the outer plot and the inner plot. The outer plot as a kind of the
murder-mystery-novelistic framework of the action is expressed with the topic of disintegration
of the coincidental Karamazov family, disputes between brothers and the father, the culmination
of this dispute with the patricide, the search for the culprit of this homicide, and, finally, with the
unjust sentence of Dmitri. The inner story-line includes the philosophical-psychological theme
of the intellectual-zellot, Ivan, and his doubles, elementally sensual and emotional Dmitrij and
evil, random buffoon, Fedor Karamazov, and the theme of seeking, active love of the »eccen-
tric« Aljosa. Female characters in the novel play an importan role (this is particularly true about
Grusen’ka and Katarina Ivanovna), but since they do not carry the ideas, they are almost exclu-
sively placed in the outer plot and, as participants in the action, they are an integral part of male
characters’ fates.

Two planes of the novel correspond to the development of its action (particularly in the
inner plot of the novel and the related portrayal of the »inner man), i.e., the plane of the world
of the higher values (also the utopian ideal) and the plain of the chaotic, even infernal, split
civilization.

This is the basis for the proliferation of various linguistic styles and a great genre variega-
tion in the complex structure of the novel. Novelistic speech expanse encompasses the grote-
sque speech of Fedor Karamazov and Ivan’s doubles (Smerdjakov and the devil), high intellec-
tual style of Ivan Karamazov, the author of the poem »The Great Inquisitor«, and Aljosa’s
biblically colored words, the author of the old Zosima’s hagiography. Among many genres pre-
sent in the novel are Fedor Karamazov’s inappropriate anecdotes and Miusov’s quasi-appro-
priate anecdotes, the grotesque »The Devil. The wandering of Ivan Karamazov«, rudiments of
aeschatological legend/poem »The Great Inquisitor« and a modern hagiography »From the Life
of the Ieroshimonah Zosima Deceased unto God«, to mention only some of the genres present in
the novel. The stylistic and genre variegation of the novel in the framework of the statements
such as »man is an embodied word« from the draft of the novel, or »Nothing compares to
Christ’s word« from Zosima’s hagiography, shows not only Dostoevsky’s specific attitude toward
the spirit of the Bible, but also his attention to some poetic features of the Bible as a whole
(twelve books comprising the novel in such a way that every book is a part of a whole, but at the
same time it is devoted to a specific topic or reminiscence).

Dostoevsky’s art is an expression of devotion to poetic truth. Such art in the sense of the
author’s motto »Beauty will save the world, originating from the value of the aesthetic huma-
nistic triad beauty-decency-truth, attempts to understand the tragic conflicts of human life as
completely as possible by taking into account practically endless variant possibilities in life.
This way Dostoevsky’s art actively takes part in the dialogue with the religion as well as with
philosophy, with the awareness that art and literature in particular have a special mission in
culture as the area of the human spirit that challenges the action of religion and philosophy with
endless unpredictability of life images and topics. In turn, it receives from them the equalizing
stability of otherwise heterogeneous and invariant ethical norms.

(https:[{srl.si)??ponujena poJ ilcenco ‘ L


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

