@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

UDK 821.163.6.09"1980/2000"-32
Blanka Bosnjak
Pedagoska fakulteta v Mariboru

MITOLOGIZACIJA V SLOVENSKI KRATKI PROZI OSEMDIESETIH
IN DEVETDESETIH LET DVAJSETEGA STOLETJA

V sodobni slovenski kratki pripovedni prozi opazamo pojave mitologizacije in demitologi-
zacije (antimita) v obliki motivno-tematskih ter idejnih vzporednic ali nasprotij z miti in pravlji-
cami, pri Cemer gre tudi za ustvarjanje nove mitologije (pojav neomitologizacije). V slovenski
kratki pripovedni prozi ob koncu dvajsetega stoletja so v povezavi s postopki metafikcije opazne
Se strukturne znacilnosti pravljic in mitov, ob tem pa je pomembno prisotna tudi ironizacija
pravljicnega Zanra.

The contemporary Slovene short narrative prose includes elements of mythologization and
de-mythologization (anti-myth) in the form of motif-thematic and ideological parallels and con-
trasts with myths and fairytales, which also involves the creation of new mythology (i.e., neo-
mythologization). In connection with the processes of meta-fiction, Slovene short narrative pro-
se at the end of the twentieth century also displays the structural characteristics of fairytales and
myths, with the ironization of the fairy-tale genre playing an important role as well.

Kljucne besede: sodobna slovenska kratka proza, mitologizacija, antimit, nova mitologija
Key words: contemporary Slovene short prose, mythologization, anti-myth, new mythology

Mitologizacija oziroma nova mitologija (neomitologizacija) je karakteristiCen pojav
za knjiZevnost dvajsetega stoletja, ki se kaZe kot umetniski postopek, odnos do sveta, pri
demer ne gre samo za sprejem posameznih mitoloSkih motivov, saj predstavlja dopolnil-
no sredstvo za poudarjeno izraZanje odtujenosti, banalnosti in kritinega stanja duhovne
kulture. Mitologizacija je vplivala tudi na strukturo pripovedi, na primer s ponavijanjem,
ki se je odrazilo v tehniki lajtmotiva. Ponavljanje je znacilno za arhai¢no folkloro, epske
oblike knjiZevnosti, v sodobni knjiZevnosti pa so prav lajtmotivi povezani z mitolosko
simboliko. Ob tem je zanimiva povezava neomitologizacije z neopsihologizmom, torej s
psihologijo podzavednega predvsem pod vplivom Sigmunda Freuda in Carla Gustava
Junga. Psihoanaliza je (z vidika Jungove analiti¢ne psihologije) z razumevanjem
zapu$cCenega ali osamljenega posameznika oziroma sodobnega ¢loveka nekaksna pove-
zava z nerazvitim organizmom arhai¢ne druzbe (Meletinskij 1983: 301-303).

Poetika mitologizacije predpostavlja zavestno nasprotno postavljanje pojmov uni-
verzalne psihologije (razumevano arhetipsko) in zgodovine, zanjo so znacilni mitoloski
sinkretizem in pluralizem, elementi ironije in travestije, uporablja cikli¢no ritualno-
mitolosko ponavljanje, da bi s tem izrazila univerzalne arhetipe in izgradila pripove-
dovanje tudi s pomoc¢jo razumevanja spremenljivosti druzbenih vlog (mask), ki

! Prispevek je del avtori¢ine doktorske disertacije Tipoloski premiki v strukturi sodobne slovenske kratke
proze s poudarkom na mreZni, sintagmatski in paradigmatski analizi, Maribor, Pedagoska fakulteta, 2004,
mentor red. prof. dr. Miran Stuhec.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

136 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

omogocajo medsebojno zamenljivost, »fluktuacijo« likov (isto: 345).> Sodobna litera-
tura se samo naslanja na tradicionalno Zanrsko (mitolosko, pravlji¢no) sintagmatsko
strukturo, ne more pa je prevzeti do potankosti. Velikokrat se nekatere sheme in situa-
cije pojavljajo brez motivacije. Gre tudi za zamenjavo enih mitov z drugimi; v toku
evolucije zamenjani motivi pogosto opravljajo funkcijo prvotnih (npr. v naturalisti¢nem
romanu »mracno usodo« zamenja bioloSko nasledstvo usode). Mitologizacija v so-
dobni literaturi se kaZe tudi kot prevzem nekaterih mitoloskih motivov, likov, elemen-
tov, kakor so na primer motivi kaosa, Zrtvovanja, incesta, fantastike (isto: 296).

Podobno kot novela tudi druge oblike sodobne kratke pripovedne proze (npr. krat-
ka zgodba, majhna zgodba) popolnoma odstopajo od tradicionalne mitoloske in
pravlji¢ne strukture.’ Lahko celo trdimo, da je sodobna kratka pripovedna proza veliko-
krat diametralno nasprotna dolo¢ilom in funkcijam pravljice kakor tudi pripovedke,*
saj obe teZita predvsem k vzpostavljanju enotnosti sveta, sodobna kratka pripovedna
proza pa velikokrat deluje neenotno, shizofreno, kar je posledica druga¢nih duhovno-
zgodovinskih izhodis€. V klasi¢ni pravljici ali pripovedki je osrednja upovedana oseba
pozitiven, uspeSen junak, v sodobni kratki pripovedni prozi pa klasi¢nega pozitivnega
junaka vec¢inoma ni vec, subjekt je mnogokrat razprsSen ali se prekriva z objektom, Se
posebej v postmodernisticnem tipu (npr. v zbirki ReSevalec ptic (1999) Milana Dekle-
ve) in njegovem fantasticnem podtipu; tudi v kratkih zgodbah iz zbirke Briljantina
(1985) Milana Kleca kakor tudi v nekaterih pripovedih iracionalisticno-misticnega
tipa (npr. kratke zgodbe iz zbirke Jajce (1994) Lidije Ga¢nik Gombac).

V sodobni kratki pripovedni prozi seveda ne najdemo natan¢no dolocenega Stevila
(sedem) oseb oziroma vlog, kakor je to znacilno za tradicionalno ljudsko pravljico in
pripovedko, in tudi prostor, ki je pri obeh zvrsteh igral odlocilno vlogo (junak je zaradi
nekega primanjkljaja Sel v svet, da s svojo poravnavo ponovno vzpostavi ravnotezje),’
nima nobenega posebnega pomena. V sodobni slovenski kratki pripovedni prozi najdemo
samo nekatere fragmente, ki kaZejo na arhaic¢no tradicijo (pojav mitologizacije, ki ga
je definiral Meletinskij), in sicer v obliki motivov, tem in snovi, v postmodernisticnem

2 Eleazar M. Meletinskij je v monografiji Poetika mita, v angl. prevodu The poetics of myth (2000), prev.
Guy Lanoue in Alexandre Sadetsky, v srbskem prevodu Poetika mita (1983), prev. Jovan Janicijevié, v
kontekstu mitologizacije in neomitologizacije analiziral dela treh velikanov evropskega romanopisja dvajsete-
ga stoletja, in sicer Jamesa Joycea (1882—1941), Thomasa Manna (1875-1955) in Franza Kafke (1883-1924).

3 O problemih vrstnega razlikovanja posameznih oblik kratke proze je med prvimi pisal Gregor Kocijan
(npr. Kratka pripovedna proza od Trdine do Kersnika, Ljubljana, 1983); novelo je raziskoval Matjaz Kmecl
(Novela v literarni teoriji, Maribor, 1975), v novejSem casu pa so o teh vpraSanjih med drugimi pisali:
Alenka Zbogar (Sodobna slovenska kratka zgodba in novela v literarni vedi in Solski praksi: doktorska
disertacija, Ljubljana, 2002), Aleksander Kustec (Kratka zgodba v literarni teoriji, Slavisticna revija 47/1,
1999, 89-108) kakor tudi Tomo Virk v razpravi Problem vrstnega razlikovanja v kratki prozi, Slavisticna
revija 52/3, 2004, 279-293.

40 tem je pisal Miran Hladnikv razpravi Shema in znacilnosti Vandotove planinske pripovedke (1980),
kjer je izpostavil temeljne razlike med strukturnima shemama pravljice in pripovedke, in sicer: klasi¢na
pripovedka predstavlja predvsem boj za sredstva, boj za manjkajoce, beg in boj za nagrado (za posedovanje
priborjenega) (Hladnik 1980: 315).

3 Temeljno monografijo o strukturi ruske ljudske pravljice je napisal mlajsi sopotnik ruskih formalistov
Vladimir Propp, in sicer delo Morfologija pravljice (v orig. Morfologija skazki), prvi¢ objavljeno 1928. leta
v Leningradu.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 137

tipu pa zaradi njegovih strukturnih znacilnosti (metafikacije) najdemo tudi zgodbe, ki
skuSajo imitirati, parodirati mitoloske, pravlji¢ne strukturne vzorce; Igor BratoZ na pri-
mer svojo kratko pripoved Ataskilska knjiZnica, pasticcio iz zbirke Pozlata pozabe (1988)
zapiSe kot pravlji¢no zgodbo revnega ataskilskega pastirja Arvarga, pri Cemer gradi na
ponavljanju, zato jo pricne in konca tako: »Ko se je ataskilski pastir Arvarg /.. ./« (1988:
44, 62).

BratoZeva zgodba seveda ne ustreza Proppovi shemi pravlji¢ne strukture, ki je
miSljena le za ljudske pravljice; tudi motivacija je zunanja in ne izhaja iz naravne
motiviranosti toka dogajanja, v zgodbi tudi ne gre za kliSejskega pravljinega junaka,
ampak je prisotna karakterizacija glavne osebe, vzpostavitve enotnosti ne predstavlja-
ta njegova vrnitev v domaci kraj in poroka, ampak spoznanje, da je del vecnega krogo-
toka Zivljenja, zapisanega v knjigi — gre torej za tipi¢no metafikcijsko razreSitev oziro-
ma podiranje meja med resnicnostjo in fikcijo, nikakor pa ne za pravlji¢ni spoj real-
nega in cudeZnega, Ceprav struktura zgodbe spominja na pravljicno.

Druga BratoZeva zgodba iz iste zbirke Imitatio mundi, triviapis sicer ne predstavlja
takSnega »pravlji¢nega pribliZka« kakor Ataskilska knjiZnica, je pa v njej tudi zelo
ocitna pravlji¢na struktura ponavljanja besedilnih sekvenc, ki v zgodbi pomeni stop-
njevanje — podobno kakor v dolocenih pravljicah, hkrati pa znac¢ilno metafikcijsko
kaZe na neskoncno ponavljanje, nekakSen »perpetum mobille«: bradati moZakar v ¢rnem
kombinezonu se ob posluSanju Mozartovega Requiema s ¢asovnim strojem odpelje v
leto 1778 v Pariz k W. A. Mozartu. Ob pogovoru o glasbi velikemu skladatelju predla-
ga nekaj tehnic¢nih reSitev in mu podari elektronske klaviature. Z njimi Mozart ustvari
melodijo, ponavljajoo se v neskonc¢nost, glasbeno zanko kot glasbeno posnemanje
vsega naravnega dogajanja (npr. vetra, pti¢jega petja), kar dokazujejo meteorologija,
astrologija, oceaografija ...

Pojavljanje nekaterih situacij in dogajanja brez vsakr$ne notranje motivacije, kar je
prav tako znacilno za dolocene pravlji¢ne in mitoloske strukture, je najti predvsem v
postmodernisticnem tipu sodobne kratke pripovedne proze. V teh zgodbah je vsebina
dokaj hermeti¢na in zato tezko doloc€ljiva, kar kaZe na njihovo izrazito metafikcijsko
strukturo. Tak primer je naslednja BratoZeva kratka zgodba Marche funébre za ne-
deljo, remake nekih sanj, tudi objavljena v isti zbirki kot prejSnja, v kateri moski,
imenujemo ga lahko po njegovi izraziti karakteristi¢ni lastnosti (odet je v temen plasc)
»plas€ar, sloni za mizo, pri ¢emer vso no¢ bedi ob pisalnem stroju ter kadi. Glasba v
ozadju dokaj stati¢ne situacije, ki spominja bolj na filmski kader, je orgelski koncert.
Nedelja je, zasliSijo se kriki Zenske, plas¢ar vzame rokavice in revolver. Ali je hotel
nacrtno ustreliti ali se mu je slu¢ajno sproZilo? Kdo je morilec, ali sploh gre za umor?
Zgodbo odlikuje izrazita fragmentarnost, ki se kaze tudi slovni¢no v preskakovanju iz
osebe v osebo: najprej tece pripoved v prvi osebi ednine, zatem v drugi osebi ednine in
nazadnje v prvi osebi mnoZine.

Motivno-tematske vzporednice s pravljicami kakor tudi z miti najdemo prav tako v
Stevilnih zgodbah slovenske kratke pripovedne proze osemdesetih in devetdesetih let
prej$njega stoletja — zelo znacilen primer predstavlja zbornik Roslin in Verjanko ali
Odlagani opravek slovenstva (1987): zgodbe najrazli¢nejSih slovenskih avtorjev v
uredni$tvu Vlada Zabota (V. Zabot, A. Blatnik, I. BratoZ, V. Dim, F. Fran¢i¢, F. Lain$&ek,


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

138 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

A. Lutman, L. B. Njatin, A. Rozman, F. Sever, L. §aver, M. Vincetié, J. Virk, 1. Zabel)
v zborniku izhajajo iz znanega ljudskega motiva, upesnjenega v stari slovenski ljudski
baladi Roslin in Verjanko. Ta motiv usodne povezanosti ofeta in sina ima prastaro
indoevropsko kulturno ozadje, ki izvira $e iz starejSe mitoloSke zavesti, iz anti¢ne bajke
o Orestu, vendar je v danes znanih inaCicah pesnitve motiv precej omiljen, saj Verjan-
kovega oceta nista ubila mati in stric (kakor v anti¢ni bajki), ampak materin ljubimec
(Roslin), zato smrt zadene samo njega.V tem zborniku je omenjeni motiv seveda prene-
sen v sodobno Zivljenje, tako da dobi z novimi perspektivami tudi popolnoma nove
modificirane konotacije in izpeljave. Navedeno lahko ponazorimo tudi z besedami
Vlada Zabota, ki v predgovoru pravi, da je predloZena balada pri piscih vetinoma
»razumljena kot metafora in simbol (tu in tam tudi kot parabola)« (1987: 13).

Pri razumevanju mitoloSkega ozadja v sodobni slovenski kratki pripovedni prozi se
je treba obrniti na Aristotela, ki v Poetiki (1982), v slovenskem prevodu K. Gantarja,
mitos razume drugace, kakor ga morda razumevamo danes. Kot analitik filozofsko-
znanstvene vede, torej poetike, ga je skusal analizirati loceno od sploSnega verskega
obreda oziroma rituala. Aristotel se je zavedal, da je vsak Grk v izrazu mitos razumel
pravzaprav religiozni mit in celotnost verovanj, zato tudi poudarja, da je mitos v drami
nekaj drugega, neobrednega, nemitoloskega, kot tehnika mita v drami, ki predstavlja
zgodbo mitoloskih dogodkov in s tem tudi njihovo zgradbo (Aristoteles, 1982: 77).

Aristotel utemeljuje uporabo mitosa tudi v tradicionalnem pomenu: »Pesniki so
namrec iskali tragi¢nih situacij in so jih — ne po zavestni umetnosti, temve¢ po golem
nakljucju — nasli v nekaterih mitih« (isto: 84). Miti so lahko dramati¢ni ali ne, sicer pa
jih je bilo ogromno; med seboj so se razlikovali po primernosti za dramsko priredbo,
saj jih je dramatik za u¢inkovit dramski mitos moral celo predelati. Pri tem je Aristotel
mnenja, da je dobro zgradbo mogoce doseci le s pomocjo mitov ali tedanjih dogodkov,
ki so bili zgrajeni tako kot miti.® To so bili v glavnem strasni dogodki (isto: 84), saj so
prav ti predstavljali pojavljanje mitoloSkih poSasti. Ta usmeritev je skladna z Aristote-
lovo opredelitvijo tragedije (isto: 69-71), ko pravi, da je tragedija umetnina, ki z
zbujanjem strahu doseZe socutje. Ta trditev je povezana tudi s kategorijo trpljenja (pa-
thos), ki je neko pogubno ali mu¢no dogajanje, kar je lahko povezano s smrtjo in hkrati
predstavlja tudi jedro tragedije.

Izpostavljene poudarke iz Aristoteleve Poetike lahko poveZemo tudi z antropolo-
gijo Renéja Girarda; ta je v razpravi Nasilje in sveto (1998) izpostavil teorijo o mitu, ki
je drugaéna od Lévi-Straussove strukturalisti¢ne razlage.” Po Girardu vsak mit, ¢etudi
prikrito, opisuje preganjanje in zatem obredno Zrtvovanje nedolZnega ¢loveka oziroma
t. i. greSnega kozla. Ljudje se zaradi mimeticne krize (tudi mimezis Girard pojmuje
nekoliko drugace kot Aristotel) predajo kaosu in se zatem s preganjanjem ali linanjem

¢S kurzivo poudarila avtorica razprave.

7'V originalu: Girard, R., La violence et le sacré, Grasset/Pluriel, Paris, 1972, 283-314; v slovenskem
prevodu Tineta Hribarja je razprava izsla v: Phainomena, 8/25-26, 61-85.V isti reviji je prav tako v prevodu
T. Hribarja izsla Se razprava o obrednem Zrtvovanju: Girard, R., Bolje je, da en ¢lovek umre ..., 1998,
Phainomena, 8/25-26, 87-97; v originalu: Le bonc émissaire (Qu’un homme meure ...), Grasset & Fa-
squelle, Paris, 1982, 167-184. O Zrtvovanju R. Girard razpravlja tudi v delu La route antique des hommes
pervers, v stbskem prevodu Fride Filipovic: Stari put gresnika (1989).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 139

dolocenega posameznika uredijo, krivca ¢ez Cas sanktificirajo in ga dajejo za zgled
kakor tudi za temelj novega reda (npr. Zrtvovanje Jezusa Kristusa). Mit je torej pripo-
ved o teh dogodkih, obred pa je formalno in simbolno obnavljanje izvirnega (v social-
ni praksi tudi ponavljajoCega se) ritualnega umora (Girard 1989: 65-69, 132-136,
197-200; 1998: 64-68, 84-85).

Pregled grSke tragedije kaze, da je Zrtvujoca narava mita v njenem srediscu in tudi
zgradba drame (Aristotelov mitos) se vrti okrog tega, saj je prav ocisCenje (katarza)
lahko prispodoba za ¢iS¢enje druZzbe in posameznika, ki prisostvuje religioznemu obre-
du. V obeh primerih je strasSnost Zrtvovanja in ob tem tudi trpljenja osmisljena: »Prednost
drame pred zgodovinopisjem je v tem, da prava drama simbolno posnema in artizirano
obnavlja bistvo mita, smisel mitske zgodbe (obredni umor) in eti¢ne razresitve /.../«
(Kermauner 1988: 19).

V 13. poglavju Aristotelove Poetike beremo, da naj tragedija prikaZe nekoga, »ki se
ne odlikuje po izredni krepostnosti ali pravi¢nosti, ki pa tudi ni zagresil nobene hudo-
bije ali malopridnosti« (Aristoteles, 1982: 80-81), zabrede pa taka oseba po neki zmo-
ti v nesreco. Iz tega sledi, da mora lepo grajen mitos imeti doloCene lastnosti, pri
¢emer vzrok preobrata (iz srece v nesreCo) ni hudobija, temve¢ neka usodna zmota
(hamartia) (isto: 81).

Kermauner ugotavlja, da je mascevanje kot tako primer usodne zmote, Ceprav se
pojem usodne zmote ne iz¢rpa v maScevanju; grika tragedija pozna tudi usodne zmote
drugih vrst (1988: 24). Odmev takega arhaicnega ritualno-obrednega, mitolosko mo-
tiviranega Zrtvovanja (po Girardu in Kermaunerju umora) je v Blatnikovi kratki zgod-
bi s simboli¢nim naslovom Tanka rdeca Crta, ki je bila objavljena v zbirki Zakon Zelje
(2000), v kateri je ta ideja jasno izraZena, hkrati pa z njo izpostavlja tudi odnos med
individualnim posameznikom in druzbo — z Zrtvovanjem se lahko posamezniku na nek
nacin osmisli tudi Zivljenje. Tako je z glavnim likom Hunterjem, ki se znajde v Afriki
kot ¢lan neke teroristicne celice. Tam ga v nekem primitivnem plemenu pri¢akujejo,
saj bo prav on tisti, ki si bo namesto poglavarja prerezal trebuh v obredu in s tem bo
pregnana dolgotrajna suSa. In res se zgodi tako, da v tistem usodnem trenutku, ko se
vidi na trebuhu Zrtvovalca »tanka rdeca ¢rta« (2000: 81), pricne deZevati. V odlomku
je motiv Zrtvovanja smiselno umescen v sodobno civilizacijo, znotraj katere se najdejo
osamljeni otocki primitivno razvitih ljudstev, ki Se verjamejo v uspesnost Zrtvujocega
odnosa do narave kot prapocela in velike strah vzbujajoce skrivnosti.

Naslednja Blatnikova kratka zgodba Izak iz zbirke Biografije brezimenih (1989)
prikazuje dogajanje, ki je umesceno v kruti cas druge svetovne vojne, v srhljiv prizor
transporta nedolZnih ljudi z zaplombiranimi tovornimi vagoni v nacisti¢no tabori$ce
smrti. [zak je edini aktiven subjekt v teh vagonih, ki peljejo ljudi v taboris¢e. Namesto
da bi z ostalimi sotrpini molil, s prsti z muko vso dolgo pot koplje luknjo v leseno dno
vagona, a pobeg mu uspe Sele na cilju, tik pred taboriS¢em, kjer ga ustreli nemski
oficir. Malo pred strelom Izak v del¢ku sekunde razmislja in zasope proti oficitju z
naperjeno pistolo:

»Zival,« je zasopel, »Zival.« Za hip se je spraseval, kaj je s tem mislil — vozili so jih kot

zivali, umrl bo kot Zival, brez spoStovanja vere ocetov —, a spoznal je, da je bilo tako

premisljanje zdaj nepomembno in klavrno. Oficir se je sklonil k njemu, Izak je videl, kako


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

140 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

se mu je sveze naoljena pi:stola v soncni svetlobi zalesketala. »Morda sem Zival,« je rekel,

»a ta Zival je filozoficna. Ce ne more§ spremeniti usode vecine, jo mora$ deliti« (Blatnik

1989: 88).

Izak je tipi¢en novoveski subjekt, ki se nikakor ne more sprijazniti s svojo temno in
grozovito usodo, do zadnjega vztraja v iskanju moZnosti, da bi se ji izognil. Koncept
zgodbe je zastavljen tako, da shematizira eshatoloski mit v prikazovanju kaosa druge
svetovne vojne in nujne nedolZne Zrtve, ki bi z neStetimi drugimi morebiti znova vzpo-
stavila kozmos »zlate dobe« miru in sprave.® Kakor se tudi Kristusova neizbezna Zrtev
ni navezovala na ciklicne pojave v naravi, ampak na zgodovino ¢lovestva, tako je tudi
Izakov »kelih trpljenja« povezan z norim zgodovinskim dogajanjem. V tem aktu Zrtvo-
vanja je mogoce zaznati arhai¢no podobo boga oceta, ki Zrtvuje svojega sina, da ta z
vstajenjem premaga smrt in prikli¢e novo Zivljenje. Izak se najprej upira svoji
dolocenosti za smrt, vendar se mu v zadnji sekvenci dogajanja razjasni smisel njego-
vega Zrtvovanja, ki ne pomeni samo smrti subjekta, ampak Zrtveno dejanje za skupnost
ljudi, s katero se poveZe§ v skupni usodi. To spoznanje je moc¢nejSe od strahu pred
fizi¢no smrtjo.

V prvi Blatnikovi kratki zgodbi (Tanka rdeca ¢rta) je torej funkcioniranje mita
prikazano Se na arhaicen, predcivilizacijski nacin, z druZbenim razvojem pa je vsekakor
prislo tudi do preobrazbe teh mitov, ki so dobili nove razseZnosti in se adaptirali na
sodobne zgodovinske okolis¢ine, kakor je razpoznati v drugi Blatnikovi kratki zgodbi
Izak.

EshatoloSko mitologizacijo kozmicnih ciklusov je zaslediti tudi v iracionalisti¢no-
misti¢ni noveli Freska Marjana TomSica iz zbirke novel Vruja (1994). V njej prevla-
duje predvsem kasnejSa nadgradnja kr§¢anske mitologije, izraZzene v podobah visoke-
ga betonskega kriZa, »ki je blagoslavljal nebo, zemljo in morje« (1994: 81); ta kriz
predstavlja znamenje trpljenja in odreSitve, a za mnoge tudi znamenje pogubljenja.
Pojavi se Se podoba matere boZje, Zalostne zaradi pokvarjenosti ljudi, Zupnika, ki daje
odvezo in meni: »Meso je moc¢no, duh je Sibak« (isto: 82), jagnjeta boZjega,’ ki naj bi
zlomilo pecate in odprlo vrata peklu ter izpustilo uklenjene demone, tudi podoba kriZane-
ga, odpuscajocega in blagoslavljajocega greSnike, nazadnje pa se pojavi Se podoba od
vseh pozabljene freske Kristusa, ki umira v materinem narocju, ter dekleta Samanthe.
Ta prinese osrednji osebi Mateju mir v duSo, saj ji ob vznoZju betonskega kriZa izpove
vso svojo bole¢ino ob bratomorni vojni na Balkanu, kar poveZe kr§¢ansko simboliko
pieta z aktualnim dogajanjem.

Freska ob koncu zgodbe tako dobiva vsesplo$ni pomen upanja, saj se nad pokraji-
no, ki jo Matej z grozo doZivlja, poleg vojne §iri Se potres. BliZajo¢a se kataklizma
sovpada z Matejevim spoznanjem, da je Kristus na freski Se zmeraj Ziv, Ceprav so ga

8 Vrste arhai¢nih mitov, iz katerih izhajamo v razpravi, definira E. M. Meletinskij: etioloski miti (arhai¢ni
miti o stvarjenju vseh stvari na svetu), kozmogonicni miti (arhai¢ni miti o stvarjenju sveta), koledarski miti,
eshatolo$ki miti (arhai¢ni miti o kozmi¢nih ciklusih) ter junaski miti in »prehodni obredi« (1983: 175-176).

° Jagnje je zamenjava Zrtvenega objekta pri ritualnih Zrtvovanjih in je nadomestilo za Zivega ¢loveka — v
arhai¢nih kulturah so Zrtvovali npr. devico ali mladega fanta, kar je potekalo z namenom pomiritve straSnih
bogov ali z namenom ciklicnega obnavljanja, v krS¢anstvu pa strah pred boZjo jezo po vsej verjetnosti
nadomesti ljubezen do Clovestva, ki se kaZe v podobi Kristusa kot Zrtvenega jagnjeta.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 141

po izrocilu s kriZza sneli mrtvega. Ob tem se Matej tudi vprasa: »Ali je Upanje res
vecno?« (isto: 90), kar lahko poveZemo z malovernostjo apostolov, ki so zaspali v no¢i
pred Jezusovim trpljenjem in niso delili z njim muk notranjih bojev. Ta prizor nam tudi
sporoca, da je trpljenje Zrtvovanja mocnejSe od smrti, saj jo premaga, kar se odraza v
ritualnih Zrtvovanjih Stevilnih arhai¢nih kultur. Tudi kr§¢anska podoba boZjega Zrtvo-
vanja lastnega sina Jezusa zaradi odreSitve clovestva pred duhovno smrtjo, ne telesno,
se Se danes ohranja v simbolnem pouZzivanju kruha in vina, kar naj bi ¢loveku prinasalo
vecno upanje. Zgodba Freska torej odpira perspektivo dobrohotne boZje ljubezni, ki se
v zgodbi kaZe tudi v besedah boZjega glasu: »Ni moje ljubezni v grmenju, ni je v streli
in ne v potresu, ni je v izbruhu vulkana; moja ljubezen je v Sumenju listov, v Selestenju
trav, v sanjah Zitnih polj. Zato se ne bojta, ampak pridita, stopita pred moje oblicje.
Nisem prisel, da bi vaju kaznoval« (isto: 85).

Taka vloga boga je nasprotna njegovi drugacni podobi brezbriZznega mascevalca,
kakor ga posredno izrazata zgodbi Draga Jancarja Aithiopika, ponovitev in Dve sliki,'°
v katerih se bog ne zmeni za grozote druge svetovne vojne, povojne poboje domobran-
cev, sodobne teroristi¢ne akcije, niti se ne trudi dati globljega smisla trpe¢im v teh
dejanjih.

V TomSicevi zbirki novel Vruja (1994) (vecina zgodb je iracionalistiéno-misticnega
tipa) je prav tako prisotna mitologizacija iz kr$Canskega sveta z vpletanjem ljudske
mitologije, in sicer slovanske ter slovenske v zgodbi Sopek poljskih roz, ki se kaze v
motivih in podobah kresovanja, Skratov, belih Zena, belih vil kresnic in kresnika.'!
Mitologizacija v pripovedi je morda zato tako izrazita, ker upoveduje tematiko casa,
minljivosti, razvozlava »uganko o relativnosti ¢asa« in o »skrivnostih ¢asovno-pro-
storske mreZe« (1994: 120). Zgodba se pri¢enja na kresni vecer, ko prvoosebni pripo-
vedovalec skozi lastni izkuSenjski svet podaja doZivljanje tega Carobnega praznika ob
koncu pomladi, ki ima bogato mitoloSko in pravljicno izrocilo. V pripovedi ima
najvidnejSe mesto Zenska oseba Mirja, skrivnostna stasita Zenska, ki pripovedovalcu
omogoci vstop v svet skrivnosti kresovanja. Ko se ljudje razidejo, se pri¢nejo namrec
ob dogorevajocem kresu dogajati ¢udeZne reci, ki so podane brez cudenja, kakor golo
dejstvo vsakodnevne stvarnosti. Fantasti¢nost je torej v zgodbi na prvem mestu, opaz-
na pa je tudi metafikcijska igra hitre menjave dogajalnih prostorov, oseb, fabulativnih
sekvenc, kar nekoliko spominja na »nestrpnost« pripovedi Lele B. Njatin (1988).

Pripovedovalec in Mirja najprej doZivita Sviganje Skratov med poleni in ognjenimi
zublji, zatem ples belih vil kresnic okrog ognja, ki prepevajo pomenljivo narodno pe-
sem Vsi so venci beli. Med njimi se pojavi sam kresnik: »Bil je takole, na videz, nava-
den kmet: v rokah je drZal vile in z njimi porival na pol oZgana polena proti sredini. Bil
bi res kmet, ko mu ne bi sredi ¢ela Zarela lucka; ogenjcek Zivi, resnicni, kresni¢ni«

10°Obe obj. v: Jancar, D., Ultima creatura: izbrane novele (1995).

! Kresnik je dobro bajno bitje znano na Slovenskem; pomenil je za$¢itnika in slovenskega plemenskega
vodjo. Njegova smrt je pomenila zaton »slovenskega imena« in konec zlate dobe, saj so kmalu zatem na nasa
tla vdrli sovrazniki. Kresnik v starejSem mitoloSkem ciklu nastopa kot vladar sveta ali devete deZele, v
mlajSem pa je torej miti¢ni knez Slovencev. Prvotno je bil kresnik lunarni demon, drugotno pa verjetno
soncni junak. Ta junak je podobno kot Heraklej naredil v Zivljenju veliko dobrih dejanj, med njimi dvanajst
najpomembne;jsih, ki naj bi ustrezala dvanajstim zodiakalnim znamenjem (Ovsec 1991: 469-470).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

142 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

(1994: 112). Kresnik je bil nagle jeze, naklestil je Skrate, zatem pa se je ves Zalosten
pricel zapijati in pripovedovati o svoji nezavidljivi usodi, o tem, kako ga ljudje pozab-
ljajo in ne spoStujejo ve€. Na tem mestu avtor zgodbe pomenljivo namiguje na nacin
sodobnega Zivljenja, v katerem ni mesta za metafizi¢no doZivljanje narave.

Mitologizacija pa sega v zgodbi tudi na podrocje eshatoloSke mitologije s po-
udarjenim vkljucevanjem krS¢anskih podob, simbolike Jezusovega trpljenja in smirti,
predvsem pa odpuScanja grehov, saj je takSna drZa morda edina, ki lahko prinese mir
na vojna podrocja, kjer so ljudje okuZeni z »virusom sovrastva in mascevalnosti« (isto:
116), kakor Sejma, begunka iz Bosne v zgodbi. Sejma si Zeli namre¢ samo eno: ubijati,
sejati smrt med sovraZnike, ki so ji pobili najbliZje: »Pustila bo dva otroka in §la tja
dol, kjer bo ubijala, dokler ne bo tudi sama ubita« (prav tam). Pripovedovalec pred tem
vzporedno vkljuci prizor ritualnega darovanja kruha in vina pri katoliski masi. Prav to
ritualno obredno darovanje, ki spominja na nekdanjo Zrtev Zivega cloveka, sina same-
ga boga oceta, povezuje preteklost s sedanjostjo, ki je prav tako krvava in neizprosna,
kljub navideznemu duhovnemu razvoju ¢lovestva.

V zgodbi se pojavlja Se pisana druscina drugih oseb: poleg Sejme tudi mlada pianist-
ka iz Zagreba, Kitajec zdravnik, akupunkturist, ¢udeZni pisatelj Julijan, Americ¢anka
Mary, ki v Ljubljani brezbrizno sprejme Sopek poljskih roZ, v glavnem modrih in
vijoliCastih barv, pri ¢emer je o€itna predvsem simbolika vijolicaste barve (spominja
na velikono¢ni ¢as in sporocilo kriZanja boZjega sina — mitologizacija v smislu aktuali-
zacije eshatoloSkega mita). Mirja, ki Mary Sopek podari, se ob koncu zgodbe malo po
pol noci (medbesedilna navezava na tipi¢no pravljicno dogajanje) spremeni v starko s
kolovratom. Tudi v tem prizoru gre za znani pravlji¢ni motiv modre starke, ki pozna
odgovore in usode raznih pravlji¢nih junakov, junakinj (npr. Trnjulcice). Pripovedova-
lec zgodbo zakljuci realisti¢no s spoznanjem, da je bila Mary zelo zadovoljna s spreho-
dom po stari Ljubljani. S tem se ¢asovna zanka sklene, sedanjost se dotika preteklosti,
preteklost se pretaka v sedanjost, dogaja se vecen tok Zivljenja v soCasnem preple-
tanju, kar lahko simbolno ponazori mitoloSka podoba kace, ki grize svoj rep.

V zbirki Prah vesolja: zgodbe iz labirinta (1999) TomSi¢ v zaetni pripovedi O
ljubezni (Uvodna meditacija) podaja klju¢ za razumevanje celotne zbirke iracionali-
sti¢no-misti¢nih zgodb, ki v okruskih skozi posamezne meditativno naravnane frag-
mentarne podobe podaja posamezne vidike ljubezni, temeljnega gibala labirinta Zivlje-
nja. V uvodni kratki zgodbi avtor ves Cas prikazuje najrazlicnejSe podobnosti med
ljubeznijo in vodo, do istovetenja teh pojmov z Zensko, kar napeljuje na mitologizacijo
kozmogoni¢nih mitov o stvarjenju sveta, v katerih je temeljni proces prehod od
brezobli¢nega vodnega elementa h kopnemu, torej pretvorba kaosa v kozmos. V neka-
terih mitologijah postavljajo »Zenskost« v zvezo z elementom vode, torej kaosom, kar
pomeni, da je Zenska v oblasti narave in ne kulture. Tako staliSce se je izoblikovalo in
prenasalo iz roda v rod predvsem v druzbenih pogojih patriarhalne ideologije, ki ima
odmeve Se v danasnjem Casu. TomSi¢eva zgodba sicer ne Zeli podati patriarhalne vizije
Zenskega poslanstva v nasi druzbi, temve¢ mu Zenskost pomeni predvsem univerzalni
kozmogonicni princip stvarjenja Zivljenja v ljubezni:

V oceanu, v tej veliki, najvecji vodi ljubezni se v ekstati¢nih bliskih porajajo tisoCere nove

in nove oblike Zivljenja. Ocean je maternica nesStetih oblik bivanja na planetu Zemlja. Tudi


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 143

maternica sleherne Zenske se napolni z Zivo vodo ljubezni. V tem oceanu plavamo od spocetja

do rojstva (Tomsi¢: 1999: 7).

Ta o€itni princip mitoloske razseZnosti ljubezni v TomSic¢evi pripovedi nas napeljuje
na misel Carla Gustava Junga v delu Spomini, sanje, misli (1993),'* kjer znani psiho-
analitik in raziskovalec arhetipov prav tako podaja mitolosko vizijo ljubezni v obliki
boga Erosa: »Anti¢ni Eros je Bog v polnem smislu te besede, katerega bozZanskost
presega meje Cloveskega in ga zato ne moremo niti dojeti niti prikazati. /.../ Eros je
kosmogonos, stvarnik in oe-mati vse zavesti« (1993: 362).

Toms$i¢ mitoloski princip Zenskosti v odnosu do ljubezni izostri do skrajne meje
tako, da prikaZe Zensko kot del divje narave, ki usodno vpliva na moskega, in sicer v
naslovni noveli Vruja iz istoimenske zbirke (1994). Usodni zaplet v zgodbi se dogodi
v trenutku, ko se preprosti kmecki fant Juras in strastno, nadnaravno lepo dekle Vruja
romunsko-ciganskega rodu na plesu v vasi zaljubita. Ples in omamno nora poletna no¢
sta pomenila tisto prelomnico v njunem Zivljenju, ko nista mogla ve¢ Ziveti drug brez
drugega. Jurasu se je zdel zakon pravsnji blagoslov za njuno cvetoco zvezo, vendar se
Vruja nikakor ni mogla sprijazniti s tem. Na tem mestu je oCitna mitologizacija v
smislu motivne povezave z miti in pravljicami, kjer se dogodi to, da en akter, v tem
primeru Juras, ne uposteva prepovedi drugega, torej Vruje, zato drugi nenadoma izgi-
ne. V pravljicah je to trenutek, ko se mora junak podati na potovanje, kjer premaguje
najrazli¢nejSe teZke preizkusnje, da si potem lahko ponovno pridobi naklonjenost iz-
branke/izbranca. Prvinska narava je bila v Vruji tako mo¢na, da je po Zalostni poroki in
razli¢nih peripetijah izginila na tuje, Juras pa je vecno Zaloval za izgubljeno ljubeznijo.

Princip Zenskosti in mitologizacija v smislu kozmogonicnega mita sta opazna tudi
v kratkih liri¢nih impresijah v zbirki Jajce (1994) Lidije Ga¢nik Gombacd. Zgodbe v
zbirki s subjektivno usmerjenostjo na notranja psihi¢na stanja podaja ve¢inoma pripo-
vedovalka; Zenska je tudi glavna oseba v tretjeosebnih pripovedih (prisoten je Se drugo-
oseben nagovor bralcu). Kozmogoni¢no usmerjeno mitologizacijo nakazuje sam na-
slov zbirke, ki se skozi podobo jajca izraZa kot akt stvarjenja sveta, saj je v Stevilnih
arhai¢nih mitih prav jajce tista tvarina neorganiziranega delovanja kaosa, iz katere se
vse poraja (kozmos). Toda v zbirki smo pri¢a porajanju v smislu mikrokozmosa, no-
tranjega subjektivnega sveta Zenske, ki se pred bralcem razgalja v najrazli¢nejsih
odtenkih skozi arhetipske podobe groze rojevanja, krvi, svetlobe (beline), Zrtvovanja,
smrti kakor tudi posvetitve v boleCe magicen akt pisateljevanja:

Papir preganes na pol. /.../ Potem pogleda$ skozi papirnato oko. Kaplje krvi. Prizge§ sveco.

Truplo zatli, zaZari in se za¢ne spreminjati v prah. Je kakSna oblika resni¢na, dokler iz nje ne

stece kri? Od vseh strani priteka voda in briSe sledi. Odplavi te skozi okno, na mizi ostane

noZz. Misli§, da se bos razbil na cestnem tlaku. A vidis: leZi§ na robu papirja (Ga¢nik Gom-

bac¢ 1993: [1]).

Ceprav Propp mite razumeva kot moZne tvorbe samo daljne preteklosti, Hans Ro-
bert Jauss v svoji znameniti $tudiji o Racinovi in Goethejevi Ifigeniji izpostavi drug

12 Naslov izvirnika: Jung, C. G., Erinnerungen, Trciume, Gedanken, Walter-Verlag Olten, 1971.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

144 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

vidik."* V njem prikazuje prenos avtorjevih teoreti¢nih izhodi$¢ na konkreten literarni
primer, pri ¢emer ugotavlja, da je v zgodovinskem razvoju prislo do spremembe hori-
zonta pricakovanj, ki se v Racinovem in Goethejevem casu razlikuje. Politeizem grSkega
mita se pri Goetheju prelevi v monoteizem, boZja samovolja in ¢love$ka nemoc¢ nado-
mestita mitoloSki dogovor med ljudmi in bogovi. Goethe tako ne prikazuje ve¢ he-
rojske dobe starih Grkov, saj Zeli ustvariti nov mit ¢iste Zenskosti, ki osvobaja in jo
predstavlja Ifigenija, zato Jauss izpostavi ugotovitev, da ima mit neko posebno moc,
saj se v vsakem zgodovinskem obdobju aktualizira drugace (1998: 423-442).

Vidik drugacne aktualizacije mita je zanimiv pri preucevanju sodobne slovenske
kratke pripovedne proze, Se posebej v zvezi s pojmovanjem usode, njene pogoste ne-
predvidljivosti in usodnosti ¢lovekovih ravnanj. Njeno razumevanje tako sega predv-
sem v eksistencializem in modernizem, odmev teh idej pa najdemo Se kasneje, in sicer
v zgodnejSih kratkih zgodbah in novelah Draga Jancarja, predvsem v zbirki novel Smrt
pri Mariji Snezni (1985) in tudi v drugi kratki pripovedni prozi, npr. No¢ nasilja, Dve
sliki, Skok z Liburnije, Aithiopika, ponovitev, objavljeni v zbirki novel Ultima creatura
(1995). O teh zgodbah Tomo Virk v spremni besedi Temni angel usode k omenjeni
zbirki novel ugotavlja, da se v njih kaZe izrazita teZnja osmisliti nerazloZljivost in
iracionalnost usode ter jo s tem napraviti dojemljivo in znosnejSo. Jancar se zato »vrne
k logiki mita oziroma k ontologiji predmodernih druzbx, saj se je tedanji ¢lovek zoper
nasilje zgodovinske usode boril tako, da je »v zgodovinsko logiko vsadil princip ponav-
ljanja, ki je omogogil racionalizacijo usode. Ces: usoda posameznika res tepe, vendar
je te udarce moc¢ prenasati; to se namre¢ dogaja le zato, da/ker se ponavlja prvotni
mitski dogodek, ki se je primeril in ilo tempore. Svet je torej urejen in razumljiv, se
pravi: znosen« (Virk 1995: 213).

Z navedeno Virkovo ugotovitvijo se v tem kontekstu vsekakor lahko strinjamo, saj je
prvotni mitoloski dogodek, ki je bil prvobiten, arhai€en in vezan prav na Zrtvovanje (to
naj bi vzpostavilo ravnovesje med nakopicenimi nasprotujo¢imi si silnicami), v sodob-
nem okolju dobil druga¢no konotacijo — pomenska zveza s prvobitnim Zrtvovanjem se je
izgubila. Brezsmiselnost takih »Zrtvovanjskih« dogodkov je v postindustrijski druZbi
mogoce osmisliti prav s pojmom ponavljanja, ki sicer predstavlja prvotni obrazec Se
osmiSljenega dejanja, ta pomenska razsezZnost pa se je v stoletjih razvoja izgubila, zato
ostaja Se edina moznost, ki nad vse ostalo postavlja usodo. Ta predstavlja mogocno silo,
ki sega Cez raven Clovekovega razumevanja in zmoZnosti osmiSljanja, zato ji je treba
slepo slediti ter se ji brezpogojno prepustiti. Tako razumevanje je razvidno v Ze omenjenih
kratkih zgodbah Tanka rdeca crta in Izak avtorja A. Blatnika ter v nekaterih novelah
D. Jancarja — Aithiopika, ponovitev, Dve sliki in Smrt pri Mariji SneZni.

Mitologizacija v Jancarjevih delih je zelo opazna in sodi med temeljne elemente
njegovega kratkoproznega opusa, pri ¢emer je avtorjeva ustvarjalna imaginacija dosegla
tisto stopnjo, kjer se poraja Ze neke vrste nova mitologija, znacilna za Stevilne sodobne
avtorje dvajsetega stoletja (Meletinskij 1983: 296). JanCarjeva nova mitologija izraza
dolocene znacilnosti, ki se kazejo predvsem kot sinteza razli¢nih mitoloskih tradicij

13 Obj. v: Jauss, H. R., Estetsko izkustvo in literarna hermenevtika, prevedel in avtor dodatnega besedila
Tomo Virk, Ljubljana, 1998.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 145

(npr. krScanske, anti¢ne, Zidovske) ali kot relativnost ¢asa (nekatere arhetipske osebe,
neko¢ junaki, Zive ve¢no, umirajo in vstajajo, se pojavljajo v drugih telesih, navadno
kot Zrtve dolo¢enega politiCnega sistema, na primer v noveli Dve sliki). Najizraziteje
pa se nova mitologija v JanCarjevem opusu kaze v delnem prenosu tezis¢a iz lika na
situacijo, ki funkcionira kot neke vrste arhetip, kar je seveda posledica ustvarjanja
novih kvazimitoloskih likov (npr. v noveli Aithiopika, ponovitev). Vsi ti postopki po-
udarjajo avtorjevo ocitno razocaranje nad zgodovino, ki ne prinasa v kvalitativnem
pogledu nicesar novega, ponavljanje arhetipa v zgodbah in njegova nadgradnja samo
Se poudari brezsmiselnost ¢lovekovega ravnanja.

Tema usodnega ponavljanja zgodovine Jancarja povezuje tudi z Borgesom, ¢igar
opus je poln mitoloske atmosfere in pri katerem osebe umirajo zato, »da bi se ponovil
neki prizor«.'* JanCarja na velikega argentinskega avtorja Se posebej veZeta Ze omenjeni
noveli Aithiopika, ponovitev in Smrt pri Mariji SneZni. Borges v ponovitvi celo najde
nek racionalni princip, ki se kaZe kot zakonitost ponavljanja arhetipa, zato je ponovi-
tev natancna, pregledna in doumljiva, tako da lahko na tak nacin osmisli trpljenje in
nesmisel. Pri Jancarju pa ponovitev zgodovinske usode ni popolna, je le varianta, ki jo
je dolocila usoda, ki je nepredvidljiva, sicer podobna arhetipu, a zmeraj iracionalna in
individualno tragi¢na, tako da ima dva pola: zgodovinskega in osebnega (Virk 1995:
215).Tako razumevanje ponovitve mitoloSke situacije ustreza tudi Lévi-Straussovemu
pojmovanju spiralnega razvoja mitov (2003: 247).

Med razli¢ne razlage ponovitev (bodisi usode same bodisi njenih variant) je treba
umestiti tudi ocitno paralelo med Jancarjevim dojemanjem Zivljenjskih silnic in po-
dobnim dojemanjem srbskega pisatelja Danila Kisa,' ki dolo¢en mit, navadno iz gr§ke
zgodovine, na tematskem nivoju prenasata kot variacijo v sodobnost. Ob tem se ta mit
v drugem casovnem in prostorskem kontekstu preobraZa celo v svoje nasprotje, v neko
ironizirano, groteskno ali celo sarkasti¢no varianto, ki je popolnoma brez kompasa
izgubljena in odtrgana od svojih prvotnih korenin. Iz Jancarjevih umetniskih predelav
lahko torej razberemo idejo, da pretekli miti ne morejo biti odgovori in opora sodobne-
mu ¢loveku, Cetudi se v sili k njim zateka, ampak si mora svoje bivanje, razklano od
eksistencialnih vprasanj in blodnih zgodovinskih situacij, drugace osmisliti, si najti
svoje individualne, notranje svetove, ki jih po lastni izbiri lahko nasloni tudi na veljav-
ne ideologije in sodobne nove mite, iz katerih bo ¢rpal mo¢ za svoj obstoj v danih
zivljenjskih pogojih. UspesSne resitve iz preteklosti danes ne morejo ve¢ veljati.

Velika razdalja med sodobnim ¢lovekom, ki se soofa s praznino vsakdanjega
odtujenega nacina Zivljenja, in izvirnimi prvobitnimi mitotvorci se v sodobni literaturi

14V zgodbi Zasnutek, obj. v: Borges, J. L., Stvaritelj, prevedla Ale§ Berger in Tadeja Kreci¢ Scholten,
Maribor, Obzorja, 1990, 23.

15 Se posebej blizu je Jandar temu avtorju z novelama Dve sliki in Smrt pri Mariji SneZni, ki sta o&itno
povezani z zgodbo Grobnica za Borisa Davidovica tega srbskega avtorja; v slovensCini je bila prvi¢ obja-
vljena v istoimenski zbirki leta 1978. Zbirka je prvi¢ iz§la 1976. leta in tedaj povzrocila ogor¢ene napade po
vsej tedanji Jugoslaviji, zatem je v treh letih izS8la Se trikrat, tako da je bilo 1. 1979 v obtoku 38.000 izvodov
Grobnice. Zatem je bila izdana Se v madZar§cini, francoscini, anglescini in 1. 1978 v slovens¢ini pri Mladin-
ski knjigi v prevodu Ferdinanda Miklavca. Leta 1980 pa prejme knjiga Grobnica za Borisa Davidovica
zlatega orla mesta Nice, nagrado francoskega knjiznega sejma. D. Ki§ 1981. leta napiSe gledalisko priredbo
Grobnice, ki jo igrajo Sirom po Jugoslaviji (Blatnik 1999: 149, 164).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

146 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

ve¢inoma napoveduje z ironijo, s pomocjo katere se izraZza nekaks$na povezava z arhai¢no
kulturo primitivnega ¢loveka, ki je bil (kakor je sodobni ¢lovek v urbanih naseljih)
podvrZen najrazlicnejSim strahovom in obcutkom odtujenosti v odnosu do nevarnosti
polne narave. Pretekli ¢lovek si je zato pricCel svet, naravo, kozmos »udomacevati« s
pomocjo mitologije, ki je gradila predvsem na socialnem povezovanju in obvlado-
vanju prvobitnih ¢loveskih strasti v dobrobit skupnosti, sodobni ¢lovek pa je soocen
predvsem z veliko praznino v sebi kakor tudi s socialno odtujenostjo.

Mitologizacija v sodobni slovenski kratki pripovedni prozi se v tem smislu kaze
torej s pomocjo humorja in ironije, kar se pojavlja v kratki zgodbi Gutijeve zgodbe iz
zbirke Strasljivke (1990) Silvije Borovnik kot posledica metafikcijskega zdruZevanja
elementov sodobnega nacina Zivljenja (z nemo¢nim subjektom pripovedovalke v ospre-
dju) in prvobitnih korenin ¢lovekovega verovanja (totemizem). Zgodbo pripoveduje
prvoosebna pripovedovalka pisateljica, univerzitetna profesorica, ki ji ne uspe vec pi-
sati dobrih zgodb. Nekega dne se znajde pri njej orangutan, ki je zelo ustreZljiv, ji
kuha, skrbi za njene finance, pripovedovalka mu prepusti celotno placo, saj z njo bolje
razpolaga. Orangutan Guti, kakor ga pripovedovalka ljubkovalno poimenuje, pise celo
Cudovite zgodbe, kakrSne si je pravzaprav Zelela pisati ona, tako da jih sedaj lahko
objavlja pod svojim imenom kot Gutijeve zgodbe. Po mesecu dni orangutan Guti izgi-
ne. Komic¢nost in ironija nastopita v tej kratki zgodbi v trenutku, ko sodobna intelek-
tualka v svoji nemoci obvladovanja zahtev vsakdanjega nacina Zivljenja ise pomoci
pri orangutanu, njenem morebitnem predniku, »sveti« Zivali, ki deluje v Zivobarvnih
podarjenih spodnjicah popolnoma profano, pripovedovalki pa je izjemno vSec. Meta-
fikcijsko-fantasti¢na igra na meji ludizma (podobno kakor v kratkih zgodbah v zbirki
Briljantina (1985) Milana Klec¢a) onemogoca realen vpogled v pripovedovalkino
dusevnost, tako da bralec do zadnjega ne more ugotoviti, ali gre za izpoved blazne
osebnosti in njenih halucinacij ali pa morebiti za sanje, ki bi jih lahko razlagali s stali§¢a
arhetipskih simbolov C. G. Junga, prav tako povezanih s prvobitno mitologijo in ko-
lektivno podzavestjo ¢lovestva. Ironi¢no je tudi orangutanovo oziroma Gutijevo nenadno
izginotje, ki mu pripovedovalka ni vedela vzroka, in njena nemo¢, vzbujajo¢a posmeh
pri poslusalcih, bralcih: »Vse te mesece me ni niti enkrat zapustil. No¢ in dan sva bila
skupaj /.../ kot veste, tudi res ves dan in vso noc /.../ ¢emu se smejete /.../« (Borovnik
1990: 29).

Podobno komi¢no-ironi¢na je Se ena kratka zgodba Borovnikove z naslovom
Prihajajo, in sicer je avtorica posredno ironi¢na do polpretekle zgodovine, ki jo nakazuje
opis povojne situacije. Ob tem se pojavlja lik Tita, ki je mitologiziran, saj predstavlja
mitoloSko zamenjavo za tip kulturnega junaka, demiurga. Ta je bil centralnega pomena
v arhai¢nih mitih o stvarjenju ali etioloSkih mitih. Tito je v prenesenem pomenu »bo-
govom« ukradel ogenj komunizma, socializma, ga prinesel ljudem v obliki ideologije,
ki je presvetljevala zavest jugoslovanskih narodov po drugi svetovni vojni, ustvaril je
enotno tvorbo razli¢nih slovanskih narodov, ki je Stiri desetletja »bratsko« kljubovala
prepihu evropske zgodovine. Kratka zgodba Prihajajo prikazuje osemletno deklico v
manjSem slovenskem kraju; nedvomno tudi ona na svoj nacin doZivlja povojni strah
ljudi pred groZnjo, da bodo prisli Rusi kljub politi¢nim in Titovim prizadevanjem.
Ljudje v paniki nakupujejo zaloge, deklica pa si preganja strah z velikim belim zajcem


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 147

Kocljem, ki jo tolaZi, objema, ji nosi korenje. Rusi niso prisli, zajec Kocelj pa je na
dekli¢ino Zalost izginil. Predstavljena kratka zgodba z metafikcijskimi elementi je na-
tisnjena v zbirki Strasljivke z letnico izida 1990, kar je pomenljivo dejstvo, zlasti ¢e
pomislimo na tedanje in kasnejSe dogajanje v zvezi z osamosvojitvijo Slovenije, ki je
prva v t. i. »jugoslovanski zdruZbi« zacutila potrebo po lastni nacionalni identiteti. Ta
vidik postavlja zgodbo v kontekst najbolj prevratnih dogodkov v zgodovini Jugosla-
vije z navezavo na povojno nevarnost informbiroja in iskanje identitete slovenskega
naroda, Se posebej, ¢e upostevamo poimenovanje zajca s Kocljem.!® Avtorica skusa
zgodovinsko navezavo sicer izbrisati s svojo interpretacijo tega imena za zajca, ki se je
bojda »rad valjal po koci«, vendar pa so paralele z zgodovino ve¢ kot o€itne, kar kaze
na o€itno ironizacijo zgodovinskih tem. Mitologizacija se torej v zgodbi Prihajajo kaze
v obliki zamenjave enega mita z drugim oziroma z navezavo na mitotvoren lik Tita in
demitologizacijo z ironi¢no distanco do zgodovinskega dogajanja na etnicnem ozem-
lju Slovencev.

Drug primer kratke zgodbe, ki prav tako osvetljuje povojno zgodovino in mitoloski
lik Tita, Ceprav Se bolj posredno in zakrito, je zgodba Andreja Blatnika Dan, ko je umrl
Tito, objavljena v zbirki Biografije brezimenih (1989). Pripoved je postmodernisti¢na
z minimalisticnimi poudarki, Tito se pojavlja samo v naslovu, zgodba pa govori o
preZivljanju dneva nekega fanta, kar kaZe morda na avtorjevo brezbriZznost do »veli-
kih« zgodb zgodovine in s tem predstavlja proces demitologizacije.

Zamenjavo arhaicnega mita z drugim, sodobnim, predstavlja zgodba Incident na
livadi Draga Jancarja, ki je bila objavljena v zbirki novel Ultima creatura (1995). V
zgodbi je prikazano Zivljenje Mihaila Sev&enka, asistenta na ugledni univerzi v tujini,
ki je imel teZave z zobmi, kar je pripisoval komunistom iz drzave, od koder je emigri-
ral. Prav zato je fizi¢no obracunal z agitatorjem komunisti¢ne stranke, ki mu je vsi-
ljeval svoj rdec letak. Posledica njegovega neobvladanega dejanja je bila izguba sluzbe
na univerzi, preselitev in no¢ne more. V Zivljenju Mihaila Sevéenka predstavlja mit zle
usode, ki ima pomembno mesto v arhai¢nih mitologijah, sodoben pojav povojnega
komunizma, saj protagonistova nesrecna usoda izvira prav iz tega ideoloSkega pojava.
Avtor na ironi¢no grotesken nacin poda Mihailov odnos do komunizma, ki je bojda
kriv za njegove bolece zobe.

Mitologija odtujenosti med ljudmi se v sodobni slovenski kratki pripovedni prozi
kaZe skozi motive preobrazbe. Preobrazbo je sicer mogoce povezovati s prvobitnimi
totemisti¢nimi miti in pravljicami, v katerih se ljudje preobrazajo v Zivali, kakor tudi s
simboliko obladil pri izvornih mitih, kjer je zamenjava oblacil pomenila zamenjavo
osebnosti, kasneje pa se ta simbolika kaZe skozi status ljudi v druzbi. V totemisti¢nih
mitih Avstralcev se mitoloski prednik obi¢ajno pretvori v totemisti¢no Zival na koncu
pripovedi in pomeni pravzaprav junakovo smrt — vendar z upanjem v reinkarnacijo in
ve¢no Zivljenje. Pretvorba prednika v totemisti¢no Zival je znak enotnosti druZinsko-
rodovne skupine, Ceprav pomeni totemisti¢na klasifikacija sredstvo socialnega deljenja

16 Knez Kocelj po zgodovinskih virih predstavlja pomembno osebnost slovanskega Zivlja, saj je leta
860/861 postal mejni grof v Spodnji Panoniji (do 874), hkrati pa je pomemben tudi kot zelo vnet podpornik
in za$citnik misijona svetih bratov Konstantina in Metoda ter njunih u¢encev (Grdina 1999: 33).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

148 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

na rodove. Tudi v pravljicah z istimi motivi pomeni preobrazba junaka/junakinje v
Zival postopek totemisti¢ne narave, torej kaZe na pripadnost dolo¢eni socialni skupini
(npr. CudeZna Zenska labod), vendar se glavni lik ob koncu pravljice obvezno spremeni
v Cloveka (Meletinskij 1983: 361).

V sodobni kratki prozi se taksni etioloski miti pretvarjajo v svoje nasprotje, saj
metamorfoza ali preobrazba ne prinese zbliZanja z ljudmi, ampak kaZe na popolno
odtujenost med njimi, tudi znotraj druZine, kar ustvarja v sodobni knjiZevnosti nekakSen
antimit. Primere tovrstnega antimita je mogoce najti v nekaterih kratkih pripovedih
Milana Dekleve v zbirki ReSevalec ptic (1999). Tako je v naslovni zgodbi ReSevalec
ptic, v kateri se pojavlja od svoje okolice in bliznjih popolnoma odtujen lik odras¢ajocega
fanta, ki bi bil v arhai¢nih kulturah deleZen ritualnega ciklusa iniciacije, zato bi bil
tedaj podvrZen najrazli¢nej§im preizku$njam, preverjanjem in osamitvi, kar bi ga na
koncu koncev pripeljalo v posvetitev ter svet odraslih moSkih. NajvaZznejsa funkcija
tovrstnega mita in rituala iniciacije je v tem, da posameznika po teZavni poti pripelje
v skupnost plemena. Tudi smrt je v tem primeru osmisljena, saj predstavlja preobrazba
odgovor narave in vero v vstajenje. V Deklevovi zgodbi pa preobrazba fanta v ptico
pomeni beg iz ¢loveske skupnosti, morda po logiki arhai¢nega ¢loveka v obliko totemi-
sti¢nega prednika, ki pa v kontekstu sodobnega razmiSljanja ne prinasa vere v resitev,
zdruZitev in vstajenje, tako da ostaja zakljuCek v zgodbi tragi¢na razreSitev nasprotij.
Podobno v smislu antimita lahko razumemo akt preobrazbe v kratki zgodbi Demon
glasbe, v kateri se nesre¢ni, osamljeni, nezadovoljni violinist spremeni v pajka, ki
skus$a uniciti skladatelja in dirigenta Janeza Letonjo in metulje njegove ustvarjalnosti.
Violinist v zgodbi ima univerzalen znacaj, vkljucen je v dogajanje profanega,
vsakdanjega Casa in prostora ter predstavlja junaka oziroma antijunaka — slehernika, ki
pooseblja danasnje ¢lovestvo v celoti, s ¢imer je poudarjena eksistencialna osamljenost
posameznika v druzbi (Se posebej v urbanih naseljih). Metafori¢na podoba stvarnosti
sodobne druZbe in fantasti¢nost pogube glavne osebe nima satiricne konotacije, am-
pak mitolosko v smislu njenega nasprotja.

Nekoliko drugace je s preobrazbo v Deklevovi zgodbi Orientalski lotos, ki je napisa-
na kot osebna izpoved moskega, biologa, posvecenega svojemu poklicu z duso in tele-
som. Ta moZ je popolnoma spojen s svojim delom, tako da se Cuti v svetu rastlin celo
sre¢nejSega kot v svetu ljudi. Odkrito prizna, da se nikoli ni dobro razumel z nobeno od
Zena in otroki, saj so ga samo motili pri njegovih raziskavah. Toda zaradi svojega cudaskega
odnosa do dela je izgubil tudi sluzbo na institutu. Uspelo pa mu je, da so v njegovem
mestu postavili t. i. »klimatron« s 1532 vrstami rastlin, za katerega je imel letno dovolil-
nico. Cilj v Zivljenju mu je postal se nauciti govorice rastlin in zatem vpraSati orientalski
lotos, darilo japonske univerze, kaj je smisel Zivljenja. Njegov odgovor: »Priti prepoz-
no,« in odgovor na vprasanje, kaj je Bog: »Oditi ob svojem Casu« (1999: 138). Hkrati z
odgovori doZivi biolog preobrazbo v orientalski lotos, ki ljudem razlaga svojo zgodbo.
Tudi ta zgodba izhaja iz podobnega tematskega temelja osamljenosti, odtujenosti in ne-
razumljenosti, vendar preobrazba ob koncu ne predstavlja tragi¢nega zakljucka Zivljenja,
smrti brez upanja v vstajenje, ampak podaja podobo Cloveka, ki je naSel svoj smisel
Zivljenja v svetu, kakrSen pac je. Njegova preobrazba v orientalski lotos ga namre¢ po-
vezuje z mitoloskimi koreninami arhai¢nega ¢loveka, ki je verjel v spreminjanje kaosa v


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 149

kozmos, o ¢emer so pripovedovali kozmogonic¢ni miti o stvarjenju sveta, v nekaterih
mitologijah tudi o povezavi lotosovega cveta z bogovi.'” Osrednja oseba Deklevove zgodbe
s fantastiCnimi elementi simbolizira tako nekak$no povezavo s pradavnim boZanstvom,
kar kaZe na njegovo duhovno preobrazbo in zmoZnost osmisljanja kaosa sodobnega
Zivljenja s kozmosom notranje uravnoveSenosti in urejenosti.

Ceprav je v Casu slovenske literarne postmoderne del sodobne slovenske kratke
pripovedne proze nastajal iz umetni$ke svobode subjekta,'® za katerega je bil Bog mrtev
predvsem v enem delu postmodernisticne literature, je torej v ostalih tipih literature
kljub prisotnosti nihilizma in apriorne negacije smisla v novoveski filozofiji zaslediti
prav tako mocne zagone k osmisljanju eksistence. Te negativne nihilistiCne teZnje so v
kratkih pripovedih predvsem v postmodernisticnem tipu izraZzene z destrukcijo forme
in smisla, s plagiatorstvom, imitacijo, palimsestom ipd. Toda v drugih tipih sodobne
slovenske kratke proze, predvsem v posteksistencialisticnem, neorealisticnem, mini-
malisti¢nem in iracionalisticno-misti¢nem tipu, najdemo dolo¢ene zagone k metafi-
ziki oziroma osmiSljanju eksistence, na kar kaZejo omenjeni primeri Jan¢arjevih krat-
kih zgodb in novel kakor tudi Blatnikova kratka zgodba Tanka rdeca crta, se vsi za-
tekajo k mitolo$ki logiki.

Nedolo¢no hrepenenje po iracionalnem prikazuje v obliki pisma pisana neorealistic-
na kratka zgodba z opaznimi eksistencialisti¢nimi sekvencami, Odprto pismo bogu Maksa
Kuba,' v kateri se avtorski pripovedovalec kljub svojemu skepticizmu do vsega na Boga
obraca kot na edinega, ki bi ga lahko imel rad, ¢eprav ne ve, kaj ga pravzaprav predsta-
vlja: »Kaj je to ljubezen, sem ti Ze rekel, da ne vem. Vem, da vse sorte o tem govorijo in
jo vsak pojmuje po svoje, jaz pa bi si (mogoce) upal (¢e dovolis) ljubiti le tebe. Ampak
kako, ko pa ne vem, ali sploh obstajas. /.../ Bog, ali si ti smrt?« (1998: 16-17).

Prvoosebni pripovedovalec v svojem pismu tudi izda, da je ironicen intelektualec —
kot otrok je bil nekoliko sadisticen do malih Zivali, Ceprav plasen in vzoren pred odras-
limi. Tuji so mu vsi ljudje, tako star$i, Zena in sin, kakor je tuj tudi samemu sebi. Na
koncu pisma izrece bole¢o misel: »Tako je to. Mislim, da si ti res edini, ki bi mi morda
lahko ne bil tuj, in edini, ki mi morda lahko pokaZes, kaj je res smrt. Bog, bodi, da te bom
ljubil!« (isto:17). Sodoben nacin Zivljenja je sicer prinesel moZnost osvoboditve ¢loveka
od vseh mitologij in ideologij, ki so morda bile v preteklosti in so ponekod obremenjujoc
druzbeni kliSe Se danes, Ceprav pa je prav svoboda izbire prinesla s seboj tudi prazen
prostor, v katerem se marsikateri posameznik (subjekt) ne znajde, saj mu mora sam
podeliti neki smisel.

17 Lotosov cvet namre¢ simbolizira makrokozmos in mikrokozmos ter motiv stvarjenja sveta (Meletin-
skij 1983: 321).

'8 Nekoliko podrobnejsi pregled publicistike in monografij kaZe na razSirjeno prepri¢anje o tem, da s
pojmom postmodernizem ne moremo oznaciti celotnega obdobja po 1. 1975. Janko Kos ga v razpravi Konec
stoletja (slovenska literatura v letih 1970-2000) (2000) (za zadnjih trideset let dvajsetega stoletja) oznaCuje s
pojmom slovenska literarna postmoderna. To pojmovanje ne izhaja iz slovenske dedis¢ine modernizma, ampak
moderne, saj so se tudi v slovenski moderni (formalno se je koncala leta 1918) prepletali najrazli¢ne;jsi tokovi,
smeri in znotraj njih tudi mnoge prvine, kakor na primer nova romantika, realizem, naturalizem, postroman-
tika, dekadenca in simbolizem, od katerih nobena ni dobila najpomembnejse vloge (2000: 174—-175).

19 Obj. v: Virk, Tomo (ur.) 1998: Cas kratke zgodbe: antologija slovenske kratke zgodbe, Ljubljana,
SOU, Studentska zalozba.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

150 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

Struktura analizirane sodobne slovenske kratke proze vendarle kaZe na aktualiza-
cijo mitov v smislu variantnega ponavljanja dolocenih situacij, ki spominja po Lévi-
Straussu na »listnato strukturo« (2003: 247), kar pri mitu pomeni njegovo nepretrgano
rast in spiralni razvoj, »dokler se ne bo izc¢rpala umska spodbuda, ki ga je porodila«
(prav tam).

VIRI IN LITERATURA

ARISTOTELES, 21982: Poetika. Prevedel Kajetan Gantar. Ljubljana: Cankarjeva zaloZba. (Bela
krizantema).

BLATNIK, Andrej, 1989: Biografije brezimenih: majhne zgodbe 1982—1988. Avtor dodatnega be-
sedila Tomo Virk. Ljubljana: Aleph. (Aleph; 17).

——1999: Zgodovina Zre svoje otroke. V: Danilo KiS: Grobnica za Borisa Davidovi¢a: sedem
poglavij skupne pripovedi. Prevedla Ferdinand Miklavc in Mojca Miheli¢. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga. (Klasiki Kondorja; 28). 149-165.

— —2000: Zakon Zelje. Avtorja dodatnega besedila Petra Vidali in Uro§ Zupan. Ljubljana: Stu-
dentska zalozba. (Beletrina).

Boraes, Jorge Luis, 1990: Stvaritelj. Prevedla Ale§ Berger in Tadeja Kreci¢ Scholten. Maribor:
Obzorja. (Znamenja; 108).

BorovnNIk, Silvija, 1990: Strasljivke. Celovec-Salzburg: Wieser.

Braroz, Igor, 1988: Pozlata pozabe. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Pota mladih).

DEexLEVA, Milan, 1999: ReSevalec ptic. Ljubljana, Cankarjeva zalozba.

Gacnik GoMmBAC, Lidija, 1994: Jajce: novele. Avtor dodatnega besedila Miha Javornik. Grosup-
lje: Mondena. (JurCiceva zbirka; 1993, 2).

GIRARD, René, 1989: Stari put gresSnika. Prevedla Frida Filipovi¢. Novi Sad: Bratstvo — Jedin-
stvo. (Biblioteka Svetovi).

——1998: Nasilje in sveto: totem in tabu ter prepoved incesta. Prevedel Tine Hribar. Phainomena
8/25-26. 61-85.

GRDINA, Igor, 1999: Od BriZinskih spomenikov do razsvetljenstva. Maribor: Obzorja.

Hrapnik, Miran, 1980: Shema in znacilnosti Vandotove planinske pripovedke. Slavisticna revija
28/3. [311]-324.

JANCAR, Drago, 1985: Smrt pri Mariji SneZni: novele. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Nova slo-
venske knjiga).

— —1995: Ultima creatura: izbrane novele. Urednik in avtor dodatnega besedila Tomo Virk.
Ljubljana: Mladinska knjiga. (Kondor; 273).

Jauss, Hans Robert, 1998: Estetsko izkustvo in literarna hermenevtika. Prevedel in avtor dodat-
nega besedila Tomo Virk. Ljubljana: Literarno-umetniS$ko druStvo Literatura. (Labirinti).

Juna, Carl Gustav, 1993: Spomini, sanje, misli. Prevedel BoZidar Kante. Ljubljana: DZS.

— — 1995: Arhetipi, kolektivno nezavedno, sinhroniciteta: izbrani spisi. Prevedel Boris Vezjak.
Avtorja dodatnega besedila Boris Vezjak in JoZe Magdi¢. Maribor: Katedra.

KERMAUNER, Taras, 1988: Vracanje mita v sodobni slovenski dramatiki. Avtorica dodatnega be-
sedila Ajda Kermauner. Ljubljana: Partizanska knjiga. (Znanstveni tisk).

K18, Danilo, 1999: Grobnica za Borisa Davidovica: sedem poglavij skupne pripovedi. Prevedla
Ferdinand Miklavc in Mojca Miheli¢. Avtor dodatnega besedila Andrej Blatnik. Ljubljana:
Mladinska knjiga. (Klasiki Kondorja; 28).

KvrEC, Milan, 1985: Briljantina. Ljubljana: KnjiZzevna mladina Slovenije. (Aleph; 3).

Kos, Janko, 2000: Konec stoletja (slovenska literatura v letih 1970-2000). Literatura. 12/107-
108. 170-209.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Blanka Bosnjak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ... 151

LEvi-StrAUSS, Claude, 2003: Struktura mitov. Prevedla Suzana Koncut. Problemi 41/4-5.
219-248.

MELETINSKD, Eleazar M., [1983]: Poetika mita. Prevedel Jovan Janidijevi¢. Beograd: Nolit.
(Knjizevnost i civilizacija).

——2000: The poetics of myth. Prevedla Guy Lanoue in Alexandre Sadetsky. New York, London:
Routledge.

——2001: Bogovi, junaki, ljudje: izbrani clanki in razprave. Prevedel Drago Bajt. Avtor dodatne-
ga besedila Igor Skamperle. Ljubljana: ZaloZba / cf*. (Rdea zbirka).

NiatiN, Lela B., 1988: Nestrpnost. Avtor dodatnega besedila Tomo Virk. Ljubljana: KnjiZzevna
mladina Slovenije RK ZSMS. (Aleph; 12).

Ovsec, Damjan J., 1991: Slovanska mitologija in verovanje. Ljubljana: Domus. (Sopotja).

Propp, Vladimir J., 21979: Morphology of the folktale. Uredil Luis A. Wagner. Avtorja dodatnega
besedila Luis A. Wagner in Alan Dundes. Austin, London: University of Texas Press. (Ame-
rican Folklore Society bibliographical and special series; 9).

— — 1982: Morfologija bajke. Prevedli Petar Vujicic ... (et al.). Beograd: Prosveta. (Biblioteka
XX vek 52). 5-168.

TomSI¢, Marjan, 1994: Vruja: novele. Koper: Lipa. (Zbirka Vetra).

TomS1€E MARIAN, 1999: Prah vesolja: zgodbe iz Labirinta. V Ljubljani: Cankarjeva zaloZba.

Toporov, Tzvetan, 1987: Uvod v fantasticnu knjizevnost. Prevedla Aleksandra Mancic¢ — Milic.
Avtor dodatnega besedila Nikica Mili¢. Beograd: Rad. (Pecat).

——1999: Prah vesolja: zgodbe iz labirinta. V Ljubljani: Cankarjeva zaloZba.

VIrk, Tomo, 1989: Kako so velike zgodbe postale majhne. Blatnik Andrej: Biografije brezime-
nih: majhne zgodbe 1982—1988. Ljubljana: Aleph. (Aleph; 17).

— —1995: Temni angel usode: prozni opus Draga Jancarja. V: Jancar Drago. Ultima creatura:
izbrane novele. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Kondor; 273).

—— (ur.), 1998: Cas kratke zgodbe: spremna beseda. V: Cas kratke zgodbe: antologija slovenske
kratke zgodbe. V Ljubljani: Studentska organizacija Univerze, Studentska zalozba. (Bele-
trina).

ZaBort, Vlado (ur.), 1987: Roslin in Verjanko ali Odlagani opravek slovenstva: [zbornik]. Ljub-
ljana: KnjiZzevna mladina Slovenije. (Aleph; 10).

SUMMARY

The contemporary Slovene short narrative prose of the 1980s and 1990s includes elements
of mythologization and de-mythologization (anti-myth) in the form of motif-thematic and ideo-
logical parallels and contrasts with myths and fairy-tales. An example of mythologization is
Andrej Blatnik’s short story Tanka rdeca ¢rta (Zakon Zelje, 2000), which presents the motif of
sacrifice with the connotations similar to the function that this motif has for archaic people.
Contemporary short prose also displays de-mythologization , i.e., in the motifs of metamorpho-
sis which were mainly present in etiological myths. In the modern world they are transformed
into their opposite, as the metamorphosis does not result in closeness between people. Rather, it
shows complete alienation between them, even within a family, which creates a kind of anti-
myth in the contemporary literature. The examples of this are some short narratives by Milan
Dekleva in his collection of stories ReSevalec ptic (1999), particularly in the title story. Drago
Jancar in his short-story opus creates a new mythology (neo-mythologization), particularly in
his novellas Dve sliki, Aithiopika, ponovitev, and Smrt pri Mariji Snezni.

Contemporary Slovene short prose therefore includes only some fragments indicating the
archaic narrative tradition (i.e., the phenomenon of mythologization as defined by E. M. Mele-
tinsky), particularly in the form of motifs, themes and material. However, in the connection with


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

152 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 2, april-junij

the processes of metafiction and because of certain structural features, some stories attempt to
imitate and parody mythological and fairytale patterns, e.g., Igor BratoZ’s short story Ataskilska
knjiZnica, pasticcio in the collection Pozlata pozabe (1988) and Andrej Blatnik’s short story
Nadaljevanje in konec zgodbe o Roslinu in Verjanku, published in the anthology Roslin in Ve-
rjanko ali Odlagani opravek slovenstva (1987). The ironization of the fairytale genre and fantasy
are noticeable in individual stories by Silvija Borovnik, Milana Dekleva, and Marjan Tomsic,
which also shows elements of neo-mythologization. The structure of many other short narrati-
ves that were examined reveals actualization, i.e., variation in repeating certain situations of the
mythological and fairytale narrative tradition.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

