
135

1 Prispevek je del avtori~ine doktorske disertacije Tipolo{ki premiki v strukturi sodobne slovenske kratke

proze s poudarkom na mre‘ni, sintagmatski in paradigmatski analizi, Maribor, Pedago{ka fakulteta, 2004,

mentor red. prof. dr. Miran [tuhec.

UDK 821.163.6.09'’1980/2000'’–32

Blanka Bo{njak

Pedago{ka fakulteta v Mariboru

MITOLOGIZACIJA V SLOVENSKI KRATKI PROZI OSEMDESETIH

IN DEVETDESETIH LET DVAJSETEGA STOLETJA
1

V sodobni slovenski kratki pripovedni prozi opa‘amo pojave mitologizacije in demitologi-

zacije (antimita) v obliki motivno-tematskih ter idejnih vzporednic ali nasprotij z miti in pravlji-

cami, pri ~emer gre tudi za ustvarjanje nove mitologije (pojav neomitologizacije). V slovenski

kratki pripovedni prozi ob koncu dvajsetega stoletja so v povezavi s postopki metafikcije opazne

{e strukturne zna~ilnosti pravljic in mitov, ob tem pa je pomembno prisotna tudi ironizacija

pravlji~nega ‘anra.

The contemporary Slovene short narrative prose includes elements of mythologization and

de-mythologization (anti-myth) in the form of motif-thematic and ideological parallels and con-

trasts with myths and fairytales, which also involves the creation of new mythology (i.e., neo-

mythologization). In connection with the processes of meta-fiction, Slovene short narrative pro-

se at the end of the twentieth century also displays the structural characteristics of fairytales and

myths, with the ironization of the fairy-tale genre playing an important role as well.

Klju~ne besede: sodobna slovenska kratka proza, mitologizacija, antimit, nova mitologija

Key words: contemporary Slovene short prose, mythologization, anti-myth, new mythology

Mitologizacija oziroma nova mitologija (neomitologizacija) je karakteristi~en pojav

za knji‘evnost dvajsetega stoletja, ki se ka‘e kot umetni{ki postopek, odnos do sveta, pri

~emer ne gre samo za sprejem posameznih mitolo{kih motivov, saj predstavlja dopolnil-

no sredstvo za poudarjeno izra‘anje odtujenosti, banalnosti in kriti~nega stanja duhovne

kulture. Mitologizacija je vplivala tudi na strukturo pripovedi, na primer s ponavljanjem,

ki se je odrazilo v tehniki lajtmotiva. Ponavljanje je zna~ilno za arhai~no folkloro, epske

oblike knji‘evnosti, v sodobni knji‘evnosti pa so prav lajtmotivi povezani z mitolo{ko

simboliko. Ob tem je zanimiva povezava neomitologizacije z neopsihologizmom, torej s

psihologijo podzavednega predvsem pod vplivom Sigmunda Freuda in Carla Gustava

Junga. Psihoanaliza je (z vidika Jungove analiti~ne psihologije) z razumevanjem

zapu{~enega ali osamljenega posameznika oziroma sodobnega ~loveka nekak{na pove-

zava z nerazvitim organizmom arhai~ne dru‘be (Meletinskij 1983: 301–303).

Poetika mitologizacije predpostavlja zavestno nasprotno postavljanje pojmov uni-

verzalne psihologije (razumevano arhetipsko) in zgodovine, zanjo so zna~ilni mitolo{ki

sinkretizem in pluralizem, elementi ironije in travestije, uporablja cikli~no ritualno-

mitolo{ko ponavljanje, da bi s tem izrazila univerzalne arhetipe in izgradila pripove-

dovanje tudi s pomo~jo razumevanja spremenljivosti dru‘benih vlog (mask), ki

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


136 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

omogo~ajo medsebojno zamenljivost, »fluktuacijo« likov (isto: 345).2 Sodobna litera-

tura se samo naslanja na tradicionalno ‘anrsko (mitolo{ko, pravlji~no) sintagmatsko

strukturo, ne more pa je prevzeti do potankosti. Velikokrat se nekatere sheme in situa-

cije pojavljajo brez motivacije. Gre tudi za zamenjavo enih mitov z drugimi; v toku

evolucije zamenjani motivi pogosto opravljajo funkcijo prvotnih (npr. v naturalisti~nem

romanu »mra~no usodo« zamenja biolo{ko nasledstvo usode). Mitologizacija v so-

dobni literaturi se ka‘e tudi kot prevzem nekaterih mitolo{kih motivov, likov, elemen-

tov, kakor so na primer motivi kaosa, ‘rtvovanja, incesta, fantastike (isto: 296).

Podobno kot novela tudi druge oblike sodobne kratke pripovedne proze (npr. krat-

ka zgodba, majhna zgodba) popolnoma odstopajo od tradicionalne mitolo{ke in

pravlji~ne strukture.3 Lahko celo trdimo, da je sodobna kratka pripovedna proza veliko-

krat diametralno nasprotna dolo~ilom in funkcijam pravljice kakor tudi pripovedke,4

saj obe te‘ita predvsem k vzpostavljanju enotnosti sveta, sodobna kratka pripovedna

proza pa velikokrat deluje neenotno, shizofreno, kar je posledica druga~nih duhovno-

zgodovinskih izhodi{~. V klasi~ni pravljici ali pripovedki je osrednja upovedana oseba

pozitiven, uspe{en junak, v sodobni kratki pripovedni prozi pa klasi~nega pozitivnega

junaka ve~inoma ni ve~, subjekt je mnogokrat razpr{en ali se prekriva z objektom, {e

posebej v postmodernisti~nem tipu (npr. v zbirki Re{evalec ptic (1999) Milana Dekle-

ve) in njegovem fantasti~nem podtipu; tudi v kratkih zgodbah iz zbirke Briljantina

(1985) Milana Kle~a kakor tudi v nekaterih pripovedih iracionalisti~no-misti~nega

tipa (npr. kratke zgodbe iz zbirke Jajce (1994) Lidije Ga~nik Gomba~).

V sodobni kratki pripovedni prozi seveda ne najdemo natan~no dolo~enega {tevila

(sedem) oseb oziroma vlog, kakor je to zna~ilno za tradicionalno ljudsko pravljico in

pripovedko, in tudi prostor, ki je pri obeh zvrsteh igral odlo~ilno vlogo (junak je zaradi

nekega primanjkljaja {el v svet, da s svojo poravnavo ponovno vzpostavi ravnote‘je),5

nima nobenega posebnega pomena. V sodobni slovenski kratki pripovedni prozi najdemo

samo nekatere fragmente, ki ka‘ejo na arhai~no tradicijo (pojav mitologizacije, ki ga

je definiral Meletinskij), in sicer v obliki motivov, tem in snovi, v postmodernisti~nem

2 Eleazar M. Meletinskij je v monografiji Poetika mita, v angl. prevodu The poetics of myth (2000), prev.

Guy Lanoue in Alexandre Sadetsky, v srbskem prevodu Poetika mita (1983), prev. Jovan Jani}ijevi}, v

kontekstu mitologizacije in neomitologizacije analiziral dela treh velikanov evropskega romanopisja dvajsete-

ga stoletja, in sicer Jamesa Joycea (1882–1941), Thomasa Manna (1875–1955) in Franza Kafke (1883–1924).
3 O problemih vrstnega razlikovanja posameznih oblik kratke proze je med prvimi pisal Gregor Kocijan

(npr. Kratka pripovedna proza od Trdine do Kersnika, Ljubljana, 1983); novelo je raziskoval Matja‘ Kmecl

(Novela v literarni teoriji, Maribor, 1975), v novej{em ~asu pa so o teh vpra{anjih med drugimi pisali:

Alenka @bogar (Sodobna slovenska kratka zgodba in novela v literarni vedi in {olski praksi: doktorska

disertacija, Ljubljana, 2002), Aleksander Kustec (Kratka zgodba v literarni teoriji, Slavisti~na revija 47/1,

1999, 89–108) kakor tudi Tomo Virk v razpravi Problem vrstnega razlikovanja v kratki prozi, Slavisti~na

revija 52/3, 2004, 279–293.
4 O tem je pisal Miran Hladnikv razpravi Shema in zna~ilnosti Vandotove planinske pripovedke (1980),

kjer je izpostavil temeljne razlike med strukturnima shemama pravljice in pripovedke, in sicer: klasi~na

pripovedka predstavlja predvsem boj za sredstva, boj za manjkajo~e, beg in boj za nagrado (za posedovanje

priborjenega) (Hladnik 1980: 315).
5 Temeljno monografijo o strukturi ruske ljudske pravljice je napisal mlaj{i sopotnik ruskih formalistov

Vladimir Propp, in sicer delo Morfologija pravljice (v orig. Morfologija skazki), prvi~ objavljeno 1928. leta

v Leningradu.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

tipu pa zaradi njegovih strukturnih zna~ilnosti (metafikacije) najdemo tudi zgodbe, ki

sku{ajo imitirati, parodirati mitolo{ke, pravlji~ne strukturne vzorce; Igor Brato‘ na pri-

mer svojo kratko pripoved Ataskilska knji‘nica, pasticcio iz zbirke Pozlata pozabe (1988)

zapi{e kot pravlji~no zgodbo revnega ataskilskega pastirja Arvarga, pri ~emer gradi na

ponavljanju, zato jo pri~ne in kon~a tako: »Ko se je ataskilski pastir Arvarg /…/« (1988:

44, 62).

Brato‘eva zgodba seveda ne ustreza Proppovi shemi pravlji~ne strukture, ki je

mi{ljena le za ljudske pravljice; tudi motivacija je zunanja in ne izhaja iz naravne

motiviranosti toka dogajanja, v zgodbi tudi ne gre za kli{ejskega pravlji~nega junaka,

ampak je prisotna karakterizacija glavne osebe, vzpostavitve enotnosti ne predstavlja-

ta njegova vrnitev v doma~i kraj in poroka, ampak spoznanje, da je del ve~nega krogo-

toka ‘ivljenja, zapisanega v knjigi – gre torej za tipi~no metafikcijsko razre{itev oziro-

ma podiranje meja med resni~nostjo in fikcijo, nikakor pa ne za pravlji~ni spoj real-

nega in ~ude‘nega, ~eprav struktura zgodbe spominja na pravlji~no.

Druga Brato‘eva zgodba iz iste zbirke Imitatio mundi, triviapis sicer ne predstavlja

tak{nega »pravlji~nega pribli‘ka« kakor Ataskilska knji‘nica, je pa v njej tudi zelo

o~itna pravlji~na struktura ponavljanja besedilnih sekvenc, ki v zgodbi pomeni stop-

njevanje – podobno kakor v dolo~enih pravljicah, hkrati pa zna~ilno metafikcijsko

ka‘e na neskon~no ponavljanje, nekak{en »perpetum mobille«: bradati mo‘akar v ~rnem

kombinezonu se ob poslu{anju Mozartovega Requiema s ~asovnim strojem odpelje v

leto 1778 v Pariz k W. A. Mozartu. Ob pogovoru o glasbi velikemu skladatelju predla-

ga nekaj tehni~nih re{itev in mu podari elektronske klaviature. Z njimi Mozart ustvari

melodijo, ponavljajo~o se v neskon~nost, glasbeno zanko kot glasbeno posnemanje

vsega naravnega dogajanja (npr. vetra, pti~jega petja), kar dokazujejo meteorologija,

astrologija, oceaografija …

Pojavljanje nekaterih situacij in dogajanja brez vsakr{ne notranje motivacije, kar je

prav tako zna~ilno za dolo~ene pravlji~ne in mitolo{ke strukture, je najti predvsem v

postmodernisti~nem tipu sodobne kratke pripovedne proze. V teh zgodbah je vsebina

dokaj hermeti~na in zato te‘ko dolo~ljiva, kar ka‘e na njihovo izrazito metafikcijsko

strukturo. Tak primer je naslednja Brato‘eva kratka zgodba Marche funébre za ne-

deljo, remake nekih sanj, tudi objavljena v isti zbirki kot prej{nja, v kateri mo{ki,

imenujemo ga lahko po njegovi izraziti karakteristi~ni lastnosti (odet je v temen pla{~)

»pla{~ar«, sloni za mizo, pri ~emer vso no~ bedi ob pisalnem stroju ter kadi. Glasba v

ozadju dokaj stati~ne situacije, ki spominja bolj na filmski kader, je orgelski koncert.

Nedelja je, zasli{ijo se kriki ‘enske, pla{~ar vzame rokavice in revolver. Ali je hotel

na~rtno ustreliti ali se mu je slu~ajno spro‘ilo? Kdo je morilec, ali sploh gre za umor?

Zgodbo odlikuje izrazita fragmentarnost, ki se ka‘e tudi slovni~no v preskakovanju iz

osebe v osebo: najprej te~e pripoved v prvi osebi ednine, zatem v drugi osebi ednine in

nazadnje v prvi osebi mno‘ine.

Motivno-tematske vzporednice s pravljicami kakor tudi z miti najdemo prav tako v

{tevilnih zgodbah slovenske kratke pripovedne proze osemdesetih in devetdesetih let

prej{njega stoletja – zelo zna~ilen primer predstavlja zbornik Ro{lin in Verjanko ali

Odlagani opravek slovenstva (1987): zgodbe najrazli~nej{ih slovenskih avtorjev v

uredni{tvu Vlada @abota (V. @abot, A. Blatnik, I. Brato‘, V. Dim, F. Fran~i~, F. Lain{~ek,

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

A. Lutman, L. B. Njatin, A. Rozman, F. Sever, L. [aver, M. Vinceti~, J. Virk, I. Zabel)

v zborniku izhajajo iz znanega ljudskega motiva, upesnjenega v stari slovenski ljudski

baladi Ro{lin in Verjanko. Ta motiv usodne povezanosti o~eta in sina ima prastaro

indoevropsko kulturno ozadje, ki izvira {e iz starej{e mitolo{ke zavesti, iz anti~ne bajke

o Orestu, vendar je v danes znanih ina~icah pesnitve motiv precej omiljen, saj Verjan-

kovega o~eta nista ubila mati in stric (kakor v anti~ni bajki), ampak materin ljubimec

(Ro{lin), zato smrt zadene samo njega.V tem zborniku je omenjeni motiv seveda prene-

sen v sodobno ‘ivljenje, tako da dobi z novimi perspektivami tudi popolnoma nove

modificirane konotacije in izpeljave. Navedeno lahko ponazorimo tudi z besedami

Vlada @abota, ki v predgovoru pravi, da je predlo‘ena balada pri piscih ve~inoma

»razumljena kot metafora in simbol (tu in tam tudi kot parabola)« (1987: 13).

Pri razumevanju mitolo{kega ozadja v sodobni slovenski kratki pripovedni prozi se

je treba obrniti na Aristotela, ki v Poetiki (1982), v slovenskem prevodu K. Gantarja,

mitos razume druga~e, kakor ga morda razumevamo danes. Kot analitik filozofsko-

znanstvene vede, torej poetike, ga je sku{al analizirati lo~eno od splo{nega verskega

obreda oziroma rituala. Aristotel se je zavedal, da je vsak Grk v izrazu mitos razumel

pravzaprav religiozni mit in celotnost verovanj, zato tudi poudarja, da je mitos v drami

nekaj drugega, neobrednega, nemitolo{kega, kot tehnika mita v drami, ki predstavlja

zgodbo mitolo{kih dogodkov in s tem tudi njihovo zgradbo (Aristoteles, 1982: 77).

Aristotel utemeljuje uporabo mitosa tudi v tradicionalnem pomenu: »Pesniki so

namre~ iskali tragi~nih situacij in so jih – ne po zavestni umetnosti, temve~ po golem

naklju~ju – na{li v nekaterih mitih« (isto: 84). Miti so lahko dramati~ni ali ne, sicer pa

jih je bilo ogromno; med seboj so se razlikovali po primernosti za dramsko priredbo,

saj jih je dramatik za u~inkovit dramski mitos moral celo predelati. Pri tem je Aristotel

mnenja, da je dobro zgradbo mogo~e dose~i le s pomo~jo mitov ali tedanjih dogodkov,

ki so bili zgrajeni tako kot miti.6 To so bili v glavnem stra{ni dogodki (isto: 84), saj so

prav ti predstavljali pojavljanje mitolo{kih po{asti. Ta usmeritev je skladna z Aristote-

lovo opredelitvijo tragedije (isto: 69–71), ko pravi, da je tragedija umetnina, ki z

zbujanjem strahu dose‘e so~utje. Ta trditev je povezana tudi s kategorijo trpljenja (pa-

thos), ki je neko pogubno ali mu~no dogajanje, kar je lahko povezano s smrtjo in hkrati

predstavlja tudi jedro tragedije.

Izpostavljene poudarke iz Aristoteleve Poetike lahko pove‘emo tudi z antropolo-

gijo Renéja Girarda; ta je v razpravi Nasilje in sveto (1998) izpostavil teorijo o mitu, ki

je druga~na od Lévi-Straussove strukturalisti~ne razlage.7 Po Girardu vsak mit, ~etudi

prikrito, opisuje preganjanje in zatem obredno ‘rtvovanje nedol‘nega ~loveka oziroma

t. i. gre{nega kozla. Ljudje se zaradi mimeti~ne krize (tudi mimezis Girard pojmuje

nekoliko druga~e kot Aristotel) predajo kaosu in se zatem s preganjanjem ali lin~anjem

6 S kurzivo poudarila avtorica razprave.
7 V originalu: Girard, R., La violence et le sacré, Grasset/Pluriel, Paris, 1972, 283–314; v slovenskem

prevodu Tineta Hribarja je razprava iz{la v: Phainomena, 8/25–26, 61–85. V isti reviji je prav tako v prevodu

T. Hribarja iz{la {e razprava o obrednem ‘rtvovanju: Girard, R., Bolje je, da en ~lovek umre …, 1998,

Phainomena, 8/25–26, 87–97; v originalu: Le bonc émissaire (Qu’un homme meure …), Grasset & Fa-

squelle, Paris, 1982, 167–184. O ‘rtvovanju R. Girard razpravlja tudi v delu La route antique des hommes

pervers, v srbskem prevodu Fride Filipovi}: Stari put gre{nika (1989).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

dolo~enega posameznika uredijo, krivca ~ez ~as sanktificirajo in ga dajejo za zgled

kakor tudi za temelj novega reda (npr. ‘rtvovanje Jezusa Kristusa). Mit je torej pripo-

ved o teh dogodkih, obred pa je formalno in simbolno obnavljanje izvirnega (v social-

ni praksi tudi ponavljajo~ega se) ritualnega umora (Girard 1989: 65–69, 132–136,

197–200; 1998: 64–68, 84–85).

Pregled gr{ke tragedije ka‘e, da je ‘rtvujo~a narava mita v njenem sredi{~u in tudi

zgradba drame (Aristotelov mitos) se vrti okrog tega, saj je prav o~i{~enje (katarza)

lahko prispodoba za ~i{~enje dru‘be in posameznika, ki prisostvuje religioznemu obre-

du. V obeh primerih je stra{nost ‘rtvovanja in ob tem tudi trpljenja osmi{ljena: »Prednost

drame pred zgodovinopisjem je v tem, da prava drama simbolno posnema in artizirano

obnavlja bistvo mita, smisel mitske zgodbe (obredni umor) in eti~ne razre{itve /…/«

(Kermauner 1988: 19).

V 13. poglavju Aristotelove Poetike beremo, da naj tragedija prika‘e nekoga, »ki se

ne odlikuje po izredni krepostnosti ali pravi~nosti, ki pa tudi ni zagre{il nobene hudo-

bije ali malopridnosti« (Aristoteles, 1982: 80–81), zabrede pa taka oseba po neki zmo-

ti v nesre~o. Iz tega sledi, da mora lepo grajen mitos imeti dolo~ene lastnosti, pri

~emer vzrok preobrata (iz sre~e v nesre~o) ni hudobija, temve~ neka usodna zmota

(hamartia) (isto: 81).

Kermauner ugotavlja, da je ma{~evanje kot tako primer usodne zmote, ~eprav se

pojem usodne zmote ne iz~rpa v ma{~evanju; gr{ka tragedija pozna tudi usodne zmote

drugih vrst (1988: 24). Odmev takega arhai~nega ritualno-obrednega, mitolo{ko mo-

tiviranega ‘rtvovanja (po Girardu in Kermaunerju umora) je v Blatnikovi kratki zgod-

bi s simboli~nim naslovom Tanka rde~a ~rta, ki je bila objavljena v zbirki Zakon ‘elje

(2000), v kateri je ta ideja jasno izra‘ena, hkrati pa z njo izpostavlja tudi odnos med

individualnim posameznikom in dru‘bo – z ‘rtvovanjem se lahko posamezniku na nek

na~in osmisli tudi ‘ivljenje. Tako je z glavnim likom Hunterjem, ki se znajde v Afriki

kot ~lan neke teroristi~ne celice. Tam ga v nekem primitivnem plemenu pri~akujejo,

saj bo prav on tisti, ki si bo namesto poglavarja prerezal trebuh v obredu in s tem bo

pregnana dolgotrajna su{a. In res se zgodi tako, da v tistem usodnem trenutku, ko se

vidi na trebuhu ‘rtvovalca »tanka rde~a ~rta« (2000: 81), pri~ne de‘evati. V odlomku

je motiv ‘rtvovanja smiselno ume{~en v sodobno civilizacijo, znotraj katere se najdejo

osamljeni oto~ki primitivno razvitih ljudstev, ki {e verjamejo v uspe{nost ‘rtvujo~ega

odnosa do narave kot prapo~ela in velike strah vzbujajo~e skrivnosti.

Naslednja Blatnikova kratka zgodba Izak iz zbirke Biografije brezimenih (1989)

prikazuje dogajanje, ki je ume{~eno v kruti ~as druge svetovne vojne, v srhljiv prizor

transporta nedol‘nih ljudi z zaplombiranimi tovornimi vagoni v nacisti~no tabori{~e

smrti. Izak je edini aktiven subjekt v teh vagonih, ki peljejo ljudi v tabori{~e. Namesto

da bi z ostalimi sotrpini molil, s prsti z muko vso dolgo pot koplje luknjo v leseno dno

vagona, a pobeg mu uspe {ele na cilju, tik pred tabori{~em, kjer ga ustreli nem{ki

oficir. Malo pred strelom Izak v del~ku sekunde razmi{lja in zasope proti oficirju z

naperjeno pi{tolo:

»@ival,« je zasopel, »‘ival.« Za hip se je spra{eval, kaj je s tem mislil – vozili so jih kot

‘ivali, umrl bo kot ‘ival, brez spo{tovanja vere o~etov –, a spoznal je, da je bilo tako

premi{ljanje zdaj nepomembno in klavrno. Oficir se je sklonil k njemu, Izak je videl, kako

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

se mu je sve‘e naoljena pi{tola v son~ni svetlobi zalesketala. »Morda sem ‘ival,« je rekel,

»a ta ‘ival je filozofi~na. ^e ne more{ spremeniti usode ve~ine, jo mora{ deliti« (Blatnik

1989: 88).

Izak je tipi~en novove{ki subjekt, ki se nikakor ne more sprijazniti s svojo temno in

grozovito usodo, do zadnjega vztraja v iskanju mo‘nosti, da bi se ji izognil. Koncept

zgodbe je zastavljen tako, da shematizira eshatolo{ki mit v prikazovanju kaosa druge

svetovne vojne in nujne nedol‘ne ‘rtve, ki bi z ne{tetimi drugimi morebiti znova vzpo-

stavila kozmos »zlate dobe« miru in sprave.8 Kakor se tudi Kristusova neizbe‘na ‘rtev

ni navezovala na cikli~ne pojave v naravi, ampak na zgodovino ~love{tva, tako je tudi

Izakov »kelih trpljenja« povezan z norim zgodovinskim dogajanjem. V tem aktu ‘rtvo-

vanja je mogo~e zaznati arhai~no podobo boga o~eta, ki ‘rtvuje svojega sina, da ta z

vstajenjem premaga smrt in prikli~e novo ‘ivljenje. Izak se najprej upira svoji

dolo~enosti za smrt, vendar se mu v zadnji sekvenci dogajanja razjasni smisel njego-

vega ‘rtvovanja, ki ne pomeni samo smrti subjekta, ampak ‘rtveno dejanje za skupnost

ljudi, s katero se pove‘e{ v skupni usodi. To spoznanje je mo~nej{e od strahu pred

fizi~no smrtjo.

V prvi Blatnikovi kratki zgodbi (Tanka rde~a ~rta) je torej funkcioniranje mita

prikazano {e na arhai~en, predcivilizacijski na~in, z dru‘benim razvojem pa je vsekakor

pri{lo tudi do preobrazbe teh mitov, ki so dobili nove razse‘nosti in se adaptirali na

sodobne zgodovinske okoli{~ine, kakor je razpoznati v drugi Blatnikovi kratki zgodbi

Izak.

Eshatolo{ko mitologizacijo kozmi~nih ciklusov je zaslediti tudi v iracionalisti~no-

misti~ni noveli Freska Marjana Tom{i~a iz zbirke novel Vruja (1994). V njej prevla-

duje predvsem kasnej{a nadgradnja kr{~anske mitologije, izra‘ene v podobah visoke-

ga betonskega kri‘a, »ki je blagoslavljal nebo, zemljo in morje« (1994: 81); ta kri‘

predstavlja znamenje trpljenja in odre{itve, a za mnoge tudi znamenje pogubljenja.

Pojavi se {e podoba matere bo‘je, ‘alostne zaradi pokvarjenosti ljudi, ‘upnika, ki daje

odvezo in meni: »Meso je mo~no, duh je {ibak« (isto: 82), jagnjeta bo‘jega,9 ki naj bi

zlomilo pe~ate in odprlo vrata peklu ter izpustilo uklenjene demone, tudi podoba kri‘ane-

ga, odpu{~ajo~ega in blagoslavljajo~ega gre{nike, nazadnje pa se pojavi {e podoba od

vseh pozabljene freske Kristusa, ki umira v materinem naro~ju, ter dekleta Samanthe.

Ta prinese osrednji osebi Mateju mir v du{o, saj ji ob vzno‘ju betonskega kri‘a izpove

vso svojo bole~ino ob bratomorni vojni na Balkanu, kar pove‘e kr{~ansko simboliko

pietà z aktualnim dogajanjem.

Freska ob koncu zgodbe tako dobiva vsesplo{ni pomen upanja, saj se nad pokraji-

no, ki jo Matej z grozo do‘ivlja, poleg vojne {iri {e potres. Bli‘ajo~a se kataklizma

sovpada z Matejevim spoznanjem, da je Kristus na freski {e zmeraj ‘iv, ~eprav so ga

8 Vrste arhai~nih mitov, iz katerih izhajamo v razpravi, definira E. M. Meletinskij: etiolo{ki miti (arhai~ni

miti o stvarjenju vseh stvari na svetu), kozmogoni~ni miti (arhai~ni miti o stvarjenju sveta), koledarski miti,

eshatolo{ki miti (arhai~ni miti o kozmi~nih ciklusih) ter juna{ki miti in »prehodni obredi« (1983: 175–176).
9 Jagnje je zamenjava ‘rtvenega objekta pri ritualnih ‘rtvovanjih in je nadomestilo za ‘ivega ~loveka – v

arhai~nih kulturah so ‘rtvovali npr. devico ali mladega fanta, kar je potekalo z namenom pomiritve stra{nih

bogov ali z namenom cikli~nega obnavljanja, v kr{~anstvu pa strah pred bo‘jo jezo po vsej verjetnosti

nadomesti ljubezen do ~love{tva, ki se ka‘e v podobi Kristusa kot ‘rtvenega jagnjeta.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

po izro~ilu s kri‘a sneli mrtvega. Ob tem se Matej tudi vpra{a: »Ali je Upanje res

ve~no?« (isto: 90), kar lahko pove‘emo z malovernostjo apostolov, ki so zaspali v no~i

pred Jezusovim trpljenjem in niso delili z njim muk notranjih bojev. Ta prizor nam tudi

sporo~a, da je trpljenje ‘rtvovanja mo~nej{e od smrti, saj jo premaga, kar se odra‘a v

ritualnih ‘rtvovanjih {tevilnih arhai~nih kultur. Tudi kr{~anska podoba bo‘jega ‘rtvo-

vanja lastnega sina Jezusa zaradi odre{itve ~love{tva pred duhovno smrtjo, ne telesno,

se {e danes ohranja v simbolnem pou‘ivanju kruha in vina, kar naj bi ~loveku prina{alo

ve~no upanje. Zgodba Freska torej odpira perspektivo dobrohotne bo‘je ljubezni, ki se

v zgodbi ka‘e tudi v besedah bo‘jega glasu: »Ni moje ljubezni v grmenju, ni je v streli

in ne v potresu, ni je v izbruhu vulkana; moja ljubezen je v {umenju listov, v {elestenju

trav, v sanjah ‘itnih polj. Zato se ne bojta, ampak pridita, stopita pred moje obli~je.

Nisem pri{el, da bi vaju kaznoval« (isto: 85).

Taka vloga boga je nasprotna njegovi druga~ni podobi brezbri‘nega ma{~evalca,

kakor ga posredno izra‘ata zgodbi Draga Jan~arja Aithiopika, ponovitev in Dve sliki,10

v katerih se bog ne zmeni za grozote druge svetovne vojne, povojne poboje domobran-

cev, sodobne teroristi~ne akcije, niti se ne trudi dati globljega smisla trpe~im v teh

dejanjih.

V Tom{i~evi zbirki novel Vruja (1994) (ve~ina zgodb je iracionalisti~no-misti~nega

tipa) je prav tako prisotna mitologizacija iz kr{~anskega sveta z vpletanjem ljudske

mitologije, in sicer slovanske ter slovenske v zgodbi [opek poljskih ro‘, ki se ka‘e v

motivih in podobah kresovanja, {kratov, belih ‘ena, belih vil kresnic in kresnika.11

Mitologizacija v pripovedi je morda zato tako izrazita, ker upoveduje tematiko ~asa,

minljivosti, razvozlava »uganko o relativnosti ~asa« in o »skrivnostih ~asovno-pro-

storske mre‘e« (1994: 120). Zgodba se pri~enja na kresni ve~er, ko prvoosebni pripo-

vedovalec skozi lastni izku{enjski svet podaja do‘ivljanje tega ~arobnega praznika ob

koncu pomladi, ki ima bogato mitolo{ko in pravlji~no izro~ilo. V pripovedi ima

najvidnej{e mesto ‘enska oseba Mirja, skrivnostna stasita ‘enska, ki pripovedovalcu

omogo~i vstop v svet skrivnosti kresovanja. Ko se ljudje razidejo, se pri~nejo namre~

ob dogorevajo~em kresu dogajati ~ude‘ne re~i, ki so podane brez ~udenja, kakor golo

dejstvo vsakodnevne stvarnosti. Fantasti~nost je torej v zgodbi na prvem mestu, opaz-

na pa je tudi metafikcijska igra hitre menjave dogajalnih prostorov, oseb, fabulativnih

sekvenc, kar nekoliko spominja na »nestrpnost« pripovedi Lele B. Njatin (1988).

Pripovedovalec in Mirja najprej do‘ivita {viganje {kratov med poleni in ognjenimi

zublji, zatem ples belih vil kresnic okrog ognja, ki prepevajo pomenljivo narodno pe-

sem Vsi so venci beli. Med njimi se pojavi sam kresnik: »Bil je takole, na videz, nava-

den kmet: v rokah je dr‘al vile in z njimi porival na pol o‘gana polena proti sredini. Bil

bi res kmet, ko mu ne bi sredi ~ela ‘arela lu~ka; ogenj~ek ‘ivi, resni~ni, kresni~ni«

10 Obe obj. v: Jan~ar, D., Ultima creatura: izbrane novele (1995).
11 Kresnik je dobro bajno bitje znano na Slovenskem; pomenil je za{~itnika in slovenskega plemenskega

vodjo. Njegova smrt je pomenila zaton »slovenskega imena« in konec zlate dobe, saj so kmalu zatem na na{a

tla vdrli sovra‘niki. Kresnik v starej{em mitolo{kem ciklu nastopa kot vladar sveta ali devete de‘ele, v

mlaj{em pa je torej miti~ni knez Slovencev. Prvotno je bil kresnik lunarni demon, drugotno pa verjetno

son~ni junak. Ta junak je podobno kot Heraklej naredil v ‘ivljenju veliko dobrih dejanj, med njimi dvanajst

najpomembnej{ih, ki naj bi ustrezala dvanajstim zodiakalnim znamenjem (Ovsec 1991: 469-470).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

(1994: 112). Kresnik je bil nagle jeze, naklestil je {krate, zatem pa se je ves ‘alosten

pri~el zapijati in pripovedovati o svoji nezavidljivi usodi, o tem, kako ga ljudje pozab-

ljajo in ne spo{tujejo ve~. Na tem mestu avtor zgodbe pomenljivo namiguje na na~in

sodobnega ‘ivljenja, v katerem ni mesta za metafizi~no do‘ivljanje narave.

Mitologizacija pa sega v zgodbi tudi na podro~je eshatolo{ke mitologije s po-

udarjenim vklju~evanjem kr{~anskih podob, simbolike Jezusovega trpljenja in smrti,

predvsem pa odpu{~anja grehov, saj je tak{na dr‘a morda edina, ki lahko prinese mir

na vojna podro~ja, kjer so ljudje oku‘eni z »virusom sovra{tva in ma{~evalnosti« (isto:

116), kakor Sejma, begunka iz Bosne v zgodbi. Sejma si ‘eli namre~ samo eno: ubijati,

sejati smrt med sovra‘nike, ki so ji pobili najbli‘je: »Pustila bo dva otroka in {la tja

dol, kjer bo ubijala, dokler ne bo tudi sama ubita« (prav tam). Pripovedovalec pred tem

vzporedno vklju~i prizor ritualnega darovanja kruha in vina pri katoli{ki ma{i. Prav to

ritualno obredno darovanje, ki spominja na nekdanjo ‘rtev ‘ivega ~loveka, sina same-

ga boga o~eta, povezuje preteklost s sedanjostjo, ki je prav tako krvava in neizprosna,

kljub navideznemu duhovnemu razvoju ~love{tva.

V zgodbi se pojavlja {e pisana dru{~ina drugih oseb: poleg Sejme tudi mlada pianist-

ka iz Zagreba, Kitajec zdravnik, akupunkturist, ~ude‘ni pisatelj Julijan, Ameri~anka

Mary, ki v Ljubljani brezbri‘no sprejme {opek poljskih ro‘, v glavnem modrih in

vijoli~astih barv, pri ~emer je o~itna predvsem simbolika vijoli~aste barve (spominja

na velikono~ni ~as in sporo~ilo kri‘anja bo‘jega sina – mitologizacija v smislu aktuali-

zacije eshatolo{kega mita). Mirja, ki Mary {opek podari, se ob koncu zgodbe malo po

pol no~i (medbesedilna navezava na tipi~no pravlji~no dogajanje) spremeni v starko s

kolovratom. Tudi v tem prizoru gre za znani pravlji~ni motiv modre starke, ki pozna

odgovore in usode raznih pravlji~nih junakov, junakinj (npr. Trnjul~ice). Pripovedova-

lec zgodbo zaklju~i realisti~no s spoznanjem, da je bila Mary zelo zadovoljna s spreho-

dom po stari Ljubljani. S tem se ~asovna zanka sklene, sedanjost se dotika preteklosti,

preteklost se pretaka v sedanjost, dogaja se ve~en tok ‘ivljenja v so~asnem preple-

tanju, kar lahko simbolno ponazori mitolo{ka podoba ka~e, ki grize svoj rep.

V zbirki Prah vesolja: zgodbe iz labirinta (1999) Tom{i~ v za~etni pripovedi O

ljubezni (Uvodna meditacija) podaja klju~ za razumevanje celotne zbirke iracionali-

sti~no-misti~nih zgodb, ki v okru{kih skozi posamezne meditativno naravnane frag-

mentarne podobe podaja posamezne vidike ljubezni, temeljnega gibala labirinta ‘ivlje-

nja. V uvodni kratki zgodbi avtor ves ~as prikazuje najrazli~nej{e podobnosti med

ljubeznijo in vodo, do istovetenja teh pojmov z ‘ensko, kar napeljuje na mitologizacijo

kozmogoni~nih mitov o stvarjenju sveta, v katerih je temeljni proces prehod od

brezobli~nega vodnega elementa h kopnemu, torej pretvorba kaosa v kozmos. V neka-

terih mitologijah postavljajo »‘enskost« v zvezo z elementom vode, torej kaosom, kar

pomeni, da je ‘enska v oblasti narave in ne kulture. Tako stali{~e se je izoblikovalo in

prena{alo iz roda v rod predvsem v dru‘benih pogojih patriarhalne ideologije, ki ima

odmeve {e v dana{njem ~asu. Tom{i~eva zgodba sicer ne ‘eli podati patriarhalne vizije

‘enskega poslanstva v na{i dru‘bi, temve~ mu ‘enskost pomeni predvsem univerzalni

kozmogoni~ni princip stvarjenja ‘ivljenja v ljubezni:

V oceanu, v tej veliki, najve~ji vodi ljubezni se v ekstati~nih bliskih porajajo tiso~ere nove

in nove oblike ‘ivljenja. Ocean je maternica ne{tetih oblik bivanja na planetu Zemlja. Tudi

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

maternica sleherne ‘enske se napolni z ‘ivo vodo ljubezni. V tem oceanu plavamo od spo~etja

do rojstva (Tom{i~: 1999: 7).

Ta o~itni princip mitolo{ke razse‘nosti ljubezni v Tom{i~evi pripovedi nas napeljuje

na misel Carla Gustava Junga v delu Spomini, sanje, misli (1993),12 kjer znani psiho-

analitik in raziskovalec arhetipov prav tako podaja mitolo{ko vizijo ljubezni v obliki

boga Erosa: »Anti~ni Eros je Bog v polnem smislu te besede, katerega bo‘anskost

presega meje ~love{kega in ga zato ne moremo niti dojeti niti prikazati. /…/ Eros je

kosmogonos, stvarnik in o~e-mati vse zavesti« (1993: 362).

Tom{i~ mitolo{ki princip ‘enskosti v odnosu do ljubezni izostri do skrajne meje

tako, da prika‘e ‘ensko kot del divje narave, ki usodno vpliva na mo{kega, in sicer v

naslovni noveli Vruja iz istoimenske zbirke (1994). Usodni zaplet v zgodbi se dogodi

v trenutku, ko se preprosti kme~ki fant Juras in strastno, nadnaravno lepo dekle Vruja

romunsko-ciganskega rodu na plesu v vasi zaljubita. Ples in omamno nora poletna no~

sta pomenila tisto prelomnico v njunem ‘ivljenju, ko nista mogla ve~ ‘iveti drug brez

drugega. Jurasu se je zdel zakon prav{nji blagoslov za njuno cveto~o zvezo, vendar se

Vruja nikakor ni mogla sprijazniti s tem. Na tem mestu je o~itna mitologizacija v

smislu motivne povezave z miti in pravljicami, kjer se dogodi to, da en akter, v tem

primeru Juras, ne upo{teva prepovedi drugega, torej Vruje, zato drugi nenadoma izgi-

ne. V pravljicah je to trenutek, ko se mora junak podati na potovanje, kjer premaguje

najrazli~nej{e te‘ke preizku{nje, da si potem lahko ponovno pridobi naklonjenost iz-

branke/izbranca. Prvinska narava je bila v Vruji tako mo~na, da je po ‘alostni poroki in

razli~nih peripetijah izginila na tuje, Juras pa je ve~no ‘aloval za izgubljeno ljubeznijo.

Princip ‘enskosti in mitologizacija v smislu kozmogoni~nega mita sta opazna tudi

v kratkih liri~nih impresijah v zbirki Jajce (1994) Lidije Ga~nik Gomba~. Zgodbe v

zbirki s subjektivno usmerjenostjo na notranja psihi~na stanja podaja ve~inoma pripo-

vedovalka; ‘enska je tudi glavna oseba v tretjeosebnih pripovedih (prisoten je {e drugo-

oseben nagovor bralcu). Kozmogoni~no usmerjeno mitologizacijo nakazuje sam na-

slov zbirke, ki se skozi podobo jajca izra‘a kot akt stvarjenja sveta, saj je v {tevilnih

arhai~nih mitih prav jajce tista tvarina neorganiziranega delovanja kaosa, iz katere se

vse poraja (kozmos). Toda v zbirki smo pri~a porajanju v smislu mikrokozmosa, no-

tranjega subjektivnega sveta ‘enske, ki se pred bralcem razgalja v najrazli~nej{ih

odtenkih skozi arhetipske podobe groze rojevanja, krvi, svetlobe (beline), ‘rtvovanja,

smrti kakor tudi posvetitve v bole~e magi~en akt pisateljevanja:

Papir pregane{ na pol. /…/ Potem pogleda{ skozi papirnato oko. Kaplje krvi. Pri‘ge{ sve~o.

Truplo zatli, za‘ari in se za~ne spreminjati v prah. Je kak{na oblika resni~na, dokler iz nje ne

ste~e kri? Od vseh strani priteka voda in bri{e sledi. Odplavi te skozi okno, na mizi ostane

no‘. Misli{, da se bo{ razbil na cestnem tlaku. A vidi{: le‘i{ na robu papirja (Ga~nik Gom-

ba~ 1993: [1]).

^eprav Propp mite razumeva kot mo‘ne tvorbe samo daljne preteklosti, Hans Ro-

bert Jauss v svoji znameniti {tudiji o Racinovi in Goethejevi Ifigeniji izpostavi drug

12 Naslov izvirnika: Jung, C. G., Erinnerungen, Träume, Gedanken, Walter-Verlag Olten, 1971.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

vidik.13 V njem prikazuje prenos avtorjevih teoreti~nih izhodi{~ na konkreten literarni

primer, pri ~emer ugotavlja, da je v zgodovinskem razvoju pri{lo do spremembe hori-

zonta pri~akovanj, ki se v Racinovem in Goethejevem ~asu razlikuje. Politeizem gr{kega

mita se pri Goetheju prelevi v monoteizem, bo‘ja samovolja in ~love{ka nemo~ nado-

mestita mitolo{ki dogovor med ljudmi in bogovi. Goethe tako ne prikazuje ve~ he-

rojske dobe starih Grkov, saj ‘eli ustvariti nov mit ~iste ‘enskosti, ki osvobaja in jo

predstavlja Ifigenija, zato Jauss izpostavi ugotovitev, da ima mit neko posebno mo~,

saj se v vsakem zgodovinskem obdobju aktualizira druga~e (1998: 423–442).

Vidik druga~ne aktualizacije mita je zanimiv pri preu~evanju sodobne slovenske

kratke pripovedne proze, {e posebej v zvezi s pojmovanjem usode, njene pogoste ne-

predvidljivosti in usodnosti ~lovekovih ravnanj. Njeno razumevanje tako sega predv-

sem v eksistencializem in modernizem, odmev teh idej pa najdemo {e kasneje, in sicer

v zgodnej{ih kratkih zgodbah in novelah Draga Jan~arja, predvsem v zbirki novel Smrt

pri Mariji Sne‘ni (1985) in tudi v drugi kratki pripovedni prozi, npr. No~ nasilja, Dve

sliki, Skok z Liburnije, Aithiopika, ponovitev, objavljeni v zbirki novel Ultima creatura

(1995). O teh zgodbah Tomo Virk v spremni besedi Temni angel usode k omenjeni

zbirki novel ugotavlja, da se v njih ka‘e izrazita te‘nja osmisliti nerazlo‘ljivost in

iracionalnost usode ter jo s tem napraviti dojemljivo in znosnej{o. Jan~ar se zato »vrne

k logiki mita oziroma k ontologiji predmodernih dru‘b«, saj se je tedanji ~lovek zoper

nasilje zgodovinske usode boril tako, da je »v zgodovinsko logiko vsadil princip ponav-

ljanja, ki je omogo~il racionalizacijo usode. ^e{: usoda posameznika res tepe, vendar

je te udarce mo~ prena{ati; to se namre~ dogaja le zato, da/ker se ponavlja prvotni

mitski dogodek, ki se je primeril in ilo tempore. Svet je torej urejen in razumljiv, se

pravi: znosen« (Virk 1995: 213).

Z navedeno Virkovo ugotovitvijo se v tem kontekstu vsekakor lahko strinjamo, saj je

prvotni mitolo{ki dogodek, ki je bil prvobiten, arhai~en in vezan prav na ‘rtvovanje (to

naj bi vzpostavilo ravnovesje med nakopi~enimi nasprotujo~imi si silnicami), v sodob-

nem okolju dobil druga~no konotacijo – pomenska zveza s prvobitnim ‘rtvovanjem se je

izgubila. Brezsmiselnost takih »‘rtvovanjskih« dogodkov je v postindustrijski dru‘bi

mogo~e osmisliti prav s pojmom ponavljanja, ki sicer predstavlja prvotni obrazec {e

osmi{ljenega dejanja, ta pomenska razse‘nost pa se je v stoletjih razvoja izgubila, zato

ostaja {e edina mo‘nost, ki nad vse ostalo postavlja usodo. Ta predstavlja mogo~no silo,

ki sega ~ez raven ~lovekovega razumevanja in zmo‘nosti osmi{ljanja, zato ji je treba

slepo slediti ter se ji brezpogojno prepustiti. Tako razumevanje je razvidno v ‘e omenjenih

kratkih zgodbah Tanka rde~a ~rta in Izak avtorja A. Blatnika ter v nekaterih novelah

D. Jan~arja – Aithiopika, ponovitev, Dve sliki in Smrt pri Mariji Sne‘ni.

Mitologizacija v Jan~arjevih delih je zelo opazna in sodi med temeljne elemente

njegovega kratkoproznega opusa, pri ~emer je avtorjeva ustvarjalna imaginacija dosegla

tisto stopnjo, kjer se poraja ‘e neke vrste nova mitologija, zna~ilna za {tevilne sodobne

avtorje dvajsetega stoletja (Meletinskij 1983: 296). Jan~arjeva nova mitologija izra‘a

dolo~ene zna~ilnosti, ki se ka‘ejo predvsem kot sinteza razli~nih mitolo{kih tradicij

13 Obj. v: Jauss, H. R., Estetsko izkustvo in literarna hermenevtika, prevedel in avtor dodatnega besedila

Tomo Virk, Ljubljana, 1998.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

(npr. kr{~anske, anti~ne, ‘idovske) ali kot relativnost ~asa (nekatere arhetipske osebe,

neko~ junaki, ‘ive ve~no, umirajo in vstajajo, se pojavljajo v drugih telesih, navadno

kot ‘rtve dolo~enega politi~nega sistema, na primer v noveli Dve sliki). Najizraziteje

pa se nova mitologija v Jan~arjevem opusu ka‘e v delnem prenosu te‘i{~a iz lika na

situacijo, ki funkcionira kot neke vrste arhetip, kar je seveda posledica ustvarjanja

novih kvazimitolo{kih likov (npr. v noveli Aithiopika, ponovitev). Vsi ti postopki po-

udarjajo avtorjevo o~itno razo~aranje nad zgodovino, ki ne prina{a v kvalitativnem

pogledu ni~esar novega, ponavljanje arhetipa v zgodbah in njegova nadgradnja samo

{e poudari brezsmiselnost ~lovekovega ravnanja.

Tema usodnega ponavljanja zgodovine Jan~arja povezuje tudi z Borgesom, ~igar

opus je poln mitolo{ke atmosfere in pri katerem osebe umirajo zato, »da bi se ponovil

neki prizor«.14 Jan~arja na velikega argentinskega avtorja {e posebej ve‘eta ‘e omenjeni

noveli Aithiopika, ponovitev in Smrt pri Mariji Sne‘ni. Borges v ponovitvi celo najde

nek racionalni princip, ki se ka‘e kot zakonitost ponavljanja arhetipa, zato je ponovi-

tev natan~na, pregledna in doumljiva, tako da lahko na tak na~in osmisli trpljenje in

nesmisel. Pri Jan~arju pa ponovitev zgodovinske usode ni popolna, je le varianta, ki jo

je dolo~ila usoda, ki je nepredvidljiva, sicer podobna arhetipu, a zmeraj iracionalna in

individualno tragi~na, tako da ima dva pola: zgodovinskega in osebnega (Virk 1995:

215).Tako razumevanje ponovitve mitolo{ke situacije ustreza tudi Lévi-Straussovemu

pojmovanju spiralnega razvoja mitov (2003: 247).

Med razli~ne razlage ponovitev (bodisi usode same bodisi njenih variant) je treba

umestiti tudi o~itno paralelo med Jan~arjevim dojemanjem ‘ivljenjskih silnic in po-

dobnim dojemanjem srbskega pisatelja Danila Ki{a,15 ki dolo~en mit, navadno iz gr{ke

zgodovine, na tematskem nivoju prena{ata kot variacijo v sodobnost. Ob tem se ta mit

v drugem ~asovnem in prostorskem kontekstu preobra‘a celo v svoje nasprotje, v neko

ironizirano, groteskno ali celo sarkasti~no varianto, ki je popolnoma brez kompasa

izgubljena in odtrgana od svojih prvotnih korenin. Iz Jan~arjevih umetni{kih predelav

lahko torej razberemo idejo, da pretekli miti ne morejo biti odgovori in opora sodobne-

mu ~loveku, ~etudi se v sili k njim zateka, ampak si mora svoje bivanje, razklano od

eksistencialnih vpra{anj in blodnih zgodovinskih situacij, druga~e osmisliti, si najti

svoje individualne, notranje svetove, ki jih po lastni izbiri lahko nasloni tudi na veljav-

ne ideologije in sodobne nove mite, iz katerih bo ~rpal mo~ za svoj obstoj v danih

‘ivljenjskih pogojih. Uspe{ne re{itve iz preteklosti danes ne morejo ve~ veljati.

Velika razdalja med sodobnim ~lovekom, ki se soo~a s praznino vsakdanjega

odtujenega na~ina ‘ivljenja, in izvirnimi prvobitnimi mitotvorci se v sodobni literaturi

14 V zgodbi Zasnutek, obj. v: Borges, J. L., Stvaritelj, prevedla Ale{ Berger in Tadeja Kre~i~ Scholten,

Maribor, Obzorja, 1990, 23.
15 [e posebej blizu je Jan~ar temu avtorju z novelama Dve sliki in Smrt pri Mariji Sne‘ni, ki sta o~itno

povezani z zgodbo Grobnica za Borisa Davidovi~a tega srbskega avtorja; v sloven{~ini je bila prvi~ obja-

vljena v istoimenski zbirki leta 1978. Zbirka je prvi~ iz{la 1976. leta in tedaj povzro~ila ogor~ene napade po

vsej tedanji Jugoslaviji, zatem je v treh letih iz{la {e trikrat, tako da je bilo l. 1979 v obtoku 38.000 izvodov

Grobnice. Zatem je bila izdana {e v mad‘ar{~ini, franco{~ini, angle{~ini in l. 1978 v sloven{~ini pri Mladin-

ski knjigi v prevodu Ferdinanda Miklavca. Leta 1980 pa prejme knjiga Grobnica za Borisa Davidovi~a

zlatega orla mesta Nice, nagrado francoskega knji‘nega sejma. D. Ki{ 1981. leta napi{e gledali{ko priredbo

Grobnice, ki jo igrajo {irom po Jugoslaviji (Blatnik 1999: 149, 164).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

ve~inoma napoveduje z ironijo, s pomo~jo katere se izra‘a nekak{na povezava z arhai~no

kulturo primitivnega ~loveka, ki je bil (kakor je sodobni ~lovek v urbanih naseljih)

podvr‘en najrazli~nej{im strahovom in ob~utkom odtujenosti v odnosu do nevarnosti

polne narave. Pretekli ~lovek si je zato pri~el svet, naravo, kozmos »udoma~evati« s

pomo~jo mitologije, ki je gradila predvsem na socialnem povezovanju in obvlado-

vanju prvobitnih ~love{kih strasti v dobrobit skupnosti, sodobni ~lovek pa je soo~en

predvsem z veliko praznino v sebi kakor tudi s socialno odtujenostjo.

Mitologizacija v sodobni slovenski kratki pripovedni prozi se v tem smislu ka‘e

torej s pomo~jo humorja in ironije, kar se pojavlja v kratki zgodbi Gutijeve zgodbe iz

zbirke Stra{ljivke (1990) Silvije Borovnik kot posledica metafikcijskega zdru‘evanja

elementov sodobnega na~ina ‘ivljenja (z nemo~nim subjektom pripovedovalke v ospre-

dju) in prvobitnih korenin ~lovekovega verovanja (totemizem). Zgodbo pripoveduje

prvoosebna pripovedovalka pisateljica, univerzitetna profesorica, ki ji ne uspe ve~ pi-

sati dobrih zgodb. Nekega dne se znajde pri njej orangutan, ki je zelo ustre‘ljiv, ji

kuha, skrbi za njene finance, pripovedovalka mu prepusti celotno pla~o, saj z njo bolje

razpolaga. Orangutan Guti, kakor ga pripovedovalka ljubkovalno poimenuje, pi{e celo

~udovite zgodbe, kakr{ne si je pravzaprav ‘elela pisati ona, tako da jih sedaj lahko

objavlja pod svojim imenom kot Gutijeve zgodbe. Po mesecu dni orangutan Guti izgi-

ne. Komi~nost in ironija nastopita v tej kratki zgodbi v trenutku, ko sodobna intelek-

tualka v svoji nemo~i obvladovanja zahtev vsakdanjega na~ina ‘ivljenja i{~e pomo~i

pri orangutanu, njenem morebitnem predniku, »sveti« ‘ivali, ki deluje v ‘ivobarvnih

podarjenih spodnjicah popolnoma profano, pripovedovalki pa je izjemno v{e~. Meta-

fikcijsko-fantasti~na igra na meji ludizma (podobno kakor v kratkih zgodbah v zbirki

Briljantina (1985) Milana Kle~a) onemogo~a realen vpogled v pripovedovalkino

du{evnost, tako da bralec do zadnjega ne more ugotoviti, ali gre za izpoved blazne

osebnosti in njenih halucinacij ali pa morebiti za sanje, ki bi jih lahko razlagali s stali{~a

arhetipskih simbolov C. G. Junga, prav tako povezanih s prvobitno mitologijo in ko-

lektivno podzavestjo ~love{tva. Ironi~no je tudi orangutanovo oziroma Gutijevo nenadno

izginotje, ki mu pripovedovalka ni vedela vzroka, in njena nemo~, vzbujajo~a posmeh

pri poslu{alcih, bralcih: »Vse te mesece me ni niti enkrat zapustil. No~ in dan sva bila

skupaj /…/ kot veste, tudi res ves dan in vso no~ /…/ ~emu se smejete /…/« (Borovnik

1990: 29).

Podobno komi~no-ironi~na je {e ena kratka zgodba Borovnikove z naslovom

Prihajajo, in sicer je avtorica posredno ironi~na do polpretekle zgodovine, ki jo nakazuje

opis povojne situacije. Ob tem se pojavlja lik Tita, ki je mitologiziran, saj predstavlja

mitolo{ko zamenjavo za tip kulturnega junaka, demiurga. Ta je bil centralnega pomena

v arhai~nih mitih o stvarjenju ali etiolo{kih mitih. Tito je v prenesenem pomenu »bo-

govom« ukradel ogenj komunizma, socializma, ga prinesel ljudem v obliki ideologije,

ki je presvetljevala zavest jugoslovanskih narodov po drugi svetovni vojni, ustvaril je

enotno tvorbo razli~nih slovanskih narodov, ki je {tiri desetletja »bratsko« kljubovala

prepihu evropske zgodovine. Kratka zgodba Prihajajo prikazuje osemletno deklico v

manj{em slovenskem kraju; nedvomno tudi ona na svoj na~in do‘ivlja povojni strah

ljudi pred gro‘njo, da bodo pri{li Rusi kljub politi~nim in Titovim prizadevanjem.

Ljudje v paniki nakupujejo zaloge, deklica pa si preganja strah z velikim belim zajcem

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

Kocljem, ki jo tola‘i, objema, ji nosi korenje. Rusi niso pri{li, zajec Kocelj pa je na

dekli~ino ‘alost izginil. Predstavljena kratka zgodba z metafikcijskimi elementi je na-

tisnjena v zbirki Stra{ljivke z letnico izida 1990, kar je pomenljivo dejstvo, zlasti ~e

pomislimo na tedanje in kasnej{e dogajanje v zvezi z osamosvojitvijo Slovenije, ki je

prva v t. i. »jugoslovanski zdru‘bi« za~utila potrebo po lastni nacionalni identiteti. Ta

vidik postavlja zgodbo v kontekst najbolj prevratnih dogodkov v zgodovini Jugosla-

vije z navezavo na povojno nevarnost informbiroja in iskanje identitete slovenskega

naroda, {e posebej, ~e upo{tevamo poimenovanje zajca s Kocljem.16 Avtorica sku{a

zgodovinsko navezavo sicer izbrisati s svojo interpretacijo tega imena za zajca, ki se je

bojda »rad valjal po koci«, vendar pa so paralele z zgodovino ve~ kot o~itne, kar ka‘e

na o~itno ironizacijo zgodovinskih tem. Mitologizacija se torej v zgodbi Prihajajo ka‘e

v obliki zamenjave enega mita z drugim oziroma z navezavo na mitotvoren lik Tita in

demitologizacijo z ironi~no distanco do zgodovinskega dogajanja na etni~nem ozem-

lju Slovencev.

Drug primer kratke zgodbe, ki prav tako osvetljuje povojno zgodovino in mitolo{ki

lik Tita, ~eprav {e bolj posredno in zakrito, je zgodba Andreja Blatnika Dan, ko je umrl

Tito, objavljena v zbirki Biografije brezimenih (1989). Pripoved je postmodernisti~na

z minimalisti~nimi poudarki, Tito se pojavlja samo v naslovu, zgodba pa govori o

pre‘ivljanju dneva nekega fanta, kar ka‘e morda na avtorjevo brezbri‘nost do »veli-

kih« zgodb zgodovine in s tem predstavlja proces demitologizacije.

Zamenjavo arhai~nega mita z drugim, sodobnim, predstavlja zgodba Incident na

livadi Draga Jan~arja, ki je bila objavljena v zbirki novel Ultima creatura (1995). V

zgodbi je prikazano ‘ivljenje Mihaila [ev~enka, asistenta na ugledni univerzi v tujini,

ki je imel te‘ave z zobmi, kar je pripisoval komunistom iz dr‘ave, od koder je emigri-

ral. Prav zato je fizi~no obra~unal z agitatorjem komunisti~ne stranke, ki mu je vsi-

ljeval svoj rde~ letak. Posledica njegovega neobvladanega dejanja je bila izguba slu‘be

na univerzi, preselitev in no~ne more. V ‘ivljenju Mihaila [ev~enka predstavlja mit zle

usode, ki ima pomembno mesto v arhai~nih mitologijah, sodoben pojav povojnega

komunizma, saj protagonistova nesre~na usoda izvira prav iz tega ideolo{kega pojava.

Avtor na ironi~no grotesken na~in poda Mihailov odnos do komunizma, ki je bojda

kriv za njegove bole~e zobe.

Mitologija odtujenosti med ljudmi se v sodobni slovenski kratki pripovedni prozi

ka‘e skozi motive preobrazbe. Preobrazbo je sicer mogo~e povezovati s prvobitnimi

totemisti~nimi miti in pravljicami, v katerih se ljudje preobra‘ajo v ‘ivali, kakor tudi s

simboliko obla~il pri izvornih mitih, kjer je zamenjava obla~il pomenila zamenjavo

osebnosti, kasneje pa se ta simbolika ka‘e skozi status ljudi v dru‘bi. V totemisti~nih

mitih Avstralcev se mitolo{ki prednik obi~ajno pretvori v totemisti~no ‘ival na koncu

pripovedi in pomeni pravzaprav junakovo smrt – vendar z upanjem v reinkarnacijo in

ve~no ‘ivljenje. Pretvorba prednika v totemisti~no ‘ival je znak enotnosti dru‘insko-

rodovne skupine, ~eprav pomeni totemisti~na klasifikacija sredstvo socialnega deljenja

16 Knez Kocelj po zgodovinskih virih predstavlja pomembno osebnost slovanskega ‘ivlja, saj je leta

860/861 postal mejni grof v Spodnji Panoniji (do 874), hkrati pa je pomemben tudi kot zelo vnet podpornik

in za{~itnik misijona svetih bratov Konstantina in Metoda ter njunih u~encev (Grdina 1999: 33).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

na rodove. Tudi v pravljicah z istimi motivi pomeni preobrazba junaka/junakinje v

‘ival postopek totemisti~ne narave, torej ka‘e na pripadnost dolo~eni socialni skupini

(npr. ~ude‘na ‘enska labod), vendar se glavni lik ob koncu pravljice obvezno spremeni

v ~loveka (Meletinskij 1983: 361).

V sodobni kratki prozi se tak{ni etiolo{ki miti pretvarjajo v svoje nasprotje, saj

metamorfoza ali preobrazba ne prinese zbli‘anja z ljudmi, ampak ka‘e na popolno

odtujenost med njimi, tudi znotraj dru‘ine, kar ustvarja v sodobni knji‘evnosti nekak{en

antimit. Primere tovrstnega antimita je mogo~e najti v nekaterih kratkih pripovedih

Milana Dekleve v zbirki Re{evalec ptic (1999). Tako je v naslovni zgodbi Re{evalec

ptic, v kateri se pojavlja od svoje okolice in bli‘njih popolnoma odtujen lik odra{~ajo~ega

fanta, ki bi bil v arhai~nih kulturah dele‘en ritualnega ciklusa iniciacije, zato bi bil

tedaj podvr‘en najrazli~nej{im preizku{njam, preverjanjem in osamitvi, kar bi ga na

koncu koncev pripeljalo v posvetitev ter svet odraslih mo{kih. Najva‘nej{a funkcija

tovrstnega mita in rituala iniciacije je v tem, da posameznika po te‘avni poti pripelje

v skupnost plemena. Tudi smrt je v tem primeru osmi{ljena, saj predstavlja preobrazba

odgovor narave in vero v vstajenje. V Deklevovi zgodbi pa preobrazba fanta v ptico

pomeni beg iz ~love{ke skupnosti, morda po logiki arhai~nega ~loveka v obliko totemi-

sti~nega prednika, ki pa v kontekstu sodobnega razmi{ljanja ne prina{a vere v re{itev,

zdru‘itev in vstajenje, tako da ostaja zaklju~ek v zgodbi tragi~na razre{itev nasprotij.

Podobno v smislu antimita lahko razumemo akt preobrazbe v kratki zgodbi Demon

glasbe, v kateri se nesre~ni, osamljeni, nezadovoljni violinist spremeni v pajka, ki

sku{a uni~iti skladatelja in dirigenta Janeza Letonjo in metulje njegove ustvarjalnosti.

Violinist v zgodbi ima univerzalen zna~aj, vklju~en je v dogajanje profanega,

vsakdanjega ~asa in prostora ter predstavlja junaka oziroma antijunaka – slehernika, ki

pooseblja dana{nje ~love{tvo v celoti, s ~imer je poudarjena eksistencialna osamljenost

posameznika v dru‘bi ({e posebej v urbanih naseljih). Metafori~na podoba stvarnosti

sodobne dru‘be in fantasti~nost pogube glavne osebe nima satiri~ne konotacije, am-

pak mitolo{ko v smislu njenega nasprotja.

Nekoliko druga~e je s preobrazbo v Deklevovi zgodbi Orientalski lotos, ki je napisa-

na kot osebna izpoved mo{kega, biologa, posve~enega svojemu poklicu z du{o in tele-

som. Ta mo‘ je popolnoma spojen s svojim delom, tako da se ~uti v svetu rastlin celo

sre~nej{ega kot v svetu ljudi. Odkrito prizna, da se nikoli ni dobro razumel z nobeno od

‘ena in otroki, saj so ga samo motili pri njegovih raziskavah. Toda zaradi svojega ~uda{kega

odnosa do dela je izgubil tudi slu‘bo na in{titutu. Uspelo pa mu je, da so v njegovem

mestu postavili t. i. »klimatron« s 1532 vrstami rastlin, za katerega je imel letno dovolil-

nico. Cilj v ‘ivljenju mu je postal se nau~iti govorice rastlin in zatem vpra{ati orientalski

lotos, darilo japonske univerze, kaj je smisel ‘ivljenja. Njegov odgovor: »Priti prepoz-

no,« in odgovor na vpra{anje, kaj je Bog: »Oditi ob svojem ~asu« (1999: 138). Hkrati z

odgovori do‘ivi biolog preobrazbo v orientalski lotos, ki ljudem razlaga svojo zgodbo.

Tudi ta zgodba izhaja iz podobnega tematskega temelja osamljenosti, odtujenosti in ne-

razumljenosti, vendar preobrazba ob koncu ne predstavlja tragi~nega zaklju~ka ‘ivljenja,

smrti brez upanja v vstajenje, ampak podaja podobo ~loveka, ki je na{el svoj smisel

‘ivljenja v svetu, kakr{en pa~ je. Njegova preobrazba v orientalski lotos ga namre~ po-

vezuje z mitolo{kimi koreninami arhai~nega ~loveka, ki je verjel v spreminjanje kaosa v

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

kozmos, o ~emer so pripovedovali kozmogoni~ni miti o stvarjenju sveta, v nekaterih

mitologijah tudi o povezavi lotosovega cveta z bogovi.17 Osrednja oseba Deklevove zgodbe

s fantasti~nimi elementi simbolizira tako nekak{no povezavo s pradavnim bo‘anstvom,

kar ka‘e na njegovo duhovno preobrazbo in zmo‘nost osmi{ljanja kaosa sodobnega

‘ivljenja s kozmosom notranje uravnove{enosti in urejenosti.

^eprav je v ~asu slovenske literarne postmoderne del sodobne slovenske kratke

pripovedne proze nastajal iz umetni{ke svobode subjekta,18 za katerega je bil Bog mrtev

predvsem v enem delu postmodernisti~ne literature, je torej v ostalih tipih literature

kljub prisotnosti nihilizma in apriorne negacije smisla v novove{ki filozofiji zaslediti

prav tako mo~ne zagone k osmi{ljanju eksistence. Te negativne nihilisti~ne te‘nje so v

kratkih pripovedih predvsem v postmodernisti~nem tipu izra‘ene z destrukcijo forme

in smisla, s plagiatorstvom, imitacijo, palimsestom ipd. Toda v drugih tipih sodobne

slovenske kratke proze, predvsem v posteksistencialisti~nem, neorealisti~nem, mini-

malisti~nem in iracionalisti~no-misti~nem tipu, najdemo dolo~ene zagone k metafi-

ziki oziroma osmi{ljanju eksistence, na kar ka`ejo omenjeni primeri Jan~arjevih krat-

kih zgodb in novel kakor tudi Blatnikova kratka zgodba Tanka rde~a ~rta, se vsi za-

tekajo k mitolo{ki logiki.

Nedolo~no hrepenenje po iracionalnem prikazuje v obliki pisma pisana neorealisti~-

na kratka zgodba z opaznimi eksistencialisti~nimi sekvencami, Odprto pismo bogu Maksa

Kuba,19 v kateri se avtorski pripovedovalec kljub svojemu skepticizmu do vsega na Boga

obra~a kot na edinega, ki bi ga lahko imel rad, ~eprav ne ve, kaj ga pravzaprav predsta-

vlja: »Kaj je to ljubezen, sem ti ‘e rekel, da ne vem. Vem, da vse sorte o tem govorijo in

jo vsak pojmuje po svoje, jaz pa bi si (mogo~e) upal (~e dovoli{) ljubiti le tebe. Ampak

kako, ko pa ne vem, ali sploh obstaja{. /…/ Bog, ali si ti smrt?« (1998: 16–17).

Prvoosebni pripovedovalec v svojem pismu tudi izda, da je ironi~en intelektualec –

kot otrok je bil nekoliko sadisti~en do malih ‘ivali, ~eprav pla{en in vzoren pred odras-

limi. Tuji so mu vsi ljudje, tako star{i, ‘ena in sin, kakor je tuj tudi samemu sebi. Na

koncu pisma izre~e bole~o misel: »Tako je to. Mislim, da si ti res edini, ki bi mi morda

lahko ne bil tuj, in edini, ki mi morda lahko poka‘e{, kaj je res smrt. Bog, bódi, da te bom

ljubil!« (isto:17). Sodoben na~in ‘ivljenja je sicer prinesel mo‘nost osvoboditve ~loveka

od vseh mitologij in ideologij, ki so morda bile v preteklosti in so ponekod obremenjujo~

dru‘beni kli{e {e danes, ~eprav pa je prav svoboda izbire prinesla s seboj tudi prazen

prostor, v katerem se marsikateri posameznik (subjekt) ne znajde, saj mu mora sam

podeliti neki smisel.

17 Lotosov cvet namre~ simbolizira makrokozmos in mikrokozmos ter motiv stvarjenja sveta (Meletin-

skij 1983: 321).
18 Nekoliko podrobnej{i pregled publicistike in monografij ka‘e na raz{irjeno prepri~anje o tem, da s

pojmom postmodernizem ne moremo ozna~iti celotnega obdobja po l. 1975. Janko Kos ga v razpravi Konec

stoletja (slovenska literatura v letih 1970–2000) (2000) (za zadnjih trideset let dvajsetega stoletja) ozna~uje s

pojmom slovenska literarna postmoderna. To pojmovanje ne izhaja iz slovenske dedi{~ine modernizma, ampak

moderne, saj so se tudi v slovenski moderni (formalno se je kon~ala leta 1918) prepletali najrazli~nej{i tokovi,

smeri in znotraj njih tudi mnoge prvine, kakor na primer nova romantika, realizem, naturalizem, postroman-

tika, dekadenca in simbolizem, od katerih nobena ni dobila najpomembnej{e vloge (2000: 174–175).
19 Obj. v: Virk, Tomo (ur.) 1998: ^as kratke zgodbe: antologija slovenske kratke zgodbe, Ljubljana,

[OU, [tudentska zalo‘ba.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

Struktura analizirane sodobne slovenske kratke proze vendarle ka‘e na aktualiza-

cijo mitov v smislu variantnega ponavljanja dolo~enih situacij, ki spominja po Lévi-

Straussu na »listnato strukturo« (2003: 247), kar pri mitu pomeni njegovo nepretrgano

rast in spiralni razvoj, »dokler se ne bo iz~rpala umska spodbuda, ki ga je porodila«

(prav tam).

VIRI IN LITERATURA

ARISTOTELES, 21982: Poetika. Prevedel Kajetan Gantar. Ljubljana: Cankarjeva zalo‘ba. (Bela

krizantema).

BLATNIK, Andrej, 1989: Biografije brezimenih: majhne zgodbe 1982–1988. Avtor dodatnega be-

sedila Tomo Virk. Ljubljana: Aleph.  (Aleph; 17).

– – 1999: Zgodovina ‘re svoje otroke. V: Danilo Ki{: Grobnica za Borisa Davidovi~a: sedem

poglavij skupne pripovedi. Prevedla Ferdinand Miklavc in Mojca Miheli~. Ljubljana: Mla-

dinska knjiga. (Klasiki Kondorja; 28). 149–165.

– – 2000: Zakon ‘elje. Avtorja dodatnega besedila Petra Vidali in Uro{ Zupan. Ljubljana: [tu-

dentska zalo‘ba. (Beletrina).

BORGES, Jorge Luis, 1990: Stvaritelj. Prevedla Ale{ Berger in Tadeja Kre~i~ Scholten. Maribor:

Obzorja. (Znamenja; 108).

BOROVNIK, Silvija, 1990: Stra{ljivke. Celovec-Salzburg: Wieser.

BRATO‘, Igor, 1988: Pozlata pozabe. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Pota mladih).

DEKLEVA, Milan, 1999: Re{evalec ptic. Ljubljana, Cankarjeva zalo‘ba.

GA~NIK GOMBA~, Lidija, 1994: Jajce: novele. Avtor dodatnega besedila Miha Javornik. Grosup-

lje: Mondena.  (Jur~i~eva zbirka; 1993, 2).

GIRARD, René, 1989: Stari put gre{nika. Prevedla Frida Filipovi}. Novi Sad: Bratstvo – Jedin-

stvo. (Biblioteka Svetovi).

– – 1998: Nasilje in sveto: totem in tabu ter prepoved incesta. Prevedel Tine Hribar. Phainomena

8/25–26. 61–85.

GRDINA, Igor, 1999: Od Bri‘inskih spomenikov do razsvetljenstva. Maribor: Obzorja.

HLADNIK, Miran, 1980: Shema in zna~ilnosti Vandotove planinske pripovedke. Slavisti~na revija

28/3. [311]–324.

JAN~AR, Drago, 1985: Smrt pri Mariji Sne‘ni: novele. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Nova slo-

venske knjiga).

– – 1995: Ultima creatura: izbrane novele. Urednik in avtor dodatnega besedila Tomo Virk.

Ljubljana: Mladinska knjiga. (Kondor; 273).

JAUSS, Hans Robert, 1998: Estetsko izkustvo in literarna hermenevtika. Prevedel in avtor dodat-

nega besedila Tomo Virk. Ljubljana: Literarno-umetni{ko dru{tvo Literatura. (Labirinti).

JUNG, Carl Gustav, 1993: Spomini, sanje, misli. Prevedel Bo‘idar Kante. Ljubljana: DZS.

– – 1995: Arhetipi, kolektivno nezavedno, sinhroniciteta: izbrani spisi. Prevedel Boris Vezjak.

Avtorja dodatnega besedila Boris Vezjak in Jo‘e Magdi~. Maribor: Katedra.

KERMAUNER, Taras, 1988: Vra~anje mita v sodobni slovenski dramatiki. Avtorica dodatnega be-

sedila Ajda Kermauner. Ljubljana: Partizanska knjiga. (Znanstveni tisk).

KI{, Danilo, 1999: Grobnica za Borisa Davidovi~a: sedem poglavij skupne pripovedi. Prevedla

Ferdinand Miklavc in Mojca Miheli~. Avtor dodatnega besedila Andrej Blatnik. Ljubljana:

Mladinska knjiga. (Klasiki Kondorja; 28).

KLE~, Milan, 1985: Briljantina. Ljubljana: Knji‘evna mladina Slovenije. (Aleph; 3).

KOS, Janko, 2000: Konec stoletja (slovenska literatura v letih 1970–2000). Literatura. 12/107–

108. 170–209.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151Blanka Bo{njak, Mitologizacija v slovenski kratki prozi osemdesetih in devetdesetih let ...

LÉVI-STRAUSS, Claude, 2003: Struktura mitov. Prevedla Suzana Koncut. Problemi 41/4–5.

219–248.

MELETINSKIJ, Eleazar M., [1983]: Poetika mita. Prevedel Jovan Jani}ijevi}. Beograd: Nolit.

(Knji`evnost i civilizacija).

– – 2000: The poetics of myth. Prevedla Guy Lanoue in Alexandre Sadetsky. New York, London:

Routledge.

– – 2001: Bogovi, junaki, ljudje: izbrani ~lanki in razprave. Prevedel Drago Bajt. Avtor dodatne-

ga besedila Igor [kamperle. Ljubljana: Zalo‘ba / cf*. (Rde~a zbirka).

NJATIN, Lela B., 1988: Nestrpnost. Avtor dodatnega besedila Tomo Virk. Ljubljana: Knji‘evna

mladina Slovenije RK ZSMS. (Aleph; 12).

OVSEC, Damjan J., 1991: Slovanska mitologija in verovanje. Ljubljana: Domus. (Sopotja).

PROPP, Vladimir J., 21979: Morphology of the folktale. Uredil Luis A. Wagner. Avtorja dodatnega

besedila Luis A. Wagner in Alan Dundes. Austin, London: University of Texas Press. (Ame-

rican Folklore Society bibliographical and special series; 9).

– – 1982: Morfologija bajke. Prevedli Petar Vuji~i} … (et al.). Beograd: Prosveta. (Biblioteka

XX vek 52). 5–168.

TOM{I~, Marjan, 1994: Vruja: novele. Koper: Lipa. (Zbirka Vetra).

TOM{I~ MARJAN, 1999: Prah vesolja: zgodbe iz Labirinta. V Ljubljani: Cankarjeva zalo`ba.

TODOROV, Tzvetan, 1987: Uvod v fantasti~nu knji‘evnost. Prevedla Aleksandra Man~i} – Mili}.

Avtor dodatnega besedila Nikica Mili}. Beograd: Rad. (Pe~at).

– – 1999: Prah vesolja: zgodbe iz labirinta. V Ljubljani: Cankarjeva zalo‘ba.

VIRK, Tomo, 1989: Kako so velike zgodbe postale majhne. Blatnik Andrej: Biografije brezime-

nih: majhne zgodbe 1982–1988. Ljubljana: Aleph. (Aleph; 17).

– – 1995: Temni angel usode: prozni opus Draga Jan~arja. V: Jan~ar Drago. Ultima creatura:

izbrane novele. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Kondor; 273).

– – (ur.), 1998: ^as kratke zgodbe: spremna beseda. V: ^as kratke zgodbe: antologija slovenske

kratke zgodbe. V Ljubljani: [tudentska organizacija Univerze, [tudentska zalo‘ba. (Bele-

trina).

@ABOT, Vlado (ur.), 1987: Ro{lin in Verjanko ali Odlagani opravek slovenstva: [zbornik]. Ljub-

ljana: Knji‘evna mladina Slovenije. (Aleph; 10).

SUMMARY

The contemporary Slovene short narrative prose of the 1980s and 1990s includes elements

of mythologization and de-mythologization (anti-myth) in the form of motif-thematic and ideo-

logical parallels and contrasts with myths and fairy-tales. An example of mythologization is

Andrej Blatnik’s short story Tanka rde~a ~rta (Zakon ‘elje, 2000), which presents the motif of

sacrifice with the connotations similar to the function that this motif has for archaic people.

Contemporary short prose also displays de-mythologization , i.e., in the motifs of metamorpho-

sis which were mainly present in etiological myths. In the modern world they are transformed

into their opposite, as the metamorphosis does not result in closeness between people. Rather, it

shows complete alienation between them, even within a family, which creates a kind of anti-

myth in the contemporary literature. The examples of this are some short narratives by Milan

Dekleva in his collection of stories Re{evalec ptic (1999), particularly in the title story. Drago

Jan~ar in his short-story opus creates a new mythology (neo-mythologization), particularly in

his novellas Dve sliki, Aithiopika, ponovitev, and Smrt pri Mariji Sne‘ni.

Contemporary Slovene short prose therefore includes only some fragments indicating the

archaic narrative tradition (i.e., the phenomenon of mythologization as defined by E. M. Mele-

tinsky), particularly in the form of motifs, themes and material. However, in the connection with

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 2, april–junij

the processes of metafiction and because of certain structural features, some stories attempt to

imitate and parody mythological and fairytale patterns, e.g., Igor Brato‘’s short story Ataskilska

knji‘nica, pasticcio in the collection Pozlata pozabe (1988) and Andrej Blatnik’s short story

Nadaljevanje in konec zgodbe o Ro{linu in Verjanku, published in the anthology Ro{lin in Ve-

rjanko ali Odlagani opravek slovenstva (1987). The ironization of the fairytale genre and fantasy

are noticeable in individual stories by Silvija Borovnik, Milana Dekleva, and Marjan Tom{i~,

which also shows elements of neo-mythologization. The structure of many other short narrati-

ves that were examined reveals actualization, i.e., variation in repeating certain situations of the

mythological and fairytale narrative tradition.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_2_4.pdf | DOST. 29/01/26 10.03

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

