
283Kovács Árpád, ��(�"����""/��0"(���-�����������2�

@��N�P0 �4�"����(�(����,/�����(� +���%���#���#��2��%����2�=����-%��� '"�2����#("(�� �=� -&;�
��(0(�'=��2���"�;"66������"-���������������@BMR8�?R�3

2 Te misli je Bahtin prav v navezavi na zadnji roman Dostojevskega strnil v jedrnato izjavo: »Bratje
Karamazovi, na primer, nikakor niso zaključeni, tu vse ostane odprto, vsi problemi ostanejo problemi, ni
nikakršnega namiga na določeno (raz)rešitev« (H(5��" 2002: 485 – prevodi, če ni navedeno drugače, so
moji. Op. U. Z.).

UDK 821.161.1.09–31
Urša Zabukovec
Ljubljana

»PODOBA AVTORJA« IN HAGIOGRAFSKE PRVINE V ROMANU
DOSTOJEVSKEGA BRATJE KARAMAZOVI

Razprava se posveča soočanju Bahtinovih ugotovitev o romanih Dostojevskega (reducirani
položaj avtorja, »nezaključenost« junakov in, posledično, polifoničnost romanov) z ugotovitva-
mi ob branju Bratov Karamazovih, usmerjenem predvsem na filozofsko-idejni in sižejski binom
Ivan – Aljoša. Takšno branje narekuje množica hagiografskih elementov, ki v veliki meri do-
ločajo junaka, predvsem Aljoša Karamazova. Vključitev t. i. biografske osebnosti avtorja v »po-
dobo avtorja« odkrije dodatne elemente, ki »zaključujejo« junaka, kar nas sili k ponovnemu
premisleku bahtinovske polifonije.

The article confronts Bakhtin’s findings on Dostoevsky’s novels (e.g., the reduced position of
the author, »incompleteness« of characters, and, consequently, the polyphonic nature of the no-
vels) with the findings from the reading of the novels that focused primarily on the philosophical-
ideological and plot binomial Ivan – Aljoša. It has a host of hagiographic elements defining the
main characters, particularly Aljoša Karamazov, which require this type of reading. The incorpo-
ration of the so-called biographic personality of the author into the author’s image reveals additio-
nal elements completing the main character, which forces us to reconsider Bakhtinian polyphony.

Ključne besede: avtor, junak, podoba avtorja, biografska osebnost avtorja, arhitektonika,
(ne)zaključenost junaka, zunajbivanje, Bahtin, žitje, svetost, jezikovna ikona, Uspenski, Floren-
ski, kenotični Kristus

Key words: author, main character, author’s image, biographic personality of author, archi-
tectonics, (in)completeness of the main character, outer-existence, Bakhtin, hagiography, holi-
ness, language icon, Uspensky, Florensky, kenotic Christ

1 Avtor in junak(a)

Pričujoče branje romana Bratje Karamazovi je omejeno predvsem na t. i. notranjo
stran (v nasprotju s t. i. zunanjo stranjo, ki predstavlja zgolj obrazložitev katastrofe),1 torej
na filozofsko linijo romana, ki se odvija predvsem med bratoma Ivanom in Aleksejem,
pa tudi med njima in avtorjem. To branje bo potekalo glede na tujo, tj. Bahtinovo besedo
oz. njegovimi (tremi) tezami o romanih Dostojevskega, ki jih je razvil predvsem v delih
Problemi poetike Dostojevskega ter Avtor in junak v estetski dejavnosti. Gre za idejo o
reduciranem položaju avtorja, ki se v romanih Dostojevskega nahaja na isti ravni z ju-
nakom, zaradi česar naj ga ne bi bil sposoben »zaključiti« (rus. «0(���;��'��3��zgv.
^agšenost« junaka (junakov), odsotnost avtorjeve zadnje besede, je tako določujoča znači-
lnost romanov ruskega pisatelja, ki si s tem prislužijo naziv – polifonični.2

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


284 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

Ker Bahtinove teze izhajajo iz analize odnosov med avtorjem in junakom, smo na
tem mestu dolžni problematizirati sam pojem (Bahtinovega) avtorja. Le tako bomo
lahko razjasnili, v kakšnem odnosu je ta z našo ‘podobo avtorja’. Za Bahtina je avtor
hierarhično organizirana tvorba, ki sestoji iz t. i. subjektov avtorske ravni. Mednje sodi
tudi »prvotni avtor« (rus. «%����&"/��(������3�Ta stalni predmet Bahtinovega razmi-
šljanja se v njegovi terminologiji pojavlja tudi kot »avtor – stvarnik« (rus. «(�����7
�����!���v�3�7�y�^go]�Avtor in junak v estetski dejavnosti�– kot »subjekt estetske deja-
vnosti« (rus. ��-)<���� 1�����&��������+�� '"������3 Ta avtor se nahaja zunaj la-
stnega dela in je prav tisti udeleženec estetskega dogodka, ki naj bi glede na junaka
zavzel položaj »zunajbivanja« (rus. «�"�"(5���#���'���glede na vse junakove mo-
mente: prostorske (telo, zunanji opis), časovne (junakova duša, notranje doživljanje),
vrednostne in smiselne (junakov odnos do smrti, večnosti in ključnih vrednot). Zunaj-
bivanje naj bi avtorju omogočalo širše videnje in vedenje; sposoben naj bi bil videti več
in dlje od junaka. Takšna premoč avtorju v estetskem dogodku nalaga etično držo:
avtor mora biti nepristranski, »zunaj-ocenjevalen« (rus. ��"��!�"�&�"��= junaka mora
s pomočjo transgredientnih elementov zaključiti, kar pomeni toliko kot – odrešiti. Prvotni
avtor, kot rečeno, naj bi bil v romanih Dostojevskega nesposoben zavzeti položaj zunaj-
bivanja in to mu seveda onemogoča zaključevanje junaka (junakov).

Poleg prvotnega avtorja pozna Bahtin tudi »drugotnega avtorja« (rus. ������&"/�
(������=�ki je hierarhiča tvorba: vanj sodijo, na eni ravni, sižejsko-kompozicijska ter
žanrska struktura teksta, na drugi strani pa pripovedovalec. Drugotni avtor je v primer-
javi s prvotnim avtorjem, ki ustvarja, ustvarjen: �:����&"/�� �"�� ��0�(""/��� �
�����&"/��(�������)�(0�(����(=���0�(""/��%����&"/#�(�����#��T333T���0�(6*��
�)�(0��������'�%����&"/��(������"���2�(�"��#�4���������"�����(������0�(""/�
�#��)�(0��(H(5��"�1979: 353). V citiranem odlomku je za nas pomemben predvsem
pojem »podoba avtorja«, ki ga je Bahtin redko in nerad uporabljal. Na tem mestu ga
uporabi za oznako drugotnega avtorja, za kategorijo, ki je ustvarjena, torej na nek
način u-podobljena.

Poleg teh dveh avtorjev pozna Bahtin tudi kategorijo, ki ji pravi »biografska oseb-
nost avtorja« (rus. �)��2�(,�&���(+� �&"���'�(����(��=�ki pa po njegovem mnenju
ne spada na področje literarne vede. To je povezano z nazori, ki jih je Bahtin izrazil
predvsem v sporih (med drugim z Lihačovom in Vinogradovom) v zvezi s t. i. avtorsko
masko (gl. H(5��"�2002: 546–558). Trdil je namreč, da v literarnem delu ni mogoče
srečati neposredne avtorjeve besede, saj se beseda vedno lomi (skozi žanrska smiselna
vrata, maske ipd.). To pomeni, da ustvarjalčeve misli, njegov svetovni nazor, moralni
in politični cilji nikoli ne odzvanjajo v literarnem delu neposredno (tj. kot moment
samega ustvarjajočega ustvarjalca), temveč kot poustvarjena resničnost. Bahtin namreč
pravi: »Umetniška resnica poustvarjenega sveta je – posebna resnica, ne moralna in ne
politična ali znanstvena; umetniška resnica ne more postati totalitarna resnica« (prav
tam: 369). Kar pa seveda ne velja za resnico ustvarjajočega ustvarjalca oz. za bio-
grafsko osebnost avtorja.

Toliko o Bahtinovi kategorizaciji odnosa med avtorjem in junakom. Poskusimo si
sedaj razložiti še našo »podobo avtorja«, ki je nastala na podlagi Bahtinove. Poleg
prvih dveh avtorjev smo v našo »podobo« pripustili tudi t. i. biografsko osebnost avtorja.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

Kajti spomnimo se, da je (bilo) dojemanje razlike med zgodovinopisjem in pisateljsko
fikcijo v Rusiji drugačno kot na Zahodu: v Rusiji naj bi pisatelj namreč čutil poslanstvo
zgodovinarja ali – dovolimo si to misel – preroka. Spomnimo se, da se je Dostojevski
podobnih tem loteval tako prek literarnih del (tj. fikcije) kot prek feljtonov, pisem,
dnevnikov, se pravi – obliterarne, neumetniške dejavnosti. Ravno ta, neumetniška
(ob)literarna dejavnost, svetovni nazor (ki se ga bomo lotili v zaključku), nam predstavlja
t. i. biografsko osebnost avtorja. Strinjati se moramo, da te elemente v literarnem delu
najdemo v poustvarjeni obliki, vendar jih moramo – da jih sploh lahko prepoznamo –
najprej poznati v čisti, prvotni, ne-poustvarjeni obliki. V tej obliki pa jih najdemo v že
omenjenih literarnih beležnicah, pismih in osnutkih k romanom. Med literarno-umet-
niško in literarno-publicistično dimenzijo tako poteka nenehen dialog, kar dovoljuje,
da slednjo motrimo kot konstitutivni element literarne vede.

V nadaljevanju bomo ob iskanju transgredientnih elementov analizirali odnos obeh
avtorjev, prvotnega in drugotnega, do dveh junakov (zunanji in notranji opis, vredno-
tenje, arhitektonika, razbrana iz kompozicije, odnos med junakoma, jezikovno-stili-
stična podoba teksta v celoti in tekstov v tekstu). V zaključku pa bomo v razmišljanje
pritegnili še biografsko osebnost avtorja, ki bo dodatno okrepila nekatere ključne
zaključujoče elemente junakov in romana kot celote. Analiza poteka preko štirih po-
staj, tj. ključnih romanesknih točk junakov, ki si – tudi v romanu – sledijo v časovnem
zaporedju in ki najmočneje razkrivajo (teleološko) napetost v razmerju avtor(ji)-junak(a):
notranje (duša) in zunanje telo junakov; avtorstvo junakov (Aljoševo Žitje, Ivanova
Pesnitev); sanje junakov (Kana Galilejska, Vrag-mora Ivana Karamazova); konec ro-
mana (Aljošev nagrobni govor, Ivanova blaznost). Zaradi prostorske omejenosti ne
bomo navajali podrobnosti, ampak bolj ali manj le rezultate analiz.

2 Postaje

2.1 Prva postaja. Notranje in zunanje telo junakov. Ikonografski opis Aljoša

Začnimo z Aljošem. Prvo, kar nam kot bralcem pade v oči, je beseda, s katero sam
pripovedovalec označi tisto, kar bo napisal: »življenjepis« oz. po rusko:� �4�0"��.
%��("���3 Ne mislimo, da gre tu morda za žitje v tradicionalnem pomenu besede ali
za kakršno koli modernizirano varianto žanra, saj žitje zahteva poslušnost določenemu
literarnemu kanonu, ki pa ga avtor Romana v štirih delih z epilogom ne upošteva. In to,
verjetno, tudi ni (bil) njegov namen. Kar želimo poudariti, je, da nas pripovedovalec s
to začetno pripombo morda opozarja, na kaj moramo biti pozorni. In če smo, ugotovi-
mo, da je Aljoša Karamazov nosilec določenih elementov svetosti. Namreč katere so
tiste tradicionalne situacije, brez katerih žitje ni žitje in svetnik ne svetnik? Če smo
neupravičeno shematični, jih lahko na kratko naštejemo: bodoči svetnik se rodi
pobožnim, bogaboječim staršem, sam že v otroštvu čuti pripadnost Cerkvi, beži od
radosti in skušnjav posvetnega življenja, je vzor asketa, se uspešno bori proti hudiču in
njegovim spletkam, dela čudeže. Za prikaz vsega tega pa je (bil) ‘odgovoren’ pisec.
Moral je namreč pokazati, da je njegov junak poseben, prikazati je moral veličino
njegovega podviga, drugačnost oz. ločenost njegovih postopkov in gest od vsega

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

‘zemeljskega’, minljivega: »W�������+��2��7�1������4�����""/��%(�(���2��4�0"�=
��0�("����#-�%�&������%��(�� �#� T333T�:�"+�'�&��. �)���0"(&( ��� +�%��(�� +
-�����'� ��%���#���� ����2��%��������("�+��(���.��� 0"(&��� '"/�� ("( �2����
%��; �#���E�5(&�� 1978: 12). Pripovedovalec o Aljošu pravi, da je poseben, da pa
sicer ne ve, ali mu bo o tem uspelo prepričati bralca. Pravi, da je akter,3 sicer še neizo-
blikovan, a tega je kriv ‘tedanji čas’.4

Aljoša od malih nog čuti pripadnost Cerkvi, še posebej svojemu učitelju, starcu
Zosimu. Aljoša ima, kot pravi pripovedovalec, poseben dar, da v ljudeh zbuja ljubezen,
nikoli ne razmišlja, na čigave stroške živi, kamor koli pride, s seboj prinese mir. Njego-
va mati, božjastnica Sofija, je pobožna, bogaboječa ženska in nanjo je bil Aljoša pose-
bej navezan. S tem je povezana scena, ki jo imenujemo jezikovna ikona. Gre za ikono-
grafsko upodobitev Aljoše. To odkrivanje Aljoševega lika ga obenem tudi »zaključuje«.
Toda zaključuje kot koga?

2.2 Jezikovna ikona, prvič

K ikoni lahko pristopimo na dva načina: k ikoni kot znaku (kjer gre za teološki
vidik, ki se mu je posvečal predvsem Florenski) ter k jeziku ikone (kjer gre bolj za
pragmatični vidik, ki se mu posveča Uspenski v Semiotiki ikone). Mi bomo ikono-
grafsko upodobitev skušali pravilno prebrati in jo nato s pomočjo Florenskega osmisli-
ti v romanesknem kontekstu.

Pri ikoni gre za ontološko povezanost upodobitve in tistega, kar se upodablja. Flo-
renski pojasnjuje: »Na kratko povedano je ikonopis metafizika bivajočega – ne ab-
straktna metafizika, temveč konkretna […]. Upodobljeno na ikoni, vse v vseh podrob-
nostih, ni slučajno in je podoba ali upodobitev, ektip prvotnega sveta, zgornjih, nadne-
beških bistev« (Florenski 2003: 34). Ikonopisec ni pravi stvaritelj svetnika, ampak je to
– preko njega – Bog. Kajti ikonopisec svetnikove podobe ne ustvarja, ampak jo odkri-
va, saj ni kaj ustvarjati: lik svetnika je namreč dan, zaključen, če se izrazimo bahtinov-
sko, ikonopisec ga (z nanosom barv, v našem primeru besed) le odkriva. Zato se tudi
barva za slikanje ikon imenuje «�(���/;�(�3

Za boljše razumevanje smo na tem mestu primorani shematično razmejiti predre-
nesančno in porenesančno umetnost (gl. Uspenski 1979: 311–332). Današnji gledalec
je (oz. mora biti) statičen, da lahko ulovi bistvo, ‘slučajnost’ (ki je sinonim za verodo-
stojnost) slike, mora imeti pravo ‘gledišče’ na figure slike (t. i. centralna perspektiva).
Avtor in gledalec sta zunaj slike, v večini primerov zamejene z okvirom; prostor se
razmešča in določa glede na njiju (zunanja perspektiva). Nasprotno pa gre v stari umet-
nosti za t. i. obratno perspektivo (v nasprotju s centralno), ki je tudi notranja (v

3 Pisec ga imenuje ���+�� '�= kar prevajamo z »akter«. Vendar pa se iz izhodiščne besede da izpeljati
pridevnik ���+�� '"/��=�»dejaven«, kar nas spomni na eno osrednjih vrednot Dostojevskega – na dejavno
ljubezen. Tu najdemo enega izmed številnih motivov, ki nas prepričujejo, da je Aljoša Karamazov predstav-
nik linije t. i. ‘popolnoma lepega človeka’.

4 «�%��&�#=����(""��)/�%����)��(�'����(�������#+=��(��"(;�=���� 6����+�"����3���"�=�%�4( -�=
���� '"��"���#"�""�8�1���&� ��������(""/�=��(4��&-�(���(������������@BMRa: 5). – Spomnimo se, da
je ta ‘naš čas’ v svetovnem nazora pisatelja v bistvu ‘prehodni čas’, človek v tem času pa ‘prehodni človek’.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

nasprotju z zunanjo). Kajti ne gre za sliko realnosti (kot v moderni umetnosti), ampak
za realnost upodobljenega, za »metafizično konkretnost« (za svetnika, Boga …). Iko-
nopisec ni zunaj ikone, ampak je del prostora, ki ga odkriva, perspektiva je zato no-
tranja. V stari ruski umetnosti, pri ikoni, imamo kot laiki občutek, da ona gleda nas in
ne mi nje, tj. slike, kot je v navadi v novodobni umetnosti. Gre za pojav ‘oči, ki nam
sledijo’. Sledijo nam, gledalcem, ki smo dinamični – slika/ikona kot taka je namenjena
spremenljivemu gledišču.

Organizacijski princip stare slike Uspenski imenuje »sumiranje« oz. »sintetiziranje«
vidnega vtisa (s strani avtorja). To sintetiziranje je dveh vrst: 1. umetnik sam sumira
svoje vtise, in slika/ikona je rezultat te sinteze (na primer ikone, na katerih je svetnik v
popolnoma nemogočem položaju: v trup ga vidimo od zadaj, se pravi v hrbet, hkrati pa
je obrnjen z obrazom proti nam); 2. umetnik prepusti gledalcu, da sam sumira vtise (na
primer več ‘delnih’ ikon, razporejenih ena za drugo, ki skupaj ‘tvorijo’ celoto, do kate-
re naj se dokoplje gledalec). Velikokrat prihaja do združevanja obeh principov in sicer
se prvi princip (aktivnost avtorja) uporablja pri manj pomembnih figurah, drugi (aktiv-
nost gledalca) pa pri bolj pomembnih. Poglejmo si zdaj ikonografsko upodobitev Aljo-
ša Karamazova. Odlomek je kratek, zato ga citirajmo v celoti:

�(����&"��)/ ������"�#8��"�0(%�#"� ����"���&��=� ��"��=���5��=�������""�����"�=
���/�� -&��
������������ "!(�����/�.��� -&����0(%�#"� ��'����2��)� ���=�����#"(��
��-2 -��)�(0=�%����"�#�0(44X""-6� (#%(��-=�(�%�����)�(0�#�"(��� �"+5���������
�(������������=�����0��02��("�+#������������("�+#�=�#(�'����6=�����
�������2���
�)�� �-��=� ��������� �2�� ���%��� ��� )� �� ���� ����� 0(� "�2�� H�2�����!-=
	��
�����������2���0��)<+��������5��)��#���-�(#�����)�(0-��(��)/�%���%�����
H�2�����!�� 333������-2��)�2(���"+"'�(����/�/�(����2��-�"�X�����%-2�3������(���"(e
�������������1976a: 18; poudarila U. Z.)

Opraviti imamo s pravcato jezikovno ikono, uokvirjeno z vzkliki pripovedovalca:
»Točno tako je bilo tudi z njim« ter končnim »Kakšna slika!«. Kdo je v tem primeru
ikonopisec? Nihče drug kot sam Aljoša, ki se spominja. Najprej je dano ozadje: tih,
poletni večer z odprtim oknom (Florenski pravi, da je ikona okno v [drugi] svet!), temu
sledi centralni prizor: mati Sofija (morda Božja modrost?) z otrokom, kar v bistvu
podvaja motiv Bogorodice z Jezuščkom na sveti podobi, pred katero le-ta kleči. Se
pravi, da zremo oz. v nas zre metafizična konkretnost (Sofija-Bogorodica, Aljoša-Jezuš-
ček), saj gre za ontološko povezanost ikone s pralikom. Prav tako je občutna notranja
perspektiva: Aljoša, ki je v tem primeru ikonopisec, se nahaja znotraj ‘odkritega’, v
materinih rokah. V tem primeru jezik (jezikovna umetnost) lepo izraža t. i. sumiranje/
sintetiziranje vidnega vtisa: mi, bralci/gledalci, vidimo jokajočo mater od zadaj, kako
kleči pred sveto podobo obrnjena proti kotu (prim. hrbet svetnika), hkrati pa vidimo
tudi njen obraz: »� X;( 0(%�#"�  � ��� #�2 �  �!� ����� #(���� /.../ �"� )/ �
����-% X""��, "� %����(�"��« (����������� 1976a: 18). Prav tako je uresničena
tudi tradicionalna statičnost ikone. Sofija sicer joka, kriči in histerično hlipa (česar na
ikonah nikoli ni), vendar je vse to podano v jeziku, ki odseva določeno vrsto statike:
pridevki, ki se nanašajo na jokajočo, so deležniki oz. deležja (prim. poudarjene izraze
v odlomku), od katerih predvsem zadnji izražajo sočasnost oz. ozadje dogajanja; zato

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

bi bil od izraza ‘statičnost’ bolj umesten izraz ‘brezčasnost’. Tako razumevanje potrjuje
tudi simbolično pojmovanje ikone kot znaka in njene ontološke povezanosti z »drugi-
mi svetovi« (rus. �#��/��"/���3

Ustaviti se moramo še pri nekem detajlu, ki – kot pravi Florenski za vse ‘detajle’ na
ikoni – ni slučajen. To so žarki zahajajočega sonca. Svetloba v jezikovni ikoni ustreza
zlati ne-barvi na ikonopisu. O zlatem na ikoni Florenski pravi: »To zlato je čista brez-
primesna svetloba in ga nikakor ne postaviš v vrsto barv, ki jih sprejemamo kot odse-
vajoče svetlobo: barve in zlato vidno ocenjujemo kot pripadajoče različnim sferam
bivajočega« (Florenski 2003: 41). Če se torej vsi ostali pridevki (barve) nanašajo na
realnost, čutnost upodobljenega oz. ‘odkritega’, se ta svetloba (zlato) nanaša na »dru-
go sfero bivajočega«. To pa znova potrjuje naše analize. Omenjeno svetlobo, sonce in
njegovo povezanost z božjim bo še bolj utrdila druga jezikovna ikona v Bratih Kara-
mazovih – ‘odkrivanje’ starca Zosima.5

Vsi ti motivi torej Aljoša zaključujejo kot človeka z elementi svetosti. Vendar bodi-
mo pazljivi. Aljoša skriva v sebi tudi drugo, karamazovsko plat, saj je nenazadnje sin
perverznega sladostrastneža Fjodorja Pavloviča. Če mu sledimo skozi roman, opazi-
mo, da tudi ni dosleden asket (rus. «(�������%����4"��»). Aljošu niso tuja bolj ze-
meljska čustva: do Lize čuti privlačnost (kot moški do ženske, razmišlja tudi o potom-
stvu ipd.), obvladuje ga jeza, bes, predvsem pred in neposredno po smrti starca Zosima
doživi trenutek nevere, dvoma, brezupa in malodušja. Vidimo, da Aljoša ni idealno
pozitivni pol (tj. svetnik) binoma Aljoša – Ivan. A vendar je ta opozicija prav tako
nakazana že v samem uvodu: ko pripovedovalec govori o Aljošu, pravi, da je on »srčika«
dobe, ostali pa so »prah«, ki ga bo odnesel veter: «�)��"���� '���&-�(��{"�����2�(|
&(��"���'����)���) �"��=�(�"(%�����=�)/�(������(�=�&����".��=�%�4( -�=���"����
����)���"����(0�����!���"-�!� �2�=�(����( '"/�� 6����2��1%�5��7����=��(��#.
"�)-�'�"(% /�"/#������#=�"(����#+�%�&�#-.������"�2�������( ��'��������������
1976a: 5). Prav misel o prahu, ki ga je/bo odnesel veter, v romanu za karakterizacijo
Ivana uporabi Fjodor Pavlovič. Ivan v tem smislu je Aljošev protipol, kar potrjuje tudi
njegov zunanji in notranji oris.

V nasprotju z Aljošem je bil Ivan kot otrok zaprt vase in čemeren. Kmalu je poka-
zal velike sposobnosti za učenje, večino časa preživel v tekstih in abstrakcijah in se
razvil v intelektualca evropskega kova, »evklidovske geometrije«. V primerjavi z Aljo-
šem se je Ivan vedno preživljal sam, z inštrukcijami in pisanjem člankov ter črne kro-
nike. Zgovoren je psevdonim, ki ga je uporabljal – »očividec«. Za Ivana je namreč
večkrat rečeno, da se življenja ni udeleževal, da je bil vedno pristranski opazovalec, ki
je povsod nosil s seboj svojo beležnico in nizal vanjo »dejstveca«. Ivan je bil odtrgan
od zemlje, od epohe, živel je v abstrakcijah, v katerih Boga, ker ga s svojim umom ni
mogel dojeti, morda ni in je zato »vse dovoljeno«. Če ima Aljoša osnovo, ki je podoba

5 Preden nadaljujemo z našim razmišljanjem, se ustavimo pri pojmu jezikovne ikone. Razlika med slikar-
stvom, ikonopisjem in literaturo je velika, težko govorimo o pravi ‘sveti podobi’, saj operiramo s popolnoma
drugačnim kodom! Gre nam za to, da so navedeni odlomki občutno drugačni od njihovega konteksta (morda
tako, kot so ikone drugačne od običajnega slikarstva?), da smo pri omenjenih znanstvenikih naleteli na
pojme ‘jezikovne ikone’ ter da so se nam zdeli – na določenih, tj. dveh mestih – umestni. Tako da jih kljub
morda sporni osnovi vpeljujemo v tekst.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

matere pred sveto podobo, je Ivanov temelj samotarstvo, napuh, sumničavost, nezaup-
ljivost do ljudi in do sveta, v katerem otroci po nedolžnem trpijo in so odrasli brez
izjeme grešniki.

Vendar tako kot Aljoša ni absolutno pozitivni pol, tudi Ivan ni absolutno negativni
pol, Aljošev ‘hudič’, pa čeprav z razvojem sižeja dobiva hudičev(sk)e lastnosti. To je
samo en Ivanov notranji glas, ki ga lahko imenujemo ‘smerdjakovski’ glas. Del Ivana
je popolnoma nasproten. Dokaz za to so hudi notranji boji in ekstremni psihični pre-
skoki, ki jih junak doživlja: od besed o tem, kako ljubi spomladansko listje in človeka,
ne da bi vedel, zakaj ga ljubi, preide k zavajanju Smerdjakova s teorijo o vsedovoljeno-
sti, vrača vstopnico Bogu, odpotuje iz mesteca, čeprav ve, kaj se pripravlja. Ivan hoče
verjeti, a ne more, hkrati pa ne more ne-verjeti oz. sprejeti zgolj premiso, da je vse
dovoljeno, ker del njega ve oz. čuti, da ni tako. Na njem samem pa je, da gre skozi
preizkušnjo, trpljenje. Aljoša in njegovo usodo zaključuje jezikovna ikona, Ivanovo
usodo v obliki »pozitivne rešitve problema« pa (morda) predvidi starec Zosima:

7 ���(��1������%����"����;X"=�����1��#��(;���� �����2���=��)��"(���+�� '"�����)-��
�(0��;�"�+�333

7 ��#�4��� ��)/�'��"����#"����;X"9�F�;X"��������"-�%� �4��� '"-69�7�%���� 4( 
���(""���%�(;��(�'���("��X������&=���X����(���.���"��)<+�"�#���- /)�����#���+
"(���(�!(3

7 �� ��"��#�4�����;��'�+���%� �4��� '"-6=����"���2�(�"����;���+���������!(�� '"-6=
�(#�� 0"(���� 1��� ��������� �(;�2�� ����!(C� �� �� 1��#� ��+�#-�(� �2�3� ������������
@BMR`8 ?R�3

Pot po prvih zaključujočih momentih junakov je končana, zdaj se začenja poto-
vanje prek postaj, ki nam bodo pomagale zapolniti (binarni) mozaik.

3 Druga postaja. Avtorstvo junakov

Pesnitev je v terminologiji Dostojevskega označevala več stvari: (dvofazni) ustvarjal-
ni proces, genološko kategorijo (‘pesnitev’ pri Dostojevskem z izjemo Dvojnika vedno
označuje sekundarni žanr, ‘tekst v tekstu’), estetsko kategorijo (pesnitev kot posebna
pesniška vizija sveta, ki, če že ne razkriva, vsaj govori o velikih temah, o smislu in
skrivnosti človekovega bivanja), t. i. žanrski spomin, se pravi samozavedanje in samo-
kritiko žanra ter ubeseditev tuje besede, tujega govora. Pesnitev kot tako vse bolj opre-
deljujeta oz. zaznamujeta univerzalnost, se pravi ključna vprašanja dobe, ter njen
ustvarjalec.6 V primeru Pesnitve o velikem inkvizitorju gre za t. i. tekst v tekstu (Ivanov
oz. Inkvizitorjev govor), za estetsko kategorijo – pesniško vizijo, filozofijo Inkvizitorja
(ki morda ni filozofija Ivana Karamazova), njegov pogled na zgodovino, človeka, njego-
vo bistvo, smisel, nenazadnje – njegovo skrivnost. Pomembno je tudi, da gre pri pesni-
tvi za subjektivno vizijo stvarnosti; Dostojevski sam nikoli ni napisal pesnitve kot
primarnega žanra, to nalogo je ‘zaupal’ svojemu liku, prehodnemu človeku, z vidika
hagiografskih prvin Aljoševemu hudiču.

6 O pesnitvi na splošno in posebej pri F. M. Dostojevskem glej: Skaza 1993 in Blaž Podlesnik 2003.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

Gre za drugi, vmesni prihod Kristusa v 16. stoletju v Sevilji, žarišču inkvizicije.
Ljudje ga po nekakšnem čudežu spoznajo sami od sebe, prav tako Inkvizitor; da ga
zapreti, ga nato obišče v ječi, tam pa mu servira svojo pridigo, ki s tragičnim tonom že
meji na izpoved. Prikaže mu svojo vizijo zemeljskega raja, ki temelji na sprejetju treh
hudičevih skušnjav: čudeža, skrivnosti in avtoritete. Inkvizitor očita Jezusu, da previ-
soko ceni ljudi, saj je človek le beden stvor, ki je dar svobode spremenil v neznosno
breme. »Oni«, ki vedo, da se je Kristus zmotil, se bodo žrtvovali za človeštvo: človeku
bodo vzeli svobodo – pravzaprav jim jo bo celo človek sam prinesel k nogam –, zato pa
ga bodo nahranili in mu dovolili, da se igra ter greši. To srečo, ta raj mu bodo omogoči-
li v Kristusovem imenu, in to bo edina laž, kajti le »oni« bodo vedeli, da Njega ni, da
po smrti človeka čaka nič. S tem svojim podvigom (žrtvovanjem za človeštvo), ki ga
bodo izbranci plačali s trpljenjem (saj lažejo), bodo zaključili Kristusovo delo na zem-
lji. Od tod tudi Inkvizitorjev srd: Kristus ni nikomur več potreben, še več, celo moti
uvajanje raja na zemlji.

Kakšen je ta raj? To je zaprt svet, determiniran, brez svobode in upanja, svet, kjer je
dialog z Božjo besedo, Logosom, končan. To razkriva tudi jezikovno-stilna podoba
inkvizitorjevega govora z rabo dovršnih glagolov, ki označujejo enkratno, zaključeno
dejanje v preteklosti oz. prihodnosti, z rabo besed, ki semantično izražajo finalnost
(konec, končati, končano 333�8���(��/���%�(�(�"���#��;'�"�&�2��%��)(� +�'�����#-=
&���-4����(0("����)���%��4��3�T333T�7��(=��� ��1���"(#�����2������ �=�7�%���� 4(��
�"� N��(���P� ����2���#���+�"(�"�2�� NU����(P=� 7�"��#/�������� ��"(��"�!�1��
�� ������#+����X3�:+�"(�!(�'�������#/�#-&� ��'���1��6����)���6=�"����%��'�1��
�������=����������������	��« �������������1976a: 228–229). In še: ���5������

�"�=� ��5��������
� ��� �#+� ���X� �� 0(� 2��)�#�������
� ��!� ����
!3����#/
��5�("�#����������� +��5�4�� �&(��'+�)-��#�#("��'��5�"(2�(����"�)��"�6��
��&"�6���������������1976a: 236; vsi poudarki U. Z.).

Čeprav (oziroma ravno zato, ker) je Ivan avtor Pesnitve, ga ne smemo enačiti z
Inkvizitorjem. Čeprav Inkvizitor v uvodu v Pesnitev govori o trpljenju otrok, vrača
vstopnico Bogu ter napačno citira Biblijo, je sam le eden od Ivanovih hudičevskih (tj.
negativnih) dvojnikov. O tem, da Ivan v teku romana dobiva čedalje več hudičevskih
potez, nas prepriča tudi opis njegove zunanjosti, ko se brata poslavljata. Aljoša s pogle-
dom sledi Ivanu in ugotovi, da ima brat eno nogo krajšo kot drugo: «:�&�#-.��
0(%��#��� ����-2=�&���)�(����("���X���(�.����(��(&��(+�'���&���-�"�2��%�(���
% �&�=� �� ���0(���2 +���'=��(4���+�"�4�� ���2�3�����2�(��"�1��2��"�� 0(#��� 
%��4��3� ��� ���-2� �"� ��4�� %����"- �+� �� %�&��� %�)�4( � �� #�"(��/�6�
�������������1976a: 241).

Tekst, ki ga Aljoša sestavi po smrti starca Zosima, obsega dva dela, biografskega in
t. i. teoretičnega. Prvi del je zanimiv predvsem zato, ker prikazuje Zosima kot t. i.
‘velikega grešnika’: po zločinu (izzivu na dvoboj) se spokori in odide v samostan žrtvovat
svoj ‘jaz’ za ‘vse in vsakogar’. Za nas je pomenljivejši drugi del, ki ga lahko beremo
kot nekakšen odgovor Ivanu in njegovi Pesnitvi. O Inkvizitorju in »njegovih« Zosima
pravi: �������"-� -� "�5�#�&�(�� '"���,("�(0��� )� ��=� &�#� -� "(�3�D/� +��+
-������'�+� �%�(��� ���=� "�=� �����2"-��U����(=� ��"&(�� ��#=� &��� 0( '6��#��
����'6=��)������'�0��X������'=�(��0� ��;���#�&'�%�2�)"���#�&�#��������������

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

@BMRa: 288). Zosima razvija misel o ruskem narodu kot narodu-bogonoscu in o njego-
vem poslanstvu, s čimer se neverjetno približa mesianističnim mislim samega Do-
stojevskega (gl. ������������>AAA8�@@S7@@M=�@SR7@?@�3� Kw}y_�_\va~gy_� uv^vl_�člo-
veka, njegovemu pojmovanju življenja in smrti ter »niču«, ki nas čaka po njej, Zosima
zoperstavi podobo človeka kot bitja, ki je povezan z »drugimi svetovi«, višjimi, od
koder izvirajo naše misli in čusty`8��D"�2���"(�0�# �����"(�����/��=�"���0(#�"���2�
�(���("��"(#��(�"����������""����*-*�"���4�������+0��"(;�����#���#��"/#=
��#���#�2��"/#����/�;�#=��(������"��"(;�5�#/� �����&-�����"�� 0���'=� (� �
#��(5��"/5���������������1976a: 290). Tudi slogovno-jezikovna podoba Zosimove
besede je popolnoma nasprotna Inkvizitorjevi: paralelizmi, inverzije, nasičenost bese-
dila s cerkvenoslovanizmi in bibličnimi reminiscencami v nasprotju z (jezikovno-slo-
govno) finalnostjo Pesnitve ustvarjajo občutje večnosti, brezčasne skrivnosti, kar še
podpira vsebina, ki je, če malo posplošimo, pridiga o veri, upanju in ljubezni.7 Aljoše-
vo Žitje kompozicijsko sledi Pesnitvi in na bistvene probleme človeka, večna vprašanja
odgovarja na popolnoma drugačen način. S tega vidika je njun status enakopraven. A
ne smemo pozabiti, da je pesnitev subjektivna vizija sveta in stvarnosti, medtem ko je
žitje kot tako utelešenje božje besede, Logosa; v žitju ima vse, kar se dogaja, dva
smisla, zemeljskega in večnega. Poleg tega je Aljoševo Žitje napisano, Ivanova Pesni-
tev je zgolj pripovedovana, Inkvizitor je izmišljena figura, je plod Ivanove domišljije,
Zosima pa je realna oseba (gre seveda za romaneskno realnost). Vsi ti momenti rušijo
navidezno enakopravnost tekstov in vizij, ki jih teksta ponujata, in zdi se, da Aljoševo
Žitje in Zosimove vizije predstavljajo ‘srčiko’ (dobe), čeprav morda še ne opredeljeno
oz. dejavno. Kajti ne smemo prezreti, da sta obe stvaritvi nedokončani, odprti, kar
pomeni, da zadnja beseda še ni bila izrečen, da je praktično še vse mogoče. Ali pač ne?

4 Tretja postaja. Sen junakov

Po starčevi smrti se Aljoša znajde na najnižji točki: izkusi slabotnost svoje vere,
izdala ga je »višja pravičnost«8 – truplo Zosima je namreč začelo razpadati, zavel je
mrliški duh.9 Ko se Aljoša vrne v samostan, takoj vstopi v sobico, kjer v krsti počiva
starec, poleg njega pa oče Pajsij glasno bere Evangelij. Aljoša najprej zapade v polbud-
no stanje, v katerem še razloči evangeljske pasuse o poroki v Kani Galilejski in Jezuso-
vem čudežu. Tudi bralci smo skupaj z Aljošem pritegnjeni k neposrednemu poslu-
šanju-zrenju Božje besede, Logosa.

Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

M�na_j3�v^ovjg}8��H�(�'+=�"��)�����'�2��5(� 6���=� ���
��&� ����(������2��5���2�=��)������-4
%���)���"�#����$� ����� �� ���'����5� ����� "(� 0�# �3�%���
����X� ��0�("���"�#��=� ��!� ����
�(4�-6�%��&�"�-3�
(4�/�� �����=��(4�/�� -&�"�#�$� ���
�3�%���
��4����"/4=� ���
���(���"�+=
 ���
�� ��+�-6� ��*'3� H-��;'� ���
!� ��+�-6� ��*'� �� �(�"-�"�#���%����2"�;'� �� ��*(5�
��������������@BMR`8�>LB�3

8 Aljoša na očitke, da si želi čudeža, odgovarja, da ne išče čudeža, ampak »višjo pravičnost«.
9 Da bi Aljoša mogel izraziti svoje stanje, se v pogovoru z Rakitinom posluži Ivanovih besed: pravi, da

se ne punta zoper Boga, da le ‘njegovega sveta ne sprejema!’ To stanje torej ni njegov svet, tja njegov jezik ne
seže, moral si je sposoditi jezik Ivana, da je lahko zaobjel duhovno stanje, ki mu je tuje.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

4.1. Jezikovna ikona, drugič

Po končanem branju nastopi Aljoševo »sen-videnje« (rus. «��".����"��»). Lite-
rarni model tega poglavja je t. i. videnje v žitjih svetnikov. Tema teh ‘videnj’ je božje
razodetje, ki po pravilu spremeni življenje svetnika-vidca. Tako je tudi z našim juna-
kom. Iz stanja globoke krize se v tišini samostanske celice Aljoša potopi v sen – v se-
nikono oz. stik z ‘drugimi svetovi’.

:�&�#-��(0���2(���+���#"(�(�T333T��5��(�T33./ ���'�1���)�(�=���(�')(�/.../��(=���"�&"�3�������2����=
������#� ��/�����+�������X (+��� %(��� /.../ 2���4��%��#-��/��(�5����� �"9��������1��9�
��9
�%+�'��(0���"- (�'���#"(�(� /.../�
������(X���(#��0.0(�)� ';�2����� (9�
(�� /.../����"�0���'9��(
���'��"���2��)��/.../�����"���0���'�/.../����( =�-���( �#�"+=���X���6�(�/.../����%���e
�(=���"�#-=���"�#-�%���;X ��"=��-5�"'������(��&��=���#� ��#��#��*�"�(#��"(� �!�=��(����"/�
����5���#�6*���+3 [...] E�!������/������2 (0(���+6�3
[...]
7 ���� �#�+=�7�%���� 4(����-5�"'������(��&��=�–�%'X#���"��"����=���"���(������"����=��� ����C

����;'=���� '���2�����9�������4�"�5���"�����(=�������%��#-��/��(�5����� �"=���"��"����
%��)-��3�d�2������;'�+�"(�#�"+9�V� -����-�%��( =�����+���0���'3���#"�2���0���'��� '���%�
 -������%��( �=�%����"����� '���#( �"'���� -�����3�d���"(;���� (9 [...] �(&�"(�=�#� /�=
"(&�"(�=��������=��� �����Xe�/.../�������;'� ���� "!��"(;�=�����;'� ���/��2�9

7 H�6�'�/.../ "���#�6�2 +���'�/.../�7�%��;�%�( �� X;(3
7 ���)���+��2�3����(;�"��� �&��#�%����"(#�=�-4(��"��/����6�����6=�"��#� ������)����"�&"�=

"(#��0� 6)���-%���)� �+������� ���+���"(#�=����-�����"� %����(*(��=�&��)/�"��%������( (�'
�(����'�2�����=�"��/5�2������4�X�=�"��/5�)��%���/�"��0��X����-4��"(����������� (�����������
@BMRa: 326–327).

V zgornjem odlomku lahko – sledeč Uspenskemu – prepoznamo »ikono z žitjem«
(Uspenski 1979: 284–285), kjer osredje-ikona oz. kanon (podoba starca Zosima) pred-
stavlja neposredni duhovni stik z gledalcem/bralcem (Aljošem/nami), stranske ‘slike’ pa
so pripoved o življenju starca (žitje). Avtor oz. ikonopisec je tudi v tem primeru Aljoša,
saj sanja on. Znova gre za t. i. notranjo perspektivo: Aljoša/ikonopisec se nahaja znotraj
ikone, na poroki v Kani. Prav tako je jasno izražena t. i. obratna perspektiva, saj se gle-
dalčevo/Aljoševo gledanje prenese na sliko/ikono in ustvari efekt slike-starca, ki se pre-
mika: starec Zosima, smehljajoč se in sijočih oči, vstane izza velike mize in se približa
Aljošu/gledalcu oz. bralcu. Ta centralni del omogoča neposredni duhovni kontakt starca
in gledalca/Aljoša oz. bralca. V našem primeru se ta stik realizira neposredno, fizično,
kar simbolizira pravi duhovni stik spečega Aljoša z mrtvim starcem oz. njegovim pra-
likom. Uspenski v svoji razpravi poudarja, da je za pravilen kontakt potrebno, da sta
starec in ikonopisec enake veroizpovedi. Aljoša je Zosimov učenec, zato smo glede učinko-
vitosti kontakta lahko pomirjeni. Kaj, kakšna energija se preda v tem kontaktu?

Starec se ozre okoli sebe in vidi ‘fresko’, ki je njegovo življenje: to sta ženin in
nevesta (ljubezen), to so veseli svatje, ki so tudi »poda(ja)li čebulico« (žrtvovanje za
drugega), to je vino iz vode (čudež), to je sonce (Kristus). Glede ‘žitijskega’ dela (te)
ikone si spet pomagajmo s Florenskim. Tu namreč ne gre le za preteklost, se pravi za
prikaz življenja, kakršno je bilo, ampak tudi za prihodnost: »Ikona je podoba bodočega
veka; omogoča (kako, o tem ne bova govorila) preskočiti čas in zagledati, čeprav
omahujoče, podobe – ‘kot pri vedeževanju z zrcalom’ – bodočega veka« (Florenski
2003: 38). Se pravi, da je to, kar je prikazano, podoba bodočega veka, naše prihodno-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

sti, ki bo torej ljubezen, veselje, žrtvovanje za druge, radost, izpolnitev ipd. Nad vsem
tem bo bdela podoba njega, ki je (kot) sonce. To pa nas vrača neposredno k jezikovni
ikoni Aljoševe matere, kjer je bila božja prisotnost nakazana z žarki zahajajočega son-
ca. Podoba Kristusa je tod specifična, ustreza podobi, ki jo je o njem imel sam Do-
stojevski. Kristus je kljub veličini milosten: poln ljubezni se je ‘ponižal’ do človeka, se
z njim veseli in čaka novih ljudi. Čakanje novih gostov spominja na drugo idejo Do-
stojevskega – da na koncu (ob drugem prihodu?) čaka odrešitev prav vse, grešnike in
svetnike, za večno.

Druga jezikovna ikona znova ‘odkriva’ lik Zosima v njegovem bistvu, čeprav je bil
ta že zadostno zaključen. Aljoša Karamazova pa avtor znova zaključuje (oz. to zaključe-
nost utrjuje) z novim ikonografskim ‘odkrivanjem’ njegovega lika: z njegovo poveza-
nostjo, neposrednim duhovnim kontaktom z drugimi svetovi, s t. i. velikim časom, s
preteklostjo in prihodnostjo, ki je, če se lahko tako izrazimo, zlati vek, raj na zemlji.
Aljoša tu doživi svoj usodni uvid – uvidi svojo prihodnost (cesto), o kateri je že toliko-
krat prerokoval Zosima. Pod težo te podobe v srcu in Zosimove vere v moč ‘podajanja
čebulice’ (tj. žrtvovanja sebe za drugega) se Aljoša sesuje, pade na zemljo, s katere
vstane za vse življenje utrjen borec. Tri dni po tem Aljoša odide iz samostana.

Na tem mestu bi bilo zelo plodno povleči vzporednice med bahtinovskim zunajbi-
vanjem avtorja v odnosu do junaka ter odnosom ikonopisca do ikone ali pralika, ki ga
‘odkriva’. Ker bi to presegalo meje naše razprave, naj na kratko nakažemo samo bi-
stvo. Glavna principa, s pomočjo katerih diskurzivne prakse oblikujejo sfero nediskur-
zivnosti, sta dialog in monolog. Dialog bogati dve kulturi oz. dva človeka, premaguje
zaprtost vsakega posebej, medtem ko je dobršen del monologa/monološkosti nujen, da
bi vsak izmed njih ohranil enotnost in celostnost smiselnega sveta, svetovnega nazora
(rus. «#�����00��"��»). Monolog je torej nujen, da se ohranja razlika, medtem ko
dialog le-to vsakič znova ustvarja. Glavno mesto, kjer se te razlike zavemo, pa je t. i.
zunajpoložaj. Le v tem položaju spoznamo drugega kot Drugega. Spoznamo njegovo
monološko danost in dialoške možnosti oz. potenciale. Pri ikoni nas morda lahko zave-
de t. i. notranja perspektiva. Vendar ta notranjost ne nasprotuje zunajpoložaju. Kajti
kljub notranji in obratni perspektivi je določen del zunanje nujen, da ikono zamejimo.
Prav tako notranjost perspektive ne pomeni subjektivnosti, vživljanja ali stapljanja s
predmetom. Nasprotno, to prehajanje iz ene v drugo perspektivo omogoča večje števi-
lo ‘vidnih vtisov’, ki jih nato ikonopisec »sumira« oz. »sintetizira« v odkrivanju pra-
lika, v katerem ni, kot pravi Florenski, nobene naključnosti. Lik je dan in kot tak je za
ikonopisca absolutno Drugi. Dinamična perspektiva oz. spremenljivo gledišče pa iko-
nopiscu zgolj omogoča, da doseže čim večjo realnost podobe (prim. »metafizična
konkretnost«). Kljub temu pa ne gre za okostenelo podvajanje, kopiranje podob, kajti
vsaka ikona posebej ima ontološko vez s pralikom, se pravi, da preko zunanje podobe
lika predaja tudi duhovno energijo upodobljenega. Ikonopisec torej dojema (podobo)
svetnika kot Drugega, z odkrivanjem pralika spoznava njegovo monološkost (tj. enkrat-
nost), hkrati pa s tem, ko ga ‘odkriva’ in dopušča pogled v druge svetove oz. omogoči
pretok energije, spoznava dialoške potenciale (pra)lika. V ikonografskih opisih Aljoša
pa tudi starca Zosima gre potemtakem za kar najbolj realizirano zunajbivanje avtorja
glede na junaka.

Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

Od očetomora dalje Ivanova razdvojenost narašča. Problem njegovega srca je dobil
praktične razsežnosti, in Ivan je prisiljen, da ga kar najhitreje razreši. Ve, da je v primeru,
da je morilec Smerdjakov (in ne Mitja), kriv tudi on, saj ga je spodbujal. Njegovo no-
tranjo krizo začuti Aljoša in pravi, da ga je Bog poslal, da Ivanu (do)pove, da ni morilec.
Vendar Ivan kot podtalni človek beži pred tujo, zaključujočo besedo, poln je izmuzljivih
besed, ki mu vedno omogočajo odprtost, nedorečenost, pobeg, zato je do Aljoševe
zaključujoče besede sovražen, kategorično prekine z njim stike, češ da »prerokov in epi-
leptikov« ne prenaša.10 Namesto tega pa Ivan kar trikrat zavije na obisk k Smerdjakovu,
kjer mu ta postopoma odkriva svoj zločin. Z zadnjega obiska Ivan odide odločen, da se
naznani na sodišču. Vendar je noč še dolga; Smerdjakov realizira skrajni pomen premise
o t. i. vsedovoljenosti in se obesi, Ivan pa doživi svoje srečanje z dvojnikom-hudičem.

Hudičev govor je na nek način filtriran Ivanov notranji glas, avtorefleksija, polna
francizmov, parodičnega citiranja Biblije,11 ironičnega odnosa do Ivanove preteklosti,
njegovih sanjarij, želja in, nenazadnje, do njegove odločitve o naznanitvi. Hudič mu
naravnost pove, da ga vodi med vero in nevero, da ga skuša zadržati v stanju ‘med’,
stanju dvoma ali, če se izrazimo drugače, v »grdi neskončnosti« (rus. «�-�"(+ )����.
"�&"���'»); s tem kljubuje Zosimovim preroškim besedam o »pozitivni rešitvi pro-
blema« Ivanovega srca. Hudič nam postreže še z eno vizijo zemeljskega raja (s pesnit-
vijo Geološki prevrat), ki je – tako kot Inkvizitorjeva – popolno nasprotje Zosimovi: ni
postopna, z ohranjanjem spomina in tradicije, ampak eksplozivna, hipna. Ko v človeku
ubijemo idejo o Bogu, se rodi t. i. človekobog, ki mu je vse dovoljeno, in tako si uredi
kraljestvo po svoji želji, brez moralnih pravil, zadržkov in slabe vesti. Nekoč bo nasto-
pilo kraljestvo medsebojne ljubezni, saj bo človek dojel, da je smrten, da po smrti ni
ničesar in da življenje traja le trenutek, zato trenutka ne bo izrabil za pritoževanje nad
smrtjo, ampak za okrepljeno ljubezen do sočloveka; ljubezni mu tako ne bo treba hra-
niti za življenje po smrti. Zaradi splošne človeške omejenosti in topoglavosti, pravi
hudič, bo ta čas nastopil zelo pozno, zato ima vsak, ki je že usvojil to formulo raja na
zemlji, pravico, da se organizira, kakor sam želi, po načelu, da je vse dovoljeno. Dialog
s hudičem Ivana oropa še zadnjih moči; ko pride Aljoša, se Ivan ‘zbudi’ iz more, a
počasi že izgublja zavest. Aljoša ga spravi spat in sam leže poleg njega. Znova začuti
Ivanovo dilemo in z upanjem pomisli: «D-�� 2����2� ��;�"�+, 2 -)��(+ ������'!
[...] �(, – "�� ��' � 2� ��� � X;�, – �(=� �� '��#���+����-#��=� ���%��(0("�6
��("(�"�����-4��"��%������C�"���"�%���X����%��(4��e�H�2�%�)����e�� �������("��
��������%�(��/=�� ��[...]�%�2�)"�����"�"(�����=�#��+���)�������#�0(���=�&���%�� -4� 
��#-=����&���"����������������������1976b: 89).

10 Ta izenačitev je pomenljiva; Ivan namreč izenači Aljoša (prerok) in Smerdjakova (epileptik) in ima –
z določenega vidika – prav, kajti oba, Aljoša in Smerdjakov, sta Ivanova dvojnika, pri čemer prvi predstavlja
Ivanov pozitivni pol, Smerdjakov pa negativnega. Teme dvojništva se v naši razpravi ne dotikamo, saj prese-
ga njene tematske okvire.

11 Prim. francizme in ironično navajanje biblicizmov pri hudiču z Zosimovimi cerkvenoslovanizmi in
bibličnimi parafrazami. Pri prvem glede na kontekst (Ivanov razkrajajoči se um, blaznost) vse to nastopa v
funkciji popolne diskreditacije Ivanove ‘evropskosti’, načitanosti, njegove filozofije ‘vsedovoljenosti’ in
evklidovskega uma. Pri Zosimu pa nas v nasprotju s tem napeljujejo na čas Svete Rusije, do-civilizacijske
dobe (prim. v nadaljevanju o svetovnem nazoru Dostojevskega), ter centralni element ‘religije’ Dostojevskega
– Evangelij.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

5 Četrta, zadnja postaja

Naslov petega poglavja dvanajste knjige četrtega, tj. zadnjega dela Bratov Karama-
zovih nosi naslov Nepričakovana katastrofa. Ivan Karamazov, psihično in fizično po-
polnoma izčrpan, cinično napade občinstvo, češ da si želi »smrti očeta«. Po tem izgre-
du ga straža odnese iz dvorane. Ivanova maksima, da je vse dovoljeno, če ni Boga in
nesmrtnosti, je popolnoma kompromitirana: dejanski očetomorilec Smerdjakov se je
obesil, Mitja je po nedolžnem obtožen, Ivan, nosilec ideje, zblazni in svojo romanesk-
no vlogo konča s hudičevim krikom.

Drugače je z Aljošem. Tridelni Epilog se konča s poglavjem Iljušečkov pogreb.
Govor pri kamnu, kjer se pripovedovalec umakne, Aljoša pa nagovarja zbrane otroke,
kakor je Kristus nagovarjal apostole. Aljoša poziva malčke k večnemu spominu (za
umrlim), ko pa ga Kolja Krasotkin vpraša o odrešenju in vstajenju od mrtvih, Aljoša
pritrdi: «��%��#�""�� �����("�#=� "�%��#�""�� -����#� �� ���� �� �� �(����"�
�(���(4�#���-2���-2-���X=�&���)/ ����������������1976b: 197). S tem se Aljoševa
misel o vstajenju, ki predstavlja konec romana, vrača k njegovemu začetku, tj. k uvod-
nemu evangeljskemu motu o pšeničnem zrnu.

6 Sinteze

Rezultati analize odnosa avtorja12 do junaka so pokazale več zaključujočih elemen-
tov: Aljoša se nam na več ključnih mestih romana, kjer je, kot smo ugotovili, položaj
zunajbivanja avtorja najbolj trden, odkriva kot svetnik. Toda z upoštevanjem njegove
neizoblikovanosti, šibkosti njegove vere ter vseh elementov grešnosti, lahko zaključi-
mo, da ne gre za svetnika, temveč za junaka, ki nosi elemente svetosti in je približek
tistemu, čemur je Dostojevski dejal »popolnoma lep človek«. Aljoša večkrat ponavlja
geste oz. situacije Jezusa Kristusa, v čemer lahko vidimo tisto še-ne-izoblikovano »po-
sebnost« njegovega lika, o kateri govori pripovedovalec v uvodu.

Na prvi pogled najbolj izoblikovani junak je Ivan Karamazov, nosilec ‘dejavne
ideje’, a je v romanu zaključen na morda najbolj paradoksalen način. Arhitektonika
romana razkriva degradacijo njegove ideje in življenjske filozofije, s čimer je povezan
njegov duhovno-duševni zlom, njegova, če se lahko tako izrazimo, smrt. V nasprotju z
Aljošem, ki z razvojem sižeja doživlja svoj razvoj (po krizi vere doživi duhovni vzpon
in preroditev, duhovno raste vse do konca romana in doseže – morda umetniško rahlo
neprepričljiv – vrhunec ob govoru pri kamnu), pripovedovalec vseskozi razkriva Iva-
novo »breztemeljnost« (rus. «)��%�&��""���'�� in ga na ta način zaključuje kot prehod-
nega človeka prehodne dobe.

Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

12 »Prvotnega« in »drugotnega« avtorja, ki pa se ju v praksi ne da shematično ločiti, saj se kategoriji
prepletata: štirje junakovi momenti – prostorski, časovni, vrednostni ter smiselni, poznavanje katerih pred-
stavlja tisto transgredientno gradivo, s katerim prvotni avtor junaka zaključuje, niso vedno dani neposredno,
nasprotno, največkrat se do njih dokopljemo prav skozi analizo arhitektonike /kompozicije/ lit. dela, ki pa
predstavlja del sekundarnega avtorja, zato obe kategoriji na tem mestu navajamo skupaj, tj. kot eno/tno/
kategorijo.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

Monolitnost teh zaključkov pa vznemirja več momentov. Najprej so to že citirane
Zosimove besede o tem, kako se bo problem Ivanovega srca rešil »pozitivno«. O tem
govorita tudi Aljoša in Mitja: «� -;(�=�)�(����("����5�%���0���X�3��#-�4��'=�(�"�
"(#3��"��/0�����������������������1976b: 185). V Mitjevih besedah naletimo na
pojem ozdravitve (preporoda?). Spomnimo se, da je bolezen kot prelomnica v človeko-
vem življenju, kot nov začetek ali uvid, pogost motiv v ruski kulturi: Vladimir I, veliki
grešnik, zboli in oslepi, ko pa spregleda, ne spregleda samo fizično, ampak tudi moral-
no, tako da zaživi novo, krščansko življenje. V Zločinu in kazni Raskolnikov in Sonja v
Sibiriji zbolita. Ko začneta okrevati, se v Raskolnikovu zbudi speča ljubezen do Sonje
in misel na Evangelij. Po analogiji lahko sklepamo, da Ivana čaka enaka usoda, da bo
torej s fizično ozdravitvijo nastopila tudi duhovna. Roman s svojo krožno strukturo, ki
ima konec in začetek v Aljoševi misli o vsesplošnem vstajenju, tako razlago spodbuja.

Poglavitni element, ki moti monolitno (ob)sodbo arhitektonike in govori v prid taki
rešitvi problema, je poleg ravnokar naštetih predvsem podoba Jezusa Kristusa, ki muči
tudi Ivana. Da bi odkrili smisel te naveze, se moramo vrniti k t. i. biografski osebnosti
avtorja. Spomnimo se svetovnega nazora Dostojevskega, najbolj jedrnato razvitega v
spisu Socializem in krščanstvo��������������2000: 63-65). Razvoj človeštva poteka v
treh fazah: v obdobju »kolektiva« je bil človek zlit z množico, živel je neposredno, ni
reflektiral, bil je povezan z zemljo in z Bogom. To je bilo »živo življenje« (rus. «4��(+
4�0"'��3��`�\gj�vl^vl~gj�w`b\vu_�čas »civilizacije«. Posameznik se je ločil od kolek-
tiva, izgubil je stik z zemljo in z Bogom, zato trpi, je osamljen, mučijo ga dvomi, išče
odgovore na »prekleta« (tj. večna) vprašanja, da bi se mogel orientirati v svetu. To je
»prehodno obdobje« s »prehodnim«, »podtalnim« človekom (rus. «%��%� '"/��&� �.
�����=�}_�~g�wguvmagšljiv element njegovih romanov. A kot že ime pove, je to obdobje le
prehod v tretjo dobo, v t. i. »krščanstvo« Dostojevskega.13 Ta doba bo podobna prvi,
kolektivni dobi, le da bo bogatejša za izkušnjo (trpljenja) civilizacije. Pot do »krščan-
stva ni lahka«, v pomoč (prehodnemu) človeku pa je podoba Kristusa:

��(0("�U������3�N333P���&X#�0(��"�1��2�����( (9���0��(*�"�����"�%���������""���'=���#(��-=�"�
���)��"������(4��"��%���� �=�"��%���(0-#-=�"��%����0"("�6=�(�%��"�%���������""�#-=�-4(�"�
�� '"�#-=�"�%�)���#�#-��*-*�"�6=�&��� �
�� -4(�"��������3� N333P���&X#����( 9������2"-�'
%� "�2��#�2-*����(���0"("�+����(0����+=��%� "����0"(�'����X���7������(�'�1�����&��(#��� '"�
� ��������������������2000: 64).

Kakšen je Kristus Dostojevskega? To je t. i. kenotični Kristus. Kenotični pomeni
»poniž(a)ni« (rus. «��"���&�����»: «-#( +6*�� ��)+»).14 S kenotičnim dialogom
pa imamo v mislih Kristusovo držo v dialogih z Inkvizitorjem: Kristus/človek ne izpo-
stavlja samega sebe, ne teži k utrjevanju in potrjevanju svoje osebe, mnenja, pozicije,
ne želi si premoči. V takem dialogu človek lahko pozabi samega sebe in je v tem

13 Ena centralnih vrednot krščanstva je Jezus Kristus. Ker je Kristus Dostojevskega poseben, »kenotič-
ni« Kristus (o čemer bo tekla beseda v nadaljevanju članka), je tudi krščanstvo, ki ga zagovarja, posebno in
se loči od tradicionalnega pravoslavja, ki pozna Kristusa-pankratorja. Zato  pojem »krščanstvo« v zvezi z
Dostojevskim postavljamo v narekovaje.

14 Prim. misli Aleksandra Skaze v spremni besedi k Zapiskom iz podtalja (Skaza 1995) in v članku
Roman Bratje Karamazovi (Skaza 2004/2005).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

smislu »ponižen«. Ta dialog je odkrivanje, odpiranje sebe vsem in za vsakega. Vanj
človek vstopa ne glede na nasprotnikove vrednote. Kristus v Pesnitvi molči, ne upira se
Inkvizitorju, mu ne ugovarja in se posebej ne izpostavlja. Ko ga Inkvizitor verbalno
obsodi, se mu Kristus približa in ga – poljubi! (Naj samo omenimo ponovljeno gesto
Aljoša, ko po pripovedi poljubi Ivana!) Kenotičnega Kristusa, to centralno vrednoto
»krščanstva« Dostojevskega, v romanu predstavi nihče drug kot Ivan Karamazov. Če
je Aljoša določen, zaključen kot (bodoči) podajalec čebulice, se pravi kot kenotični
sogovornik, Ivan v srcu nosi podobo takšnega Kristusa. Njegova usoda je tako ne glede
na kompromitirajoče zaključujoče momente arhitektonike romana morda res v odre-
šujočih besedah starca Zosima.

Z vpeljavo biografske osebnosti avtorja, ki jo v našem primeru pooseblja njegov
svetovni nazor, je mogoč uvid v napetost med odprtostjo (nezaključenostjo) romana ter
posameznimi zaključujočimi motivi in idejami, ki ta roman prečijo, a ga obenem pre-
segajo ter tako povezujejo z ostalimi romani pisateljevega ‘peteroknižja’. Ti motivi in
ideje so zaključujoči zato, ker so povezani s podobo Jezusa Kristusa, ki je bil, morda
edini do sedaj, »popolnoma lep človek«. Ta podoba je v umetniškem (in neumetniškem)
sistemu Dostojevskega edina, ki ni ambivalentna, zato ima posebno težo in pomen.

Na koncu se s temi ugotovitvami vrnimo še k Bahtinovemu pojmu polifonije. Ker
je mislec ta pojem prevzel s področja glasbe, si bomo poseg na to področje na tem
mestu dovolili tudi mi. V vsem ozvočenju (tj. med vsemi glasovi avtorjev, junakov,
motivi in idejami) romana Bratje Karamazovi glas (motiv oz. podoba) Kristusa pred-
stavlja t. i. »cantus firmus« Dostojevskega, se pravi tisti (avtorjev) glas, ki ostane zvest
svoji prvotni formi, medtem ko se druge glasovne partije spreminjajo v odvisnosti od
kontrapunkta. V romanu torej ne gre toliko za polifonijo, kjer so vsi glasovi, avtorjevi
in junakovi, popolnoma enakovredni, kar bi resnično pomenilo, da je konec romana
odprt in da vsi problemi ostanejo problemi, temveč za t. i. (dis)harmonično mnogo-
glasje, tj. za večglasje, kjer dominira en glas, ki namiguje na rešitev (Ivanovega) pro-
blema, ostali glasovi pa ga spremljajo in s svojim zborom utrjujejo njegovo izraznost.

LITERATURA

D�5(� �H�U���, 2000: =�����������(;���)�����)���&�������&��!&��������"���!����("��.
:����)-�28��0�(�� '�������0)-�(�3

– – 1972:  �����&��
�+�����:�����������3�D����(8��U-��4�����""(+� ����(�-�(�3
– – 2002: �����������������(�����&����&�"��@�&�H3�D����(8��F-������� ��(���3
– – 1979: I�����������������������������3�D����(8�����-������3
�3�D3���������
�
, 1976: 5������6���&�
����JK, 153�E�"�"2�(�8���(-�(�3
– – 1988:  ���&��JLML�JLLJ3�E�"�"2�(�8���(-�(�3
– – 2000: '�
���������$��3�D����(8���(2��-��3
– – @BM@8� �(%��"/�� �"�4��� �� ����(�������������2�3�N������!����� �����������

*��
�����(�:���������(3�D����(8���(-�(�3
P. FLORENSKI, 2003: Ikonostas. Likovne besede 65/66. 37–41.�3��3�E�U�&��� @BML8���� �&��

����"��� ����(�-�/�3� �&������� �������!��������(�O!��, XI� �� �������XII� ����3
D����(8��U-��4�����""(+� ����(�-�(�3

Aleksander SKAZA=�@BBS8�:�1#(�������&��������%�"�#("����3�D3�����������2�3�Slavistična
revija XXXXI/2.

Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

Blaž PODLESNIK, 2003: Pesnitev brez junaka Anne Ahmatove in tradicija ruske pesnitve od klasi-
cizma do 20. stoletja: doktorska disertacija. Ljubljana: B. Podlesnik.

Aleksander SKAZA, 1995: Zapiski iz podtalja in »podtalje« F. M. Dostojevskega. F. M. Dostojevski:
Zapiski iz podtalja. Ljubljana: Karantanija. 147–198.

Aleksander SKAZA, 2004/2005: Roman Bratje Karamazovi F. M. Dostojevski. Bratje Karamazo-
vi. (Gledališki list, SNG Drama).104–114.

B. USPENSKI, 1979: Poetika kompozicije/Semiotika ikone. Beograd: Nolit.

F��6D�

��!�"����"(;�2���"�#("�+�"(5�����+�%�"+������)�(0� (����(���� (2��2�(,�&�����
1 �#�"�/�%�� ��"�2����#("(�����������2�3�����-2��������"/=�"(���+*-6���(�'6�#�4"�
�&��(�'� ���( �2�#�� ��D�5(� �#�H(5��"/#��� �2�� ��0��(#�� �� ��#("������������2�=
�(0�()��(""/#����%���-6��&����'����(��5��2����-�(5 �(�� �����&��
�+�����:�����������
��=�����������(���+����������(�������������3������������=�%��� ��(#�H(5��"(=����0�( 
�-*�����""��"��/����#(""/��4("���7�%� �,�"�&��������#("=���������#�(�����0("�#(��
�(&�����""���"-6�%�0�!�6�%����"�;�"�6���2���6��(�����2�������"�����2�����=�"����
"�#��=�&�����+0(""���(�4������-2�#�����+#��H(5��"(=� �� ��#�&�� �=� �������������-!�.
���(""�#�%� �4�"���(����(��=��(��� ���������1��2�=���"���0#�4"������0(���;��'��2�����=
&���5(�(����"��� +����5��)� ';�5���#("��������������2�3

F�#("�����������2��7����("�"�0����(""/����#("=��� 6&(6*����� ��)+�#"�4�����
�(0 �&"/5�4("�����4����=�%�1#(=���������"/����#("=�%�-&�"�+=� 6)��"���%��'#�����3
�3��� ���� '����5�1 �#�"�/3����������&��(+����X��"�#("���"(�(2��2�(,�&����5�1 �#�"�(5=
����#("��#�4"���/�� ��'���'�� �;(.��("=�2���� ������
(�(#(0���+� +�����)���%�%/��-
����������2�� ��0�(�'� �%� �4��� '"�� %����(�"�2�� &� ����(�=� �/��-%(��� "����� �#
1 �#�"������+������ ���4��""/��-�) (2�&��������#(����=��"���%/�/�(�������(*�"����
%��,(""�#-�#��-���%���+0(""���'���#�"(��/�6�������#-�-&��� 6���(�!-.����#��=���2�(
�(����("� +� +���+� �2�� %������%� �4"���'6� 7� 2��;"���#=� ��#�"�#=� �%���5��"/#
&� �����#�=������(�;�#�+�������"���%�&�/��=���#��(#/#=�%����+�;�#����-���H�2(3��4�
1���(2��2�(,�&������1 �#�"�/����(���.������%�"��&(���&"���0(���;(6����)�(0/��)��5
2�����=�&���#/���%/�(�#�+����(0(�'���!�"��( '"���&(������(�'�3

F�&'��������&��/��5�����("���(5�=��3��3�����%���(� �"�+5�&��/��5�� 6&��/5�#�#�"���
��4�0"��2�����=����%(�(6*�5���)(5��"���#�������#(""/#����(��2���+#�8

@3� �"-���"��� ��-;(�����"�;"����� �C�>3� �(#��/�(4�"��� 2������ ���)����""/��2� ��
2�����=��5�%�0"(�(�� '"�.1��&���(+�����"�(!�+=��0 �4�""(+���P���������,��'���&�
�0.%��� %��(�� �;�� �� �� �+&�� �� 3�����&� �����
������ ��("(�C� S3� ���*���� ��"/�
�)����0"(�� '"��=�%����&�����=��"�-�!�+=� ("��!�%(!�+���"!(=� �#/� � 333�C� ?3� ��#(""/�
��"�!� 2�����8�� �;(�-%���) +���+�U����-��� %��%����-��� ��&"-6�%(#+�'=�  6)��'��
%��*�"��=���("��5�������-#(3

��"(���(�5������"��(���#("(=����(�5�+�4("�����4�������%������%� �4"���'�%�1#�=
��% �*(6*���#�����00��"��� �(#�2���-)<���(=� +� +���+ �(���(0�#��� ��+��#=� &-���(5=
���&"/5���%���(5�=���+0(""/5����)� ';�#����#�"�#���H(5��"��=�(��(�4����"�!���#("(
"����0�(6���*-*�"�+����"&(�� '"�����)�0�2�����&"���0(���;�""������)�(0���2�����3
:�� ��"���%� -&(6�����(��%��*�"�����%�����(0("�+5����-*�5�%����"(4���7�"����� ��
��+�����8� ����#(� %�����(0/�(��� �%� �4��� '"���� ��;�"��� %��) �#/=� )��%�*(�"�
#-&(*�����("(=����2���/0����� �"���2��������(�4��� �;(���)��������D������=��(#��
2 (�"��=���("� �� ������ �-;��"����� �)�(0� ��"���&����2��U����(=� !�"��( '"/���)�(0
��� �2�������������2��3

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299Urša Zabukovec, »Podoba avtorja« in hagiografske prvine v romanu Dostojevskega ...

��(�=�#/����"- ��'�+��(�%�"+��+���)�(0� (����(�3�H(5��"� 2������=� &��� (�����7� 1��
+� �"������(�5�&�����=��� �/�� +��� �3�"3� )��2�(,�&���-6� �&"���'� (����(� ������(+�"�
+� +���+���"���� 4"(�+� +�'�+�%���#���#� ����(�-������"�+�=�%����&"�2��(����(����-)<���
1�����&��������+�� '"�����=� �(����.�����!�=�"(5��+*���+� �"��%���0����"�+�� ���"(
�(�(�� '"������"�#-�=��������&"�2��(����(��%��������(�� '=���#%�0�!�+=��64������3��3�
��)�(0�#�(����(��� +�D�5(� (�H(5��"(�+� +���+��#�""��%�� ��"��=������&"/��(����=
��0�(""/��%����&"/#� �"���5��+*�#�����0�(""/���#��)�(0�3�����'�#/�%�0�� +�#���)�
���������������H(5��"(����(�;����'��(#��%�"+������)�(0(� (����(�3���)�(0� (����(���
"(;�#�%�"�#("����� 6&(�������)+����5�(�������7�%����&"�2�=������&"�2�=�(��(�4���)��.
2�(,�&����2�����3��3�)��2�(,�&���-6� �&"���'�(����(�e�:����)��2�(,�&����#�(�����#�
#/�%�"�#(�#�"��4�0"'�%��(�� +=� ( �5-��4�����""��%���)�(0��(""-6�)��2�(,�6�=� ��
���'�7�#/� �=�#�����0��!("����������(����(.&� ����(=���)�(""/�����2��%��'#(5=�0(%��"/5
�"�4�(5=��"��"��(53���%����( ++�#/� �����-*�5�2��������#/� +#���(#�2������������2�=
���(4�""/#���� 0(%��"/5��"�4�(5=� �=� -&��/�(+�"(���""/�� ("( �2��� �#���(#�=� �(4�
��4�����(�=�(��(�4��5(�(����"���� +�F���������%��+����%��(�� +��(���������(=��� 6&�"��
"(#��)��2�(,�&������ �&"�����(����(�����)�(0�(����(����("�����+ �%� "���%�(��� ��/#
��-)����� '"/#3

��0(� 6&�"���#/���( ���(�#�+���!�"��( '"/#��)�(0�#�U����(=������/�����(4(���+
��� ���5� ���-*�5� 2���+5� {,� ���,�����  �"��� ��#("(|� 7� �� ����#�=�� �;�� ����("�3
�%��*�""��2����+=���"���&�����=��3��3�-"�&�4�""/��U������=�+� +���+�#��( '"/#�#(+��#
�%���5��"�2�� &� ����(�=� %��������� �2�� ��)����""/5� -)�4��"��� ������ ����-&��
��������� '"�����3��&��/�(+�(2��2�(,�&������ 1 �#�"�/��� �������"/����)�(0� (����(=
#�4"�� ��(0(�'=� &��� �)�(0/� 2 (�"/5� 2������ ��#("(�5������6���&�
���� +� +6��+
�0(���;�""��"�0(���;�""/#��3�����0'�#"�4��������( �2�������#("��%�����&��(6������
(����(.&� ����(=� � /;�"��2�� 2� ��=� �3� �3� 2������(��)/� 2����+�����"�#��� ���0(�"�2��3
�#�""��1��������'��3�"3��cantus firmus������������2�=�%����&"(+�#� ���+=���5�("+6*(+
���"���'� ������%����"(&( '"���,��#��"(� ���#�%���+4�"�����#("(3��(��#��)�(0�#=
%�"+�����%� �,�"�+��#�4"��)/ ��)/�0(#�"��'�������2(�#�"�&"/#�#"�2�2� ��'�#�=�%��
������#=� �� �� �&��� ��� %� �,�"��=� 2��� ���� 2� ��(� �(�"�%�(�"/=� ��#�"��-��� ���"
���"����""/�� 2� ��� �#� ���+�=� 0�-&("��� ������2�� %��&�����(���+� �� -�� ��(���+
)�2(�����#�����"����5��(���%����4�(6*�5��2�����( '"/5�2� ����3

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_3.pdf | DOST. 29/01/26 10.02

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

