
331Ivan Verč, Dialoške prvine Lotmanove strukturalne poetikeUDK 82.0
Jernej Habjan
Škofja Loka

TEORIJA LITERARNEGA DISKURZA IN BAHTIN

Spor med kontekstualisti in nekontekstualisti v nekaterih središčih univerzitetnega ukvarjanja
s književnostjo nakazuje, da se v sodobnem metodološkem pluralizmu perpetuira antinomija
med historizmom prvega in imanentizmom drugega vzorca besedilnosti. Zdi se, da omogoča
»obrobni« položaj slovenski literarni vedi odgovarjati na to zagato z vpeljevanjem teorije literar-
nega diskurza, teorije in zgodovine ustvarjalnega subjekta ali denimo intenzivnejše hermene-
vtične prakse. Na osnovi eksplicitnih navezav teh projektov na Bahtina članek pretresa aktual-
nost metode, s katero se je ruski mislec svojčas soočal s konstitutivno antinomijo med zunanjimi
in notranjimi pristopi ter tako prevpraševal sama izhodišča literarne vede.

The argument between the contextualists and non-contextualists in some academic centers
dealing with literature indicates that the contemporary methodological pluralism perpetuates
the antinomy between the paradigms of historicism and immanentism in literary criticism. It
seems that its »marginal« position allows Slovene literary criticism to respond to this dilemma
by introducing the theory of literary discourse, theory and history of the creative subject, or a
more intense hermeneutic practice. By examining the relation of these projects to Bakhtin, the
article analyzes, the article analyzes the topicality of the method with which the Russian thinker
confronted the constitutive antinomy between the external and internal approaches and hence
examined the sole basis of literary criticism.

Ključne besede: M. M. Bahtin, teorija literarnega diskurza, metodologija literarne vede

Key words: M. M. Bakhtin, theory of literary discourse, methodology of literary criticism

0 Naš (mali) čas: »kontekstualisti« vs. »nekontekstualisti«

Nekatera najvplivnejša, zlasti severnoameriška središča produkcije univerzitetne-
ga diskurza o literaturi je sredi 90. let pretresel spor o metodi. Kot opozarja Tomo Virk,
polemika travmatizira ne le primerjalno književnost, kjer se je pojavila, temveč »lite-
rarno vedo sploh« (Virk 2001: 14). C. Bernheimer, S. Bassnett in drugi t. i. »kontek-
stualisti« zahtevajo razpustitev »tradicionalne« »evrocentrične« komparativistike v
prevajalske in kulturne študije, ki bi z zunanjimi pristopi obravnavale same pogoje
možnosti za konstruiranje literarnosti. M. Riffattere, J. Culler in drugi t. i. »nekontek-
stualisti« pa vztrajajo na notranjih pristopih, ki naj bi jim bila dostopna literarnost kot
imanentna specifika literature in s tem tudi že literarne vede.

1 Odgovori v imenu velikega časa

V polemiki ni težko zaznati aktualizacije, »uprizoritve« antinomije med zunanjimi
pristopi prve metodološke paradigme in notranjimi pristopi drugega vzorca besedilno-
sti, dileme, ki poganja tudi današnji metodološki pluralizem (in z njim tudi že tretjo
paradigmo, gl. Virk 1999: 8). Vsak odgovor na aktualno polemiko je torej vsaj impli-
citno tudi že odgovor na vprašanje, ali moramo v sodobnem pluralizmu »(po zakonu

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


332 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

cikličnega kroženja) videti (z izkušnjami druge in tretje paradigme ‘oplemeniteno’)
vračanje k tistemu pojmovanju literature, ki je bilo značilno za tradicionalne metode
literarne vede, ali pa nekaj metodološko povsem novega, kar pomeni novo paradigmo
v literarni vedi« (Virk 1999: 227).

1.1 Hermenevtična zavest

Virkov odgovor na polemiko ni niti redukcija enega dogmatičnega gledišča na dru-
gega niti odprava (Aufhebung) antinomije na način sinteze. Predmet Virkove negacije
je sama (izsiljena) izbira med Eagletonovim zvajanjem literature na ideologijo in Bloo-
movim varovanjem imanentne esteskosti zahodnega kanona. Kontekstualistično histo-
riziranje in imanentistično teoretiziranje po Virku nista nujno »izključujoči se možnosti«
(Virk 2001: 14). V nasprotju z »multikulturalističnim« »kontekstualizmom« – ki nujno
zapada v slabo neskončnost prehajanja v svoje nasprotje, v paradoksno legitimacijo
kulturnih »centrov« (Virk 2001: 17), in tako samo perpetuira usodo svojega protipola,
deskriptivne strukturalistične literarne vede, ki je prav tako zapadla v »platonizem, ki
ga je sicer želela preseči« (Virk 1999: 24) – Virk odkriva v literaturi specifično vpiso-
vanje subjekta v imanenco teksta. To pa zahteva od raziskovalca »hermenevtično za-
vest« (Virk 2001a: 286), »pozornost do hermenevtičnih vprašanj« (prav tam). Le sen-
zibilnost za drugega, ki je bogatila že Jaussovo, Gadamerjevo ali denimo Bahtinovo
misel, namreč omogoča refleksijo predmeta literarne vede kot tistega področja kultu-
re, ki v prvi vrsti generira in kondenzira kulturno drugost (Virk 2001: 24).

1.2 Teorija literarnega diskurza

Virk se pri iskanju poti iz antinomije obeh dogmatičnih gledišč na (meta)literaturo
navezuje tudi na Juvanovo definicijo literarnosti kot učinka besedila in hkrati njegove-
ga sobesedila (gl. prav tam: 16). Juvan razrešuje isto dilemo z razvijanjem teorije lite-
rarnega diskurza. Kakor Virk se tudi on ne pusti ujeti v izbiranje med denimo femini-
stkami, ki (v imenu Marxa, Lacana in pogosto tudi Bahtina) »napadajo t. i. liberalne
humaniste«, in slednjimi, ki »s Haroldom Bloomom na čelu varujejo zahodni kanon
pred (po njihovem) izrojenimi profesorji hip hopa, levičarskimi kulturologi in za lepo-
to slepimi, bojevitimi feministkami« (Juvan 2003: 82–83). Nasproti »literarni teoriji,
kot smo jo pri nas poznali doslej«, tj. dejavnosti, ki tekste »razčlenjuje, modelira, gru-
pira in razvršča same na sebi ali le v razmerju do drugih besedil, vrst ali tipov pisanja«
(Juvan 2003: 90), ne postavlja preproste antiteze, »eklektične zmesi lingvistike, po-
etike, filozofije, sociologije, antropologije, psihoanalize, zgodovine in drugih ved«, ki
se je razrasla v »med- in interdisciplinarni diskurz, imenovan preprosto ‘teorija’« (85).
Juvan zavrne sámo skupno predpostavko obeh ekstremov, obravnavo pomena (ali pač
nemožnosti pomena) besedila, in predlaga preučevanje literature kot diskurza, ki je
»več kakor megleno kraljestvo duha ali agregat besedil, ki so bila v teoriji ali praksi za
določen čas združena in razvrščena pod pojmom ‘besedna umetnost’« (91). Teorija
diskurza torej konceptualizira literaturo kot »kompleksno izjavo« (90–91), ki ni zvedljiva
niti na »abstraktnost pomenskih in formalnih struktur« (90), predmet tradicionalne

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333Jernej Habjan, Teorija literarnega diskurza in Bahtin

literarne teorije, niti na »poljuben zgled« (86) za namerno blasfemične teze postmo-
derne Teorije o drugih diskurzivnih praksah. Kolikor je diskurz »sklop konvencij, ki
posreduje med jezikovnim sistemom in posamezno izjavo oziroma besedilom (med
langue in parole)« (90), toliko teorija diskurza omogoča literarni teoriji misliti hkrati
pozicijo izjavljanja (predmet transdisciplinarne Teorije) in pozicijo izjave (»junaka«
tradicionalne literarne teorije). V istem koraku namreč konceptualizira literaturo kot
enega izmed diskurzov in kot specifični diskurz, ki se, kot je (s pomočjo tudi »prenic-
ljive Bahtinove kritike strukturalne metode v lingvistiki« (Močnik 1983: 9) že 1983
opozoril Rastko Močnik, »s svojimi specifičnimi mehanizmi postavlja poprek čez ideo-
loške diskurze, ki tako postanejo inter-diskurzivna razsežnost, a razsežnost, ki jo raz-
lamlja literarna ‘prečna’ in ki se potemtakem ne more več kopati v svoji avtoidentično-
sti in samozadostnosti« (Močnik 1983: 82, 114).

1.3 Teorija in zgodovina subjekta literarne izjave

»Publish or perish«, izsiljeno izbiro, ki jo Virk suspendira s hermenevtičnim pri-
stopom k (literarnemu upodabljanju) drugosti literature, Juvan pa s pojmovanjem lite-
rature kot specifičnega diskurza, Ivan Verč negira s konceptualizacijo poetološke in
zgodovinske obravnave subjekta literarne izjave. Tudi Verč med »dvema odgovoroma«
(Verč 2003: 216) na postmoderno krizo identitete in s tem izjave izbere tretjega, nega-
cijo samega skupnega polja obeh tez. Verč namreč ne zapade v izbiranje med reflek-
sijo literature po načelu »Anything goes« in odpovedjo sami refleksiji. Nasprotno, ne-
gira sámo predpostavko, skupno skrajno stoični in skrajno skeptični drži, in »spremeni
predmet svojega opazovanja« (prav tam). Namesto naravnanosti tradicionalne literar-
ne vede na pomen in postmodernega razglašanja nemožnosti pomena predlaga preuče-
vanje ustvarjalnega subjekta. Verč poziva k obravnavi »odnosov med subjektom, izja-
vo in stvarnostjo, v kateri bivata tako subjekt kot njegova izjava« (220).

Ustvarjalni subjekt v procesu besedne reprezentacije stvarnosti izbira med tujimi in
lastnimi teksti ter med elementi v procesu samega izbiranja nastajajočega lastnega
teksta (Verč 2003: 223). Ker se v vseh treh primerih sooča s tujo izjavo, je njegova
izbira vselej že etična. Literatura torej prelamlja etiko v poetiki, ta pa je dostopna prav
poetološki analizi (Verč 2003: 225). In ker je ta odnos med subjektom izjavljanja,
subjektom izjave in referentom izjave zgodovinsko spremenljiv, mora postati tudi pred-
met literarne zgodovine. Zgodbo o poti ustvarjalnega subjekta od mitološkega
sprejemanja jezika kot dejanskosti prek »estetike identičnosti« in »estetike protiposta-
vljanja«1 do trenutno zadnje postaje, tj. postmodernega (simulirano mitološkega)
sprejemanja dejanskosti kot jezika namreč najintenzivneje pripoveduje prav literatura
(Verč 2003: 219–221). In ker ta že od romantike jezikovno, tj. imanentno literarno,
upodablja ireduktibilnost izjave drugega na kakor da nevtralno sporočilo, ponuja po-
etološki in zgodovinski analizi dostop do drugosti in nezamenljivosti drugega kot osred-
njih etičnih postulatov 20. stol. (���&=����D���� ' 2004: 343, 347).

1 Na tem mestu uporabljam Skazov predlog slovenjenja Lotmanove tipologije �1������(���4�����(��7
�1������(�%������%���(� �"�+� (gl. Skaza 2001: 249, op. 19).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

Rezultat Verčeve negacije tradicionalnega (avtor – delo – bralec) in postmoderne-
ga modela komunikacijske verige (naj bo slednji pisar – pisava – bralec/avtor ali pa
proizvajalec – posrednik – sprejemnik – obdelovalec) je torej »zgodba o človekovi
izjavi […] kot zgodba s tremi konstantnimi junaki: subjekt, izjava, svet« (Verč 2003:
221). V taki zastavitvi predmet opazovanja ni niti avtor, besedilo ali bralec literarnega
dela niti pogoji možnosti literarnega dela, ampak subjektovo prevajanje zunajbesedil-
ne kontingentnosti vanj.

1.4 Odgovori v imenu Bahtina

Vse tri intervencije, ki smo jih tu izbrali, se eksplicitno navezujejo na Bahtinovo
dediščino.2

Virk vidi v Bahtinovem dialogizmu možni temelj za nadaljnjo legitimacijo literar-
ne vede kot discipline, ki bi presegla tako monistični imanentizem strukturalne analize
kakor eklekticizem kulturnih študijev.

Juvan išče s pomočjo Bahtina (ki ga že 1996 obravnava kot »metalingvističnega
teoretika diskurza«, gl. Juvan 1996: 7) tak pristop k denimo literarnemu stilu (tej »meto-
nimiji za spremembe moderne literarne vede«, gl. Juvan 2003a: 3), ki bi negiral tako
historistično ignoriranje kakor imanentistično absolutiziranje stila (prav tam: 15–16).
Pa tudi pri izgrajevanju teorije literarnega diskurza, ki bi premostila zev med morfološko
imanenco jezika in družbenozgodovinskim kontekstom, nikakor ne prezre Bahtina (Ju-
van 2003: 90).

Na Bahtinovo pertinentnost pri tem projektu pokaže tudi Alenka Koron: Bahtinova
metalingvistika je močno vplivala na teorijo intertekstualnosti pri Kristevi in Barthesu
in s tem na vzpostavljanje teorije diskurza (Koron 2004: 107–108; za Bahtinov vpliv na
Angenotov in Juvanov prispevek k oblikovanju teorije literarnega diskurza gl. Koron
2005: 124, 130). Med pomembnejšimi viri za teorijo diskurza Koronova obravnava
tudi Benvenista, ki je »dopolnjeval« (v Derridajevem ali pač Bahtinovem pomenu)
saussurovsko lingvistiko s Freudovo revolucijo tudi s tezo o diskurzu kot »’govorici na
delu’«, tj. dialogu (prav tam: 105–106). Bahtinov delež pri teorizaciji diskurza se tako
izkaže za še večjega, če upoštevamo opozorila Vjačeslava Vs. Ivanova, da je Benveni-
stova teorija izjave celo na ravni izrazja tako rekoč identična z Bahtinovimi štiri deset-
letja starejšimi konceptualizacijami dialoškosti (��("�� 1996 [1973]: 10–14, 39, op.
15), in če vemo, da je poleg Benvenista eden najproduktivnejših kritikov saussurovske-
ga jezikoslovja prav »Vološinov, širše vzeto tudi Bahtin«, ki ga Koronova uvršča med
predhodnike teorije diskurza (Koron 2004: 112, op. 6).

Tudi Verčeva hkratna negacija predderridajevskega esencializma in postmoderne
negacije tega dopolnjuje strukturalno metodo z Bahtinovo metalingvistiko. Verč razvije
tipologiji subjektovega odnosa do tuje izjave in do jezikovnega modeliranja dejansko-
sti v navezavi na dialogizem (Verč 2003: 215, 217) in na zadnje, kulturološko obdobje

2 Kot dopolnilo ali opozicijo postmodernega stanja jo obravnavajo še teoretiki tako različnih provenienc,
kot so denimo R. Močnik, F. Jameson, T. Eagleton, J. Bessičre, W. Bolecki, A Skaza, V. L. Mahlin, P. de
Man.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


335

Lotmanove semiotike, v katerem se je ta dedič razsvetljenstva, kot omenja Aleksander
Skaza, »deloma naslonil na estetski humanizem Mihaila Bahtina« (Skaza 2001: 244).
Na Bahtinovih mislih, da je »na področju kulture […] zunajbivanje najmočnejši vzvod
razumevanja« in da se »[t]uja kultura […] samo v očeh druge kulture razkriva celoviteje
in globlje« /Bahtin 1999 [1970]: 332/, tudi Skaza eksplicitno utemeljuje svoje najno-
vejše kulturološke razprave pa tudi sam program raziskovanja literature v času globa-
lizacije (Skaza 2002: 5, 2).

Vsi obravnavani raziskovalci torej v opoziciji do monološkosti dogmatičnih gle-
dišč, ujetih v antinomijo, gledajo na (literarni) tekst kot na ireduktibilni dialog z dru-
gim. Vsi se potemtakem bližajo Bahtinovi misli. A homologija je tudi na ravni metode.

2 Bahtinovi odgovori na njegov (mali) čas v imenu velikega časa

Bahtinovi metodi se lahko približamo, če upoštevamo določen vidik njegovega
kantovstva. Ugotovitev Zdravka Kobeta, da so Kanta »že od nekdaj fascinirala tista
vprašanja, ob katerih so si filozofi prišli v navzkrižje in vsak s svoje strani z dobrimi
argumenti dokazovali, da se nasprotnik moti« (Kobe 2002: 145), in da je »[p]osebnost
njegove obravnave […], da teh sporov nima za posledico naključnih zmot, temveč si
prizadeva najti notranjo logiko, ki je tako rekoč po nujnosti vodila vsakega« (146),
namreč v celoti velja tudi za Bahtina. In prav tako zanj velja tudi Karatanijeva sodba,
da je kantovska drža v antinomičnem položaju v tem, da »’na reči ne gledamo niti s
svojega lastnega gledišča niti z gledišča drugih, ampak se soočimo z realnostjo, ki se
razkriva skozi razliko (paralakso)’« (nav. po Žižek 2004: 8). Tudi metoda, ki jo odkri-
vamo tako v zgoraj predstavljenih posegih v polemiko med »kontekstualisti« in »nekon-
stekstualisti« kakor v Bahtinovih pogledih na homologne antinomije njegovega časa,
je potemtakem t. i. »’paralaktično gledanje’« (nav. po Žižek 2004: 8). Tudi ta metoda
se namreč odpoveduje »vsem poskusom redukcije enega vidika na drugega (in pred-
vsem poskusom uprizarjanja nekakšne ‘dialektične sinteze’ nasprotij)«. V nasprotju s
tem naj bi Kant zagovarjal »ireduktibilnost antinomije, pri čemer točke radikalne kri-
tike ne smemo razumeti kot neke določene pozicije v nasprotju do neke druge, temveč
kot ireduktibilno vrzel sámo, kot čisto strukturno vmesnost med njima« (Žižek 2004: 8).

Za Kanta je torej »antinomija neizbežna že na podlagi logike samega spoznanja in
ne šele zaradi preseganja njegovih omejitev: protislovje se nahaja tu, sredi izkustva, in
ne onstran njega« (Kobe 2002: 185), saj nam je »[z] vsakim pogojenim spoznanjem, ki
nam je dano, […] hkrati zadana naloga njegovega preseganja« (181; kajti subjekt je po
Kantu »drugo samega sebe« gl. Kobe 2004: 65). Podobno pa tudi Bahtin negira dog-
matično filozofijo Enega (jaza ali drugega, teze ali antiteze) z vpeljavo jaza, ki postane
subjekt kulture natanko kot jaz-za-drugega. Bahtin/Vološinov/Medvedev torej opazuje
vsakokratni predmet paralaktično. V prvem koraku detektira, rečeno z njegovim last-
nim terminom, »meje« preučevanega predmeta, njegov levi in desni odklon, tezo in
antitezo: »��(�"(%�(� �"�+� (»dve smeri«) sodobne estetike (Bahtin 1999 [192–]:
76–108), umetnostne vede �H(5��" 1975 [1924]: 7), filozofije jezika �H(5��" 2000
[1929]: 383–401), psihologije �H(5��" 2000 [1927]: 104–113). V drugem koraku pa
negira sámo skupno predpostavko nasprotujoče si tetične dvojice, monološkost »obeh

Jernej Habjan, Teorija literarnega diskurza in Bahtin

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

smeri«, in tako podeli digniteto pojma dialoškosti, kar pa ima – v tem je naša stava –
daljnosežne posledice tudi za oblikovanje teorije literarnega diskurza oz. izjave.3

Bahtin/Vološinov/Medvedev negira tako vsakokratno tezo kakor njeno zrcalno ne-
gacijo – pokaže na slabo neskončnost prehajanja pozicij v svoje nasprotje – s pomočjo
sociologistične kritike. V prvem koraku poišče v neki zgodovinski misli njeno skrito
podmeno, nato detektira genetično in strukturno naddoločenost tega »ideološkega jedra«
z določeno vrsto družbenih odnosov, na tretji stopnji pa naposled dezavuira ideolo-
škost te misli, njeno vlogo v reprodukciji, ne pa teorizaciji obstoječih produkcijskih
razmerij.4 Kot poudarja Močnik, je pogoj možnosti »značilne sociološke operacije«
(2000: 182) v tem, da se sam kritik »zaveda« lastne umeščenosti v postvarenje, v nad-
določenost pozicije izjave s pozicijo izjavljanja, ki mu sploh omogoča načelno loče-
vanje med pozicijama, med družbenimi odnosi in njihovo refleksijo, ki pretendira na
digniteto teorije (prav tam: 183). Kolikor torej tudi Bahtin/Vološinov/Medvedev misli
povezavo med določeno mislijo in njeno bazo s pomočjo koncepta reifikacije misli, ne
pa v ideološki, samonikli maniri (npr. na način teorije odraza, v opoziciji do katere po
Skazi Bahtin/Vološinov/Medvedev poudarja, da se v znaku »stvarnost ne ‘zrcali’, mar-
več ‘lomi’ v skladu s specifičnimi zakoni ‘znakovnega sveta’«, gl. Skaza 1982: 391), se
izogne lastni aporiji. Tako npr. Bahtin/Vološinov v »kritičnem očrtu« freudizma iz
1927 opozarja, da niti sociološka produkcija misli ne more biti nevtralna, saj je misel
�����"���0���( �� (»dvojno zrcalo«), ki »prelamlja« ne le izrek, temveč obenem tudi
izrekovalni položaj (H(5��"�2000 [1927]: 113).5 – Prav zaradi te zmožnosti avtoreflek-
sije je njegova metoda produktivna pri vzpostavljanju teorije literarnega diskurza v
poznem kapitalizmu (tj. v zgodovinskih pogojih možnosti za današnjo teoretsko ref-
leksijo literature, ki se jih še kako »zavedajo« zgoraj obravnavani preučevalci).

Za potrebe tukajšnjega razmišljanja omejimo »nomadstvo« Bahtinovih pojmov »med
mejami disciplin ali paradigem« (Juvan 1996: 9) s prikazom Bahtinovega paralaktič-
nega gledanja na področjih, ki so si kar najbolj vsaksebi, tj. ki so kar najbolj oddaljena
bodisi časovno ali »prostorsko«. Na sinhroni osi si bomo z vidika metode ogledali
Bahtinovo filozofsko estetiko in psihoanalizo, tj. v bahtinologiji in bahtiniani najmanj
zastopani Bahtinovi preokupaciji, od katerih naj bi bila prva najbolj sublimna, druga

3 Tako Bahtin uspe ponuditi »tretjo pot«, ki jo pri njem odkrivata tudi Katerina Clark in Michael Hol-
quist (1984: 176), vendar ne kot »posredništvo« (prav tam), temveč kot negacijo same skupne predpostavke
obeh ekstremov. – »Dve smeri«, ki sta bili Bahtinu še kako sodobni, sta kajpada tudi sovjetska državna
literarna veda in njej nasprotujoči ruski formalizem, ki ju posebej izpostavi Javornik. Iz njegove študije lahko
razberemo, da je Bahtin gledal na (izsiljeno) izbiro paralaktično, saj ni negiral ene smeri v imenu druge,
ampak je »kritično vzporejal oba vidika« (Javornik 1999: 394) in tako negiral njuno skupno polje, »monolit-
nost« (391).

4 Tako Bahtin/Vološinov odkrije npr. v rankovski banalizaciji freudizma kot redukcionistični antitezi
naivno »optimistične« predfreudovske psihologije zatekanje iz simbolnega v imaginarno, v tem pa zgolj
simptom – in ne praktičnega revolucioniranja – siceršnjega razkroja buržoazije.

5 Implicitno pa Bahtin/Vološinov/Medvedev reflektira lastno umeščenost v reifikacijo tudi s tem, ko s
samimi »kritičnimi očrti« »dopolnjuje« svoje »dobre sovražnike« (kot Bahtin/Medvedev v zadnjem stavku
»kritičnega očrta« ruskega formalizma poimenuje svojega tamkajšnjega »junaka«, prim. H(5��"�>AAA�N@B>LP8
S?L��_w�b�\gj�yw`�`~�_�ma`~]~g�\ga�ag�og}\_a`�o`b\wv�\gvag\b}v�uv�_c_~v=�bg���`}o~]čuje« v drugem, v »junakih«
svojih »kritičnih očrtov«.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

pa najbolj »rudimentarna« (Kristeva).6 Obema skrajnima področjema Bahtinove misli
pa bomo sledili tudi na diahroni osi, kjer bomo prevzeli običajno tripartitno delitev, ki
bi v našem primeru ločila »zgodnjega«, »zrelega« in »poznega« Bahtina. Preliminar-
no dodajmo še, da se bomo pri vmesni fazi omejili na začetek 60. let, po mnenju S. G.
Bočarova in L. A. Gogotišvilija »najbolj ‘arhivno’« (H(5��" 1996: 6) obdobje, ki je
pripravilo (sprva le podtalno) »eksplozijo« iz 1963 in 1965. Tako se bomo izognili
aksiološki obravnavi »zrelosti« »zrelega« Bahtina, predvsem pa bomo tridelno delitev
na ta način prikrojili naši hipotezi. Ta je namreč preprosto v tem, da tako sinhrono
kakor diahrono os misli Bahtina/Vološinova/Medvedeva preči isti pristop: paralaktič-
no gledanje na vsakokratni predmet je tisto, kar združuje avtorje tako različnih del, kot
so =�����������(���+����������(������������� (Avtor in junak v estetski dejavno-
sti) in 8��(��
& (Freudizem) iz 20. let ter 6�&������������!&��������"���!� (K
metodologiji humanističnih ved) in :���������(��JVHJ���� (Dostojevski. Leto 1961)
iz 60. ter 70. let.

Skratka, Bahtinovo paralaktično gledanje je tisto, kar nam omogoča paralaktično
gledanje na binoma sublimni – »rudimentarni« Bahtin (oz. Bahtin – Vološinov) in »zgo-
dnji« – (»zreli« in) »pozni« Bahtin. Hočemo torej le dopolniti Bahtinovo avtopoetično

Jernej Habjan, Teorija literarnega diskurza in Bahtin

6 Morda je že čas, da se pod črto, na tem privilegiranem mestu manifestacije tesnobe vplivanja, razmeji-
mo od prvega in najvplivnejšega zahodnega branja Bahtina. Že Julia Kristeva si namreč prisvoji Bahtinovo
razumevanje karnevala za potrebe lastne hvalnice semiotičnega (predsimbolnega) kot karnevalsko subverzi-
vnega. Ko poudarja, da je dialoški karneval v nasprotju s preprostim relativizmom transgresiven v odnosu do
zakona ravno zato, ker si nalaga drug zakon (
������( 1993 [1967]: 10), ostaja pri mehaničnem ločevanju
med simbolnim in semiotičnim (nepesniškim govorom in pesniškim Jezikom, gl. Miščević 1976: 268–269,
271–272). Zato se ji kaj kmalu zgodi regresija v afirmacijo semiotičnega kot predsimbolnega, karnevala, ki
da je v nasprotju s parodijo, ki zgolj simbolno utrjuje zakon, obenem komičen in tragičen (
������(�1993
[1967]: 15). Izenačevanje karnevala in subverzije (proti kateremu kasneje nastopijo L. Hutcheon, M. Juvan,
B. Grojs, T. Eagleton, M. Dolar ali S. Žižek, kritiko pa je mogoče razbrati tudi iz razmišljanj M. Javornika, V.
Vs. Ivanova ali D. S. Lihačova) Kristevi med drugim omogoča tudi sopostavljanje Dostojevskega in Balzaca
ali celo Kafke in Sada, avtorja, ki si »prizadeva prevesti […] silo Zakona«, ki ga po Žižku že Kant postavlja
»kot ultimativno transgresijo (našega ‘normalnega’ življenja), […] nazaj v tradicionalno opozicijo Zakona
in njegove transgresije, kar pomeni, da moralni Zakon še vedno razume kot dejavnik omejevanja in prave
mere, ki ga je mogoče (oziroma ga je po Sadu treba) spodkopati z erotično-destruktivnim ekscesom« (Žižek
2004: 139). – In tako je nenazadnje tudi povsem razumljivo, da se mora Kristeva še leta 1995 ograjevati od
Freudizma Bahtina/Vološinova kot od »naivnega, rudimentarnega«, na kritiko »panseksualizma« zvedljive-
ga (in posledično najverjetneje ne Bahtinovega /kakor da je Vološinovu – ali pa tretjemu, Bahtinu/Vološino-
vu – mogoče pripisati kaj takega!/) kritičnega prikaza psihoanalize (G '.D-(  +=�
������( 1995: 7). Avto-
rica namreč ni zmožna zapopasti »ponotranjenja«, (veliko bolj protolacanovske kakor saussurovske) semio-
tizacije nezavednega, ki jo izpelje Bahtin/Vološinov v tem »kritičnem očrtu« freudizma iz 1927. Kristeva
tudi še 1995 perpetuira svoj formalistični dualizem simbolno – semiotično, kar jo sili v ločevanje med (sedaj
kakor da zgolj simbolno) dialoškostjo in »ternarno logiko« kakor da izvornega (semiotičnega oz. predsim-
bolnega) krščanstva (16), nezvedljivega na (simbolno) krščansko ideologijo (15).

Bahtinov podtalni odgovor na to apropriacijo bi pač utegnil biti takle: »Jaz pa slišim glasove v vsem in
dialoška razmerja med njimi« (Bahtin 1999 [1974]: 350) – potemtakem tudi v nemem prostoru predjezikov-
nega, o katerem govori Kristeva. Še več: Bahtin celo v »tihem ‘dixi’« na koncu izjave sliši znak, »da je
govorec končal« (Bahtin 1999: [1952–1954]: 249), zato ne preseneča, da lahko denimo Nenad Miščević
dezavuira ta vidik mita Kristeve o predsimbolnem ravno z vpeljavo dialoškosti (Miščević 1976: 268). –
Polifonijo pa Bahtin eksplicitno razmejuje tako od relativizma kakor od dogmatizma, tako da ta umetniška
metoda – mi bi dodali: paralaktično – negira sámo monološkost, skupno obema sicer nasprotujočima si
držama �H(5��"�>AA>�N@BRSP8�L@�3

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

misel, da njegovo delo druži »’ena tema na različnih etapah svojega razvoja’« (Bahtin
1999 [1970–1971]: 283, op. 1), »’enotnost nastajajoče (razvijajoče se) ideje’« (nav. po
Skaza 1999: 355), z ugotovitvijo, da je razločevalna poteza spisov Bahtina/Vološinova/
Medvedeva poleg »teme« nedvomno tudi metoda (pri čemer spraševanje o tem, ali je
enotnost metode porodila enotnost teme ali nemara narobe, puščamo ob strani).

2.1 »Ekspresivna« vs. »impresivna estetika«

Skaza opozarja, da je tekst, ki vsebuje vse Bahtinove ključne ideje, že študija Avtor
in junak v estetski dejavnosti iz 20. let. Kakor pri Dostojevskem, ki, kot opozarja Ska-
za, ni bil »samo predmet, temveč tudi izvor Bahtinove misli« (Bahtin 1999: 21, op. 16),
je torej tudi pri Bahtinu vse prisotno že na začetku (kar pa ima za končno posledico
prav tisti molk o »zadnjih vprašanjih«, ki doleti tako Bahtina kakor njegov »izvor«).
Tudi nas bo pri kratkem pregledu Bahtinovega pristopa zanimal najprej in predvsem ta
spis, v katerem lahko vnazaj prepoznamo »ključno besedilo« opusa, ki se zdi »po Der-
ridaju« še kako informativen.

Predmet razprave je specifika estetskega dogodka, do katerega Bahtin pride po poti
dvojne delimitacije od skrajnih estetskih teorij. Pristope, ki jih imenuje ekspresivna
teorija estetike, in nasprotno, t. i. impresivno teorijo estetike združi v komplementaren
binom.7 Tako izpostavi njuno skupno polje, ki obe dogmatični gledišči sili v slabo
neskončnost drsenja v svoje nasprotje. Prav to nemišljeno skupno polje obeh teorij,
zvajanje estetske dejavnosti na dejavnost Enega, Bahtin negira z vpeljavo svojevrstne
filozofije dvojega: s »kritiko monističnega razumevanja ‘človeka sploh’« (Skaza 1999:
360) vpelje estetski dogodek kot dejavnost dveh asimetričnih zavesti.

Eksplicirajmo torej Bahtinov kritični očrt obeh dogmatičnih gledišč kot prikaz
mehaničnega komplementa.

Če ekspresivna teorija odkriva svoj predmet v »samoizrazu« (Bahtin 1999: [192–]:
83) estetskega objekta, tj. junakovega jaza (po tej teoriji se namreč vsak estetski objekt
»oduševi, »počloveči«, gl. Bahtin 1999 [192–]: 79), v ekspresiji »v kategoriji jaza«
(79), opredeljuje impresivna teorija estetski dogodek kot »upodobitev« (99) jaza z gle-
dišča avtoritetnega drugega. Če je po prvi teoriji drugi zgolj subjekt »sodoživljanja«
jaza, tako da se avtor zgolj »vživlja« (76) v junakovo »samodoživljanje« (101), je po
drugi teoriji jaz zgolj »gradivo« (v pomenu formalističnega termina), ki ga »oblikuje«
(oz. »deformira«, kot precizira Tinjanov) avtoritetni drugi, tako da niti avtor ni »estetsko
ljubeča« (Bahtin 1999 [192–]: 105) zavest zunaj junakove zavesti, temveč zgolj kakor
da že vnaprej »dokončano«, »zaključeno« (22) »gradivo« v rokah »avtoritetnega sveta
drugih« (183) – tega, čemur ruski formalisti pravijo »postopek«, »konstrukcijsko nače-
lo«, »oblika«, »mutacija«. Po ekspresivni teoriji se drugi zgolj »vživlja« v jaz, po impre-
sivni pa je zgolj »v sebi«, ne da bi se sploh moral »vrniti vase« (25). Prva torej zgreši
predvsem prvi stavek Bahtinovega aksioma »Oblika se utemeljuje znotraj drugega, t.j.

7 Na najbolj materialni ravni se ta komplementarnost manifestira že v tem, da je Bahtinov kritični očrt
impresivne estetike, ki sledi takoj za kritiko ekspresivnih teorij, kar tridesetkrat krajši od slednje: impresivna
estetika je preprosto hrbtna stran ekspresivne, njena zrcalna podoba.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

avtorja, kot njegova ustvarjalna reakcija na junaka in njegovo življenje« (105), druga
pa predvsem drugega.

Naša minimalistična nasprotipostavitev obeh teorij estetike se je neizbežno iztekla
v odkritje skupnega polja obeh polov: tako subjekt »vživljanja« v junaka kakor subjekt
»deformacije« junaka v »gradivo« postajata objekt, dobivata atribute »pasivnosti« (22),
ki jih Bahtinova filozofska estetika pripisuje ravno junaku kot objektu avtorjevega »ak-
tivnega« (prav tam) dokončevanja. Kakor avtor, kakršnega modelira ekspresivna teo-
rija, zgolj »podvaja« (103) junakov jaz,8 je »tudi […] [v impresivni estetiki] […]
ustvarjalnost umetnika razumljena kot enostransko dejanje« (107).

Ta skupna predpostavka obeh teorij, nekakšna filozofija Enega (jaza v ekspresivni,
drugega v impresivni estetiki), pa strukturno generira prehajanje med teorijama v (sla-
bo) neskončnost: »[s]krajnosti se zbližujejo« (108). In ravno to skupno slepo pego
negira Bahtin, ko konceptualizira estetski dogodek, ki »predpostavlja dvoje zavesti, ki
se ne ujemata« (31). Le v tem primeru lahko avtor v skladu z Bahtinovo kantovsko
estetiko zavzame »razmerje intenzivnega zunajbivanja […] v odnosu do vseh junako-
vih sestavin« (22), zasede »transgredientni« (16) položaj zunaj junaka, ki mu omogoča
»presežek videnja in vedenja glede na junaka« (Bahtin 1999 [192–]: 21) in s tem »dokon-
čevanje […] junakove zavesti« (prav tam) z »darilom« (95) »oblike« kot »meje, ki je
obdelana estetsko« (106).

Na teoretski ravni ta zamenljivost polov morda ni najbolj očitna, težko pa jo zanika-
mo v polju, kjer se teoretski poziciji »uprizorita«: Bahtin v nadaljevanju svojega za-
mejevanja predmeta filozofske estetike analizira žanra, ki na umetniškem področju
ustrezata teorijama.9 Junakov »samoizraz« je dejansko pri delu v »spovedi kot obraču-
nu s samim seboj« (161), »upodobitev« junaka brez »vživljanja vanj« uspe avtorju
(avto)biografije. A oba dogodka sta po Bahtinu neestetska, saj ne nastaneta kot dialog
dveh ireduktibilnih zavesti. Spoved ostaja kot »ekspresija« »v kategoriji jaza« nujno
nezaključena. (Avto)bigrafija kot »impresija« jaza »v kategoriji avtoritetnega druge-
ga« je zaključena »naivno« in »neestetsko« (184). V spovedi je junak kakor da sam
svoj avtor, avtor-opazovalec zgolj »sodoživlja« avtorja-človeka. V (avto)biografiji avtor
ni zunaj junaka, pač pa sta »obadva […] druga« (prav tam): avtoritetno pozicijo to-
stranskega drugega, ki jo v teoriji ruskih formalistov zaseda oblika (tj. odsotnost oblike
v Bahtinovem pomenu), ima v (avto)biografiji takšna ali drugačna kolektivna identite-
ta, ki ji »naivno«, simetrično pripadata tako avtor kakor junak. »Naivnost« (166) avtorja
spovedi kot obračuna s samim seboj se lahko meri samo z »naivnostjo« (183) avtorja
(avto)biografije. Obe dejavnosti sta torej estetsko nezaključeni, »vodita [nas] čez svoje
meje« (184). In ravno zato, ker je odnos jaz – drugi obakrat zveden na eno zavest, obe
dejavnosti potrebujeta drugega. Spoved ravno zaradi potlačevanja spovednika (druge-

Jernej Habjan, Teorija literarnega diskurza in Bahtin

8 Da subjektovo »vživljanje« v objekt nujno privede do »podvojitve« tega, Bahtin 1961 opozarja tudi v
zvezi z monološkimi interpretacijami Dostojevskega (H(5��" 1996 [1961]: 366), že 1927, torej v času na-
stanka spisa o avtorju in junaku, pa tudi Bahtin/Vološinov v zvezi s t. i. subjektivno psihologijo (gl. H(5��"
2000 [1927]: 107).

9 Natančneje, žanra lahko potrjujeta teoriji ravno zato, ker nista umetniška – v nasprotnem primeru bi ne
le falsificirala teoriji, temveč tudi ne bi bilo mogoče pokazati na njuno medsebojno zamenljivost.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

ga kot avtorja) v temo spovednice potrebuje »transcendentno resnico« (Skaza 1999:
360): »Čisto osamljen obračun s samim seboj ni mogoč; čim bližje smo tej skrajnosti,
tem bolj razvidna postaja druga skrajnost, […] naravnanost k Bogu« (Bahtin 1999
[192–]: 163). Nasprotno (avto)biografija zahteva »vživetje« (185), značilno za spoved,
saj drugi ni drugi za jaz (junaka), ampak naivno pojmovani »avtoritetni tostranski
drugi« (Skaza 1999: 361): v biografiji lahko avtor in junak »zamenjata mesti […].
Obadva, junak in avtor, sta druga in tudi sta v istem avtoritetnem svetu drugih« (Bahtin
1999 [192–]: 183).

Estetska nezaključenost formalno tako različnih dogodkov, kot sta spoved in
(avto)biografija, nam torej vnazaj omogoča prepoznati slabo neskončnost zamenljivo-
sti samih teorij, ki jo omogoča njun monizem.10 To slepo pego obeh skrajnih teorij (in
praks) estetike, nepripoznanje udeležbe drugega kot pogoja možnosti za estetsko dejav-
nost,11 Bahtin negira z opredelitvijo predmeta estetike kot dejavnosti, ki se specifično
spoprijema z okoliščino, da »sami v sebi najmanj razumemo in moremo doumeti dano
celoto lastne osebnosti« (12–13).12

2.2 »Subjektivna« vs. »objektivna psihologija«

Kot omenja Skaza (Bahtin 1999: 44, op. 33), preči tema »človeka pred zrcalom«,
zastavljena v spisu o avtorju in junaku, celoten Bahtinov opus. Tako ni čudno, da se je
Bahtin/Vološinov v 20. letih loteva tudi na mestu, ki se zdi kar najbolj oddaljeno od
filozofske estetike iz 20. let. V marksističnem »kritičnem očrtu« freudizma iz 1927,
nekakšni hrbtni strani Bahtinove filozofije dejanja, Bahtin/Vološinov trdi, da niti najbolj
intimnih strani življenja ne moremo osmisliti v kontekstu posamične duševnosti, saj
samozavedanje zahteva pripoznanje tujega gledišča (H(5��" 2000 [1927]: 163–164).
Misel je namreč »dvojno zrcalo«, ki hkrati s subjektom izjave »prelamlja« tudi subjek-
ta izjavljanja (gl. prav tam: 113).

10 Bahtin očita dvojici ekspresivna – impresivna estetika predvsem mehanično komplementarnost, značilno
denimo za opozicijo simbolno – semiotično, s katero Kristeva »zakrpa« »ne-celost« (semiotičnost) samega
simbolnega (npr. vpisanost karnevala v sam dispozitiv uradne kulture /prim. op. 6/). Kakor »semiotično« je
tudi spoved kot obračun (nezaključenega jaza) s samim seboj »neskončna semioza«, in kakor »simbolno«
tudi (avto)biografija kot zaključevanje v avtoritetnem drugem (kolektivu ali recimo strukturni prisili v for-
malistični teoriji) predvideva »celost« strukture.

11 Svoje drugosti v odnosu do junakovega jaza kajpak ne izgubi le avtor, ki se zgolj »vživlja« vanj, izguba
presežka videnja in vednosti glede na junaka doleti tudi avtorja, ki zgolj ostaja »v sebi«. Gre torej za dilemo
med »preveč« in »premalo« pripoznanja drugosti drugega.

12 Celó kritiko, ki nastaja istočasno z razpravo o avtorju in junaku in ki naj bi bila namenjena izključno
ruskemu formalizmu, Bahtin zastavi paralaktično. V razpravi  �����&�������$����B�&�����������)��&�
����������&�"!��$��������&����������� (Problem vsebine, gradiva in oblike v besedni umetnosti) iz
1924 ne obravnava t. i. materialne estetike ruskih formalistov kakor da na sebi, temveč kot »scientistično«
negacijo predhodnega estetiziranega kvaziumetniškega pisanja o umetnosti. Bahtina zanima ruski formali-
zem kot »��-2(+���(�"���'����^a]m`�b}a`~wvb\���y�ua_b\vu`w~]�}�uag^jg\]�gb\g\_}g=�}v\��#��(�"(�"(-&"���'�

��jv^w`��w`wb\ygwvb\��=�̀ o\gaw`\_y`�uag^sv^w_�jv^_�gb\g\_�_a`wgm`�uvo�w`wb\ygwgm`�j_šljenja (H(5��"�@BMQ
N@B>?P8�M�3�r`ača torej niti v tem primeru ni zgolj ena pozicija, temveč antinomija med dogmatikoma, ki pa ju
druži nepripoznanje specifike predmeta estetike. Ta je v tokratni Bahtinovi kantovski kritiki formulirana kot
ireduktibilen vozel vsebine, oblike in gradiva.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


341

Kot smo videli, Bahtin v študiji o avtorju in junaku iz 20. let proizvede koncept
estetskega dogodka s pomočjo paralaktičnega gledanja na dvojico jaz – drugi. V žargonu
Freudizma nastopa ista antinomija kot »živahen boj med dvema smerema v razisko-
vanju psihičnega življenja človeka in živali – boj med objektivno in subjektivno psiho-
logijo« (105 – prev. J. H.).13 Med dvema mogočima dostopoma do duševnosti se sub-
jektivna psihologija (vanjo Bahtin poleg npr. eksperimentalne psihologije uvršča tudi
freudovsko psihoanalizo) odloča zgolj za človekovo notranje izkustvo, objektivna (reflek-
sologija, behaviorizem) pa zgolj za zunanje izraze duševnega življenja v različnih reak-
cijah tujega organizma na dražljaje. Rečeno z imaginarijem Bahtinove filozofske este-
tike: subjektivna psihologija preučuje duševnost »v kategoriji jaza«, objektivna pa v
kategoriji »drugega«; prva se »vživlja« v svoj predmet (z metodo introspekcije) in
stavi vse na njegov »samoizraz«, druga podaja »impresijo« svojega predmeta kot »gra-
diva« (materialnih procesov), ki ga opazuje zgolj »od zunaj« (s pomočjo zunanjih
dražljajev), brez »sodoživljanja« (saj zunanje reakcije tujega duševnega življenja ni
mogoče občutiti, gl. H(5��" 2000 [1927]: 105).14

Tokrat se torej v slabo neskončnost med »premalo« in »preveč« zunajbivanja uja-
meta subjektivna in objektivna psihologija. »Podvojitev« drugega v jazu ali narobe, do
katere pride zaradi preučevanja zunanjega in notranjega opazovanja na isti ravni (»v
kategoriji jaza« ali v kategoriji »drugega«, rečeno v jeziku spisa o avtorju in junaku, v
katerem Bahtin eksplicitno kritizira obravnavo avtorja in junaka »na isti ravni«), zdaj
Bahtin/Vološinov očita vsej subjektivni psihologiji in fiziologiji, behaviorizmu, reflek-
sologiji ter ostalim področjem objektivne psihologije, ki v slogu naivnega mehanične-
ga materializma zanemarjajo družbenost človeškega vedenja (prav tam: 107).

Skupno polje, ki ga zgreši ne le »vživljanje« v človekovo notranje izkustvo, temveč
tudi »naivna« redkucija vedenja na »gradivo«, dostopno merilnim instrumentom fizio-
logov ali refleksologov, je torej družbenost, ki »zaključuje« notranje izkustvo z »obliko«
govorice: besedno vedenje naddoločajo objektivni družbeni dejavniki (prav tam: 163).
Implicitno metalingvistično obravnavo (Bahtin/Vološinov ji v tem spisu pravi »socio-
loška«, postavlja pa jo nasproti »ozko lingvistični«, 162) dialoških odnosov med člo-
vekovim notranjim in zunanjim govorom (med »jazom-za-sebe« in »jazom-za-druge-
ga«, kot bi rekel avtor spisa o avtorju in junaku) Bahtin/Vološinov sproducira s para-
laktičnim gledanjem tako na dvojico subjektivna – objektivna psihologija kakor na
antinomijo freudovske in predfreudovske psihologije.15 Tudi okrog 1927 prevladujoča

Jernej Habjan, Teorija literarnega diskurza in Bahtin

13 Za Freudizem kot Bahtinov prevod lastne sočasne filozofske estetike v poljudnejši, sociološki diskurz
gl. Clark, Holquist 1984: 172; za homologije med spisom o avtorju in junaku ter kritiko freudizma pa prim.
prav tam: 180–183, 172, 175.

14 Če smo morali prej sami v navezavi na Skazo opozoriti na subjektivizem ekspresivne in objektivizem
impresivne estetike, zdaj Bahtin/Vološinov sam poimenuje skrajna pola predmeta svojega (paralaktičnega)
opazovanja s tema atributoma.

15 Dejstvo, da freudizem v prvi opoziciji figurira kot desni, v drugi pa kot levi odklon (tudi Bahtinova
kritika psihoanalize I. S. Popova, ki si jo bomo ogledali spodaj, je bliže kritiki impresivne kakor ekspresivne
estetike), posredno govori o slabi neskončnosti zamenljivosti polov, ki smo jo srečali že pri opoziciji med
ekspresivno in impresivno estetiko – neposredno pa o nedogmatičnosti Bahtina/Vološinova, ki se ne pusti
ujeti v shematizem binarizma.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

recepcija Freuda,16 ki reducira duševnost na nezavedno, in stara optimistična psiholo-
gija, ostajata slepi za drugega – natančneje, za »tretjega«, simbolno, ki nosi v Bahtino-
vi filozofski estetiki ime »’nadadresat’« (Bahtin 1999 [1959–1960]: 318), v »kritičnem
očrtu« freudizma pa »razred« (H(5��" 2000 [1927]: 103).

2.3 »Poosebitev« vs. »postvaritev«

Videli smo, da si v 20. letih na prvi pogled tako različna teksta, kot sta Bahtinova
estetiška razprava in marksistični kritični spis Bahtina/Vološinova o freudizmu, delita
isto metodo in posledično isti teoretski produkt, koncept drugosti avtorja oz. družbe v
odnosu do junaka oz. notranjega govora. Razdalje med predmeti opazovanja potemtakem
ne vplivajo bistveno na kontinuiteto (nesklenjenosti) misli Bahtina/Vološinova/Med-
vedeva. Kako pa je s časovnimi intervali? Je (»zreli« in) »pozni« Bahtin kaj bolj (»zrel«
in) »pozen« kakor »zgodnji« Bahtin ali kakor Bahtin/Vološinov/Medvedev?

Bahtinova »zadnja beseda« (oz. ��)�)*(6*���0(#�����= kot jih označi Skaza/��(0(
1997: 45/), spis K metodologiji humanističnih ved, je zapisana leta 1974. Pokažimo kar
takoj svoje karte: pri obravnavi tega teksta bomo v celoti izhajali iz Skazove sodbe, da
nas »vračanje k filozofskim izhodiščem iz dvajsetih let ali, bolje rečeno, aktualiziranje
teh izhodišč« (Skaza 1999: 380) v tej razpravi »vendarle opozarja na odgovorno konti-
nuiteto misli M. Bahtina oziroma na tisto, kar sam imenuje ‘enotnost nastajajoče
(razvijajoče se) ideje’« (381).

Enako seveda velja tudi za metodo Bahtinovega zadnjega prispevka k metodologiji
humanističnih ved. Tudi zapis, v katerem mi (tj. vnazaj) prepoznavamo Bahtinov zad-
nji tekst, poganja dvojna delimitacija od »spontane« filozofije Enega. Aktantsko mesto
desnega »dobrega sovražnika« tokrat zasede predvsem »analiza«, ki »se navadno stiska
na ozkem prostranstvu malega časa, t.j. sodobnosti in bližnje preteklosti ter predstav-
ljive, zaželene ali zastrašujoče prihodnosti« (Bahtin 1999 [1974]: 347). Negativ zasto-
pa strukturalizem.

Prva tendenca zgolj rekonstruira izvirni horizont svojega predmeta (rečeno v jeziku
študije o avtorju in junaku: se zgolj »vživlja« v junaka), ne da bi ga v drugem koraku
»razumela in ovrednotila na ravni velikega časa« (prav tam; tj. ne da bi se »vrnila
vase«). Opazovalec le perpetuira (»podvaja«, prim. Bahtin 1999 [1970]: 331) »človekov
plitki odnos do prihodnosti« (»junakovo nedokončanost«), ne da bi zatem izvedel

16 Da tarča kritike ni Freudov nauk – Bahtin/Vološinov ga v svojem kronotopu niti ni mogel ustrezno
poznati –, temveč popularizacija tega v najrazličnejših redukcijah, signalizira že naslov: Bahtin/Vološinov
negira bolj freudizem kakor Freuda, ne toliko »utemeljitelja diskurzivnosti«, rečeno s Foucaultom, kolikor
kakega »reaktualizatorja« Ranka, vitalizem (MacCannell 1992 [1985]: 49) in sovjetske apropriacije Freudo-
vega nauka (Clark, Holquist 1984: 172). S tem ko izpostavi Ranka kot najbolj fundamentalističen, najslabši
primer svoje vrste in ko v zadnjem poglavju obračuna še s kvazimarksističnimi adaptacijami Freuda, avtor
Freudizma paradoksno postane Freudov zaveznik. Na osnovi »naivne« bralske izkušnje bi lahko tvegali celo
stavo, da je zadnje poglavje Freudizma »maskirana« apologija Freuda pred sovjetskimi prisvojitvami: re-
dukcionizem, ki ga v prejšnjih devetih poglavjih Bahtin/Vološinov dogmatično pripisuje freudizmu, zdaj
očita sovjetskim interpretacijam Freuda. Ni torej naključje, da Bahtin v 60. letih kritizira samo še ruske
aplikacije freudovske psihoanalize na literarno interpretacijo, tekste, ki ne kažejo nobenega bistvenega na-
predka od Freudove sami psihoanalitični teorizaciji tuje psihologizacije umetniškega procesa.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

»[o]dvračanje od sebe« (prav tam; tj. »vrnitev vase«). Nasprotno strukturalizem »zapi-
ra« estetski dogodek »v tekst« (Bahtin 1999 [1974]: 350), po vzoru eksaktnih znanosti
spreminja svoj predmet »v pojme (raznih stopenj abstrakcije)« (351), tako da je v struk-
turalizmu »le en sam subjekt – subjekt samega raziskovalca« (350–351).

Prva tendenca torej ustreza temu, kar Bahtin v 20. letih imenuje ekspresivna este-
tika. Na drugi strani je (ruski) strukturalizem seveda dedič ruskega formalizma in na-
sploh impresivne estetike ravno v tem, da zgublja junaka, ki tako postane »brezglasna
stvar« (337). Bahtin tudi tokrat gleda na »skrajnosti: […] odnose do stvari in odnose
do osebnosti« (348) paralaktično in v hkratni negaciji »postvaritve« in »poosebitve«
afirmira to, za kar sta obe slepi (v tem primeru gluhi): »glasove v vsem in dialoška
razmerja med njimi« (350). »V humanističnih vedah je eksaktnost premagovanje tujo-
sti drugega, ne da bi ga spremenili v nekaj čisto svojega« (349).

V kontekstu nakazovanja dialoških odnosov med »tujo« in »našo besedo«, do kate-
rih prihaja »v stadiju ‘naših-tujih besed’« (341), Bahtin navrže tudi misel, da lahko
nezavedno »postane« ustvarjalni dejavnik samo na pragu zavesti in besede« (prav tam).
Simultanist Bahtin torej 1974 polaga račune tudi s freudizmom. In kakor Bahtina/Volo-
šinova 1927 tudi Bahtina sedaj zanima izključno, »[k]ako vstopajo vtisi iz narave v
kontekst moje zavesti« (prav tam). Bahtin/Vološinov 1927 pravi, da zavest v veliko
večji meri odraža dialektiko zgodovine kakor dialektiko narave, saj je narava v njej
dana že v ekonomskem in družbenem prelomu. In skoraj pol stoletja kasneje se odgo-
vor na zgoraj navedeno vprašanje glasi: »V sebi nosijo [vtisi iz narave] besedo, poten-
cialno besedo« (prav tam). Bahtinov Freud je vselej že metalingvistični Freud.

In zato ni naključje, da mora Bahtin tudi v t. i. arhivnih zapisih oz. laboratorijskih
pripravah velikih literarnovednih monografij prevajati freudovske pojme s psihološke
na metalingvistično raven, kjer naj bi označevali dialog med »našo« in »tujo besedo« v
procesu samozavedanja. Tako je po mnenju S. G. Bočarova (H(5��"�1996: 671) pole-
mika spisa Dostojevski. Leto 1961 z monološkimi interepretacijami »izvora« (Skaza)
Bahtinove dialoškosti implicitno naperjena zoper I. S. Popova. Ta v slogu impresivne
estetike reducira odnos med avtorjem in junakom v ustvarjanju Dostojevskega na kate-
gorijo ene same, avtorjeve duševnosti, razcepljene med zavestjo in nezavednim, in tako
izgublja junaka, posledično pa tudi avtorja, ki seveda – še posebej pa pri Dostojevskem,
ki ga po Bahtinu »obvlada junak« (Bahtin 1999 [192–]: 28) –, obstaja zgolj v funkcio-
nalnem odnosu do junaka.

Podobno I. L. Popova (gl. H(5��" 1996: 486) ugotavlja, da Bahtin v leta 1944
napisanih dodatkih in popravkih k besedilu prve redakcije monografije o Rabelaisu
premešča poudarke osrednjih psihoanalitičnih konceptov v duhu Freudizma Bahtina/
Vološinova.

Bahtin/Vološinov/Medvedev torej v 60. in 70. letih v celoti ohrani svoj »negativni«
odnos do dogmatizma, ki ga že v 20. letih odkriva v presečišču skrajnih drž v estetiki,
psihologiji, lingvistiki, literarni vedi. Prav negacija tega skupnega polja mu tudi sedaj
omogoča vpeljavo kategorije drugega v domeno humanistike.

Jernej Habjan, Teorija literarnega diskurza in Bahtin

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

3 Veliki čas: »univerzalizem« »kartezijanske nomotetične metode« vs.

»partikularizem« »humanistične idiografične metode«

Antinomije Bahtinovega in današnjega časa so kajpak aktualizacije protislovja med
»kartezijansko nomotetičnostjo« in »humanistično idiografičnostjo«, ki naddoloča
družboslovje (Močnik 2000: 187–189) in seveda tudi literarno vedo, kolikor se je kot
univerzitetni diskurz morala vselej legitimirati v odnosu do naravoslovja (od primer-
jalne embriologije do nevroloških kognitivnih raziskav). Protislovje med univerzali-
stično »kritičnostjo« naravoslovnih metod in partikularistično »topičnostjo« humani-
stike ponavljata tako skrajnost postvaritve in poosebitve, o kateri govori Bahtin, kakor
sodobni metodološki pluralizem, ki izbira med freudovsko-marxovskim materializ-
mom in saussurovsko-derridajevskim idealizmom.

Tako ne preseneča, da denimo Eva D. Bahovec prevprašuje odnos med občim in
posebnim, filozofijo in njeno telesno zunanjostjo (D. Bahovec 2004: 9–12, 41–42),
tudi z za literarno vedo tako konstitutivnimi koncepti, kot so avtor, avtobiografija, to-
pos, tekst in kontekst, »življenje in delo« – in da slednjega omeni tudi Kobe na vstopu
v predavanje o Kantovi gesti, na katerem se sprašuje, »ali obstaja kakšna povezava
med posebnim in občim, med biografijo in filozofijo« (Kobe 2004: 61). Novi premi-
slek odnosa med tekstom in kontekstom se obenem dogaja kot prevpraševanje odnosa
med univerzalnim in partikularnim.

Sklep: »Vs.« vs. »simbolologija«

Kot izhaja iz Bahtinovega zadnjega spisa, dialoškost odpravlja metagovorico. Zunaj-
bivanje je namreč pogoj možnosti ne le za kulturno dejavnost (npr. za estetski dogo-
dek), temveč tudi za humanistično refleksijo te dejavnosti (npr. za estetiko). Sama
humanistika zato po Bahtinu – na tem mestu svojega zadnjega spisa navaja S. S. Ave-
rinceva, kasnejšega komentatorja tega teksta – ni »’ne-znanstvena, temveč drugače-
znanstvena oblika znanja, ki ima svoje notranje zakone in kriterije eksaktnosti’« (Bahtin
1999 [1974]: 337; prim. ��(0( 1997: 46–47; Skaza 1999: 381).

Posledice nemožnosti metapozicije so seveda daljnosežne tudi za literarno vedo.
Ker je protislovje med zunanjimi in notranjimi pristopi konstitutivno tudi zanjo (zaradi
česar je metodološka kriza v njej, kot ve Paul de Man, produktivna /prim. Virk 2001:
16/), je Bahtinov paralaktični suspenz, ponotranjenje slabe neskončnosti tega nihanja
med dogmatičnima pristopoma tudi že odprava literarne vede kot »cele«, »sklenjene«
metagovorice. Kajti prav vztrajanje na nepomirljivosti boja med naravoslovnimi in
humanističnimi prisvojitvami literature zapopade paradoksno specifičnost tega diskurza,
dostopno le znanosti, ki je tudi sama »drugačna«, »nesklenjena«. In priče dogmatične-
ga literarnovednega spora med kontekstualizmom in nekontekstualizmom moramo tudi
Bahtinu priznati to, kar Kobe (na Heglovi sledi) ugotavlja za Kanta, ko pravi, da v
njegovem ponotranjenju protislovja »ne smemo videti slabosti […] [njegovega] sistema.
Nasprotno, nujna antinomičnost izkustvenega spoznanja je njegova moč« (Kobe 2002:
187). Ravno ta moč je namreč tudi Bahtinu omogočila ne le opredeliti estetsko dejavnost
kot ireduktibilni dialog dveh zavesti, ampak tudi, kot opozarja Skaza, vzpostaviti položaj

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


345Jernej Habjan, Teorija literarnega diskurza in Bahtin

zunajbivanja v odnosu do literarne vede in v enem koraku najti danes še kako aktualno
pot do dialoga na mikro- in makroravni, do človekove osebnosti in kulture (��(0(
1997: 46–50). To pa nam že omogoča, da na sledi zaključka Bahtinovega zadnjega
spisa (in obenem Skazove najnovejše študije o Bahtinu) zaključimo z ugotovitvijo, da
bo tudi v času oblikovanja teorije literarnega diskurza (in sorodnih podjetij) Bahtinov
smisel nedvomno doživel praznik ponovnega rojstva.

LITERATURA

D�5(� �D. H�U���, 1975 [1924]8�:��) �#(������4("�+=�#(����( (���,��#/���� ����"�#
5-��4�����""�#�����&�����3�D�5(� �D3�H(5��"8 3�
������������!�����+�������.
Moskva:�U-��4�����""(+� ����(�-�(3�R7M@3

D�5(� �D. H�U���, 1996, 2002: �����������������(�����&����&�"��@��W;�O������JVKX�"��
�������JVHX�"������ [1996]. @��H;�Y �����&��
�+�����:������������B�JVHZ. O�����
JVHX�"���JVMX�"���. [2002]. Moskva: F-������� ��(��.

Mihail M. BAHTIN, 1999: Estetika in humanistične vede. Ljubljana: SH.
M�5(�  D. H�U���, 2000: 8��(��
&� [1927]. 8��&�����(�&����� �� �������!���������

[1928]. 9�����
&���)�����)����
����[1929]. ������ [1925–1930]. Moskva: E()���"�3
Katerina CLARK, Michael HOLQUIST, 1984: Mikhail Bakhtin. Cambridge (Ma), London: Harvard

University Press.
Eva D. BAHOVEC, 2004: Oko za uho: filozofska formula in objekt psihoanalize. Delta 10/1–2. 9–42.
�+&�� (����3�������, 1996 [1973]: �"(&�"��������D3D3H(5��"(���0"(��=��/��(0/�("����

��( �2��� +������#�""�����#������. :�������6���������A������
 1996/3. 5–58.
��D�F�GE�-D��EE+, IE�+�
F������, 1995: H����(���I ����
��������. :�������6��������

A������
�1995/2. 5–17.
Miha JAVORNIK, 1999: Nesklenjenost Bahtinove misli kot njena odlika (Kaj sploh je dialog?).

Mihail Bahtin: Estetika in humanistične vede. Ljubljana: SH. 383–398.
Marko JUVAN, 1996: Parodija in Bahtin. Primerjalna književnost 19/2. 1–28.
– – 2003: Od literarne teorije k teoriji literarnega diskurza: fragmenti za uvod. Marko Jesenšek

(ur.): Perspektive slovenistike ob vključevanju v Evropsko zvezo. Ljubljana: Slavistično dru-
štvo Slovenije. 81–94.

– – 2003a: Stil in identiteta. Jezik in slovstvo 48/5. 3–18.
Zdravko KOBE, 2002: Antinomičnost pri Kantu. Problemi 40/3–4. 145–187.
– – 2004: Kant in njegova gesta. Filozofija na maturi. 2004/1–2. 61–65.
Alenka KORON, 2004: Teorija/teorije diskurza in literarna veda (1. del). Primerjalna književnost

27/2. 97–117.
– – 2005: Teorija/teorije diskurza in literarna veda (2. del). Primerjalna književnost 28/1. 119–134.
I �+�
F������=�@BBS8�H(5��"=�� ���=���( �2�����#("3�:�������6���������A������
�1993/

4. 5–24. [Prevod razprave: Julia KRISTEVA, 1967: Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman.
Critique 1967/239. 438–465.]

Juliet Flower MACCANNELL, 1992 [1985]: Temporalnost tekstualnosti. Bahtin i Derrida. Vladimir
Biti (ur.): Bahtin i drugi. Zagreb: Naklada MD. 39–60.

Nenad MIŠČEVIĆ, 1976: Julia Kristeva, Semeiotike. Problemi – Razprave 8/163–168. 264–273.
Rastko MOČNIK, 1983: Raziskave za sociologijo književnosti. Ljubljana: DZS.
– – 2000: Sistem družboslovja in njegovi učinki. Časopis za kritiko znanosti 2000/200–201.

177–197.
Aleksander SKAZA, 1982: Mihail Mihajlovič Bahtin (Oris življenja in dela). Mihail Bahtin: Teo-

rija romana. Ljubljana: CZ. 384–424.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

– – @BBM8�
�"!�%!�+��#(����( '"���1���������D3�D3�H(5��"(���%� �#������,��#( '"/#

#�����#� �"���� '��� 0(#�����3�Miha Javornik in dr. (ur.): Bahtin in humanistične vede.
Ljubljana: Znanstveni inštitut Filozofske fakultete. 45–55.

– – 1999: Estetski humanizem Mihaila Bahtina. Mihail Bahtin: Estetika in humanistične vede.
Ljubljana: SH. 355–382.

– – 2001: Nekaj obrobnih opomb o historičnih vidikih Ju. M. Lotmana. Primerjalna književnost
24/Posebna številka. 239–252.

– – 2002: Kulturologija in poučevanje ruske literature v svetu v pogojih globalizacije. Prime-
rjalna književnost 25/1. 1–7.

Ivan VERČ, 2003: Subjekt izjave kot predmet raziskovanja zgodovine književnosti. Darko Dolinar,
Marko Juvan (ur.): Kako pisati literarno zgodovino danes? Ljubljana: ZRC SAZU. 213–226.

��("���F&=�D(�2����(��� D�
��E�=�>AA?8��)�1�����(����(���&��(�� +3�Slavica tergestina
11–12. 343–352.

Tomo VIRK, 1999: Moderne metode literarne vede in njihove filozofsko teoretske osnove: meto-
dologija 1. Ljubljana: Filozofska fakulteta, Oddelek za primerjalno književnost in literarno
teorijo.

– – 2001: Primerjalna književnost danes – in jutri? Primerjalna književnost 24/2. 9–31.
– – 2001a: Proti »napačnemu branju«. Primerjalna književnost 24/Posebna številka. 279–289.
Slavoj ŽIŽEK, 2004: Paralaksa: za politični suspenz etičnega. Ljubljana: Društvo za teoretsko

psihoanalizo.

SUMMARY

The argument between the contextualists and non-contextualists in some academic centers
dealing with literature indicates that contemporary methodological pluralism perpetuates the
antinomy between the historistic and the immanentistic paradigms in literary criticism. It seems
that its »marginal« position allows Slovene literary criticism to respond to this dilemma by
introducing the theory of literary discourse (M. Juvan, A. Koron), the theory and history of the
creative subject (I. Verč), or a more intense hermeneutic practice (T. Virk). Based on the nega-
tion of the dogmatic conception of the relationship between the text and its exterior, common to
the contextualists and non-contextualists, these projects reveal the specifics of the subject of
literary criticism in literary formation of the otherness. In doing so, they refer to both Bakhtin’s
concepts as well as methodology.

Bakhtin, too, solved the homologous antinomies of his time (e.g., expressive vs. impressive
aesthetics, subjective vs. objective psychology, individualistic subjectivism vs. abstract objecti-
vism, personification vs. reification) with negation of the common plane of the opposing dog-
matic viewpoints rather than with the reduction of one viewpoint into another or with dialectic
abolition of antinomy. At all times he thus considered the subject of investigation by the huma-
nities an activity of two asymmetric instances.

The polemics of Bakhtin’s and modern era are topicalization of the contradiction between
the exact nomothetic and humanistic idiographic methods. The contradiction is productive not
only for the social sciences, but also for literary criticism, which always had to compete with
hard-core sciences. Since Bakhtin’s Kantian »symbology« internalizes the antinomy, i.e., eleva-
tes it to a subject of the humanities, it paradoxically abolishes literary criticism as metalanguage.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_6.pdf | DOST. 29/01/26 12.52

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

