
363Jola Škulj, Literatura in prostor

1 Fran Celestin, Naše obzorje, LZ 1883.

UDK 821.163.6.09:821.161.1.09:929
Franc Zadravec
Ljubljana

IVAN PRIJATELJ IN RUSKA LITERATURA

Ivan Prijatelj pomeni logični vrh in prvi znanstveno uspešni zaključek večdesetletnih slo-
venskih razgledovanj po ruskem slovstvu. Ker je pisal o ruskih pisateljih polnih štirideset let, se
upravičeno vprašujemo, kaj ga je mimo univerzitetnega predmetnika zavezovalo, da se je tako
vztrajno vračal k njim. Odgovoriti si na to vprašanje je poglavitni namen tega zapisa.

Ivan Prijatelj represents a logical pinnacle and first scholarly successful conclusion of seve-
ral decades of Slovene surveys of Russian literature. As he wrote about Russian authors for forty
years, one justifiably wonders what, besides academic curriculum, compelled him to return to
them with such persistence. The main goal of this article is to answer this question.

Ključne besede: Ivan Prijatelj, generacija fin de siècla, ruska literatura, literarno-kritične
študije, oblikovanje lastnega umetnostnega nazora

Key words: Ivan Pregelj, generation of the fin de siècle, Russian literature, literary-critical
studies, formation of one’s own literary view

V drugi polovici XIX. stoletja so se slovenski pisatelji in pesniki precej ukvarjali z
rusko literaturo, nekateri so se zanimali tudi za rusko literarno kritiko. Nikolaj V. Go-
golj, Mihail Ljermontov, Ivan S. Turgenjev pa Lev Tolstoj in Fjord M. Dostojevski, a
nič manj Visarion Bjelinski in Aleksander Hercen so vplivali na iskanja in načrtovanja
v slovenski literaturi. Franc Celestin je v realistični literarni program sprejel tudi sta-
lišče Bjelinskega, naj literatura priznava življenje, kakršno je,1 zelo očitno se je za
slovanske literature in še posebej za rusko navduševal Anton Aškerc. Tudi četverica
slovenskih modernistov, Dragotin Kette, Josip Murn-Aleksandrov, Oton Župančič in
Ivan Cankar, se je v devetdesetih letih močno zagrela za rusko, ukrajinsko in poljsko
literaturo, predvsem za Gogolja in Dostojevskega, Puškina, Ljermontova in Koljcova,
a tudi že za Maksima Gorkega. Slovenska zavzetost za rusko literaturo je naposled
morala dobiti predstavnika, ki je od dijaških let do univerzitetne profesure, od leta
1896 do 1936 pisal o njej, jo vneto razlagal, svoje in slovenske simpatije do nje pa
okronal s knjigama o predhodnikih in idejnih utemeljiteljih ruskega realizma ter o
Dostojevskem in Tolstoju.

Ivan Prijatelj pomeni logični vrh in prvi znanstveno uspešni zaključek večdesetlet-
nih slovenskih razgledovanj po ruskem slovstvu. Ker je pisal o ruskih pisateljih polnih
štirideset let, se upravičeno vprašujemo, kaj ga je mimo univerzitetnega predmetnika
zavezovalo, da se je tako vztrajno vračal k njim. Odgovoriti si na to vprašanje je pogla-
vitni namen tega zapisa.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


364 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

* * *
Ivan Prijatelj je skupaj s Franom Grivcem v gimnazijskih letih predstavljal jedro

ljubljanske dijaške rusistike.2 Ob branju in študiranju ruskih klasikov je že tedaj zadel
na podatek, ob katerem je hipoma začutil »skrivnostno slovansko vez«:3 pri Puškinu je
srečal namreč slovenski rek »kar gospoda stori krivo, kmeti morjo plačat živo«. Josipu
Murnu je veljal za človeka, ki »tako rad filozofira in razmišlja, kako se giblje svet na
Ruskem«,4 zaradi česar ga je ta večkrat zaprosil za ruske leposlovne knjige, tudi že za
Gorkega. Tudi Prijateljev podatek, da se je spomladi leta 1898 pri Josipu Murnu srečal
z Ivanom Cankarjem, ki je takoj začel pogovor o Gogolju in Dostojevskem, pripove-
duje o dveh modernistih, ki sta bila vsak po svoje zagledana v oba ruska umetnika.5

Skratka, med tedanjimi mladimi umetniki in znanci je Prijatelj res moral veljati za
privlačnega poznavalca nekaterih ruskih pisateljev. Samo tako si je moč razložiti tudi
povabilo urednika Ljubljanskega zvona, naj napiše kaj o Tolstojevem romanu Vstajenje,
pa njegove prevode Čehova in Gorkega ter eseje o njih okrog leta 1900. Nič tudi ne
preseneča, da je nekaj svoje kratke pripovedne proze napisal pod vplivom Čehova in
Gorkega, morda tudi Gogolja.

Prijatelj se je tudi v spisih o ruski literaturi rad prišteval h generaciji fin de siècla, k
tistim umetnostnim in filozofskim iskalcem, ki so se ostro obrnili od pozitivizma in
naturalizma ter se odpravili v območje duše, tudi »vesoljske duše«. Med ruskimi pisa-
telji je bil Dostojevski pač najbolj nezgrešljiv kažipot v duševna prostranstva. Zato je
tembolj zanimivo, da se Prijatelj publicistično okrog leta 1900 ni ukvarjal z njim, am-
pak je pisal o Tolstoju, Čehovu, Gorkem in Gogolju.

V sklopu Prijateljevih prvih ruskih študij zavzema najbolj opazno mesto Tolstoj in
njegov roman »Vstajenje«.6 Takoj pa je treba dodati, da Tolstoj ni opazen le v tem
sklopu, ampak predstavlja tudi prvo veliko interpretacijo tujega pisatelja in njegovega
dela v slovenski literarni vedi sploh. Kratek pogled na spis o Tolstoju pove, da se je
Prijatelj odločil razlagati slovstveni opus s pisateljevo človeško enkratnostjo, a nič manj
tudi z narodovo posebnostjo, ki je po njegovem mnenju tako vplivna, da organizira
duha, naravo in usmerjenost posameznikove in celotne narodove literature. Tolstojeva
literatura se mu je razkrila kot dejanje umetnika, ki niha med nravnim zakonom in
vitalno naravo, med stoicizmom in epikurejstvom. Preiskoval je avtobiografsko usedli-
no po njegovi glavni pripovedni prozi, sledil njegovi nravni ideji oziroma pojmovanju
človekove usode, soočil njegovo literaturo z njegovo umetnostno teorijo in šele za ko-
nec vse te komponente na kratko preizkusil na romanu Vstajenje. Analitično sintetični
zagon mu je pokazal, da hiti etični lok v Tolstojevi literaturi natančno tja, kjer je po

2 Glej oba Uvoda Antona Slodnjaka v knjigah Ivan Prijatelj, Izbrani eseji in razprave I, II. Ljubljana
1952, 1953. Slodnjak je v okviru portretnega koncepta analiziral tudi Prijateljevo rusko komponento.

3 Ob svoj prevod Kapitanove hčere je leta 1896 pripisal biografski in literarnoinformativni sestavek o
Puškinu. V beležki Puškin in slovenski jezik (Veda 1911) je sporočil, da je Puškin vzel ta slovenski izrek iz
slovarja Antona Janeza Murka (Slovensko-nemški in Nemško-slovenski ročni besednik, 1832) in ga vpisal v
razlago besede »kmet« ob svojem pesniškem prevodu Slovo o polku Igorevem.

4 Murnovo pismo Ivanu Prijatelju, 15. XII. 1900. – Glej tudi druga Murnova pisma Prijatelju v Murno-
vem Zbrane delu II, Ljubljana 1954.

5 Dr. Ivan Prijatelj, Domovina, glej umetnik! Cankarjev zbornik, Ljubljana 1921.
6 Ivan Prijatelj, Tolstoj in njegov roman »Vstajenje«. LZ 1900.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


365Franc Zadravec, Ivan Prijatelj in ruska literatura

njegovi teoriji tudi najvišji cilj umetnosti: k popolnemu človeku. Prijatelj je posebej
opozoril, da je Tolstojevo misel o koristnosti umetnosti razumeti predvsem v tem, etič-
no visokem pomenu.

O Tolstojevi literaturi in njegovem umetnostnem nazoru je obširno premišljeval in
pisal vsekakor iz znanstveno spoznavnih razlogov. Prav lahko pa je videti, da mu je tak-
šno delo narekovalo tudi duhovno in umetnostnonazorsko iskateljstvo generacije, ki ji je
pripadal; ta se je morala opredeliti do avtoritete, kakršno je užival tedaj v Evropi ruski
roman, še posebej Tolstojev. In res se zaključek literarno-kritične študije, še posebej pa
interpretacije Vstajenja izteka že v nekakšno opredelitev za Tolstoja. Njegova literatura
je človeško graditeljska, kakršna hoče biti tudi umetnost modernistov, Tolstoja zanima
»gola, odkrita človeškost« ali »večno človeško«, kar vzdiguje njegovo prozo nad konfe-
sionalne, politične in nacionalne meje. Njegova angažiranost za humanega človeka in
sovraštvo do »kulturnega« človeka, ki se ravna po »filozofiji forme«, pa ni edina sorod-
nost med njim in modernisti. Podoben jim je tudi po svojih velikih pisateljskih čustvih:
Tolstoj strastno ljubi ali pa sovraži, o čemer pripoveduje, je torej tvorni subjektivist, ne pa
hladen racionalist ali celo individualist objektivistično naturalistične smeri. Kot tvorni
subjektivist pa hkrati ne priznava izrastkov subjektivizma v umetnosti, tiste pretirane
»subjektivnosti«, ki se pojavlja pri nekaterih modernistih. Predvsem pa je že ustvaril
tisto, kar modernisti šele mislijo ustvariti: usmerja odločno k »duši«, njegov umetnostni
ideal, realiziran zlasti v Vstajenju, je »bratsko zedinjenje človeštva«.

Z razlago Tolstojevega dela, še posebej Vstajenja je Prijatelj potemtakem označe-
val tudi smer slovenskih modernistov: vstran od pozitivistične doktrine k »pravici duše«,
tisto smer, ki so jo v pesmih, Cankar tudi že v dramah in prozi, tedaj že določno začrta-
li. Zato je Prijatelj lahko toliko bolj samozavestno izjavil: roman Vstajenje je »dvignil
naše cilje«.

Ko pa je v isti študiji občudoval, kako je Tolstoj zajemal iz silovite življenjske
erudicije in je njegov smisel za prirodnega človeka, za lepoto stvarnosti stavil v opo-
min pretiranim subjektivistom, je morda tudi že slutil, da ga bo življenjska sila ruskega
realizma od Puškina in Gogolja do Tolstoja in Čehova zmerom znova klicala iz za-
maknjenj v lepoto, kakor so jo videli romantiki in simbolisti, k lepoti neizbegljivih
življenjskih faktov.

V zapisih o Čehovu ni težko prepoznati, da je Prijatelj uporabljal za označevanje
njegove tehnike takšne termine in filozofske motive, ki spadajo v tedanji impresioni-
zem in simbolizem in potrjujejo, da je duhovno zatrdno pripadal generaciji s konca
stoletja. Opozoril je npr. na poseben estetski način, ki ga je Čehov uveljavil v kratki
pripovedni obliki, v črtici. Ugotovil je, da Čehov z načinom »momenta« ali z uresniče-
nim psihološkim načelom trenutnega predstavi človeka v hipu zelo nazorno, več, »relief-
neje nego cel roman, ki bi ga bil opazoval pol življenja pri njegovih vsakdanjih oprav-
kih«. Ko je že zapisal, da so črtice in »momenti« Čehova zares kratki, je brž pomem-
bno dodal: »a so momenti duše. Duša pa je vseobjemajoča, neskončna, večna. In zato
je vtisnjen tudi v tem kratkem momentu pečat večnosti«.7 Trenutek in večnost, trenutek

7 Ivan Prijatelj, A. P. Čehov, LZ 1901. Isti, Predgovor o Čehovu. Posvečen Aleksandrovu. Momenti iz
spisov A. P. Čehova. Ljubljana 1901.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

in neskončna duša: v teh pojmih sta si tedaj podajali roko dve duhovno estetski smeri,
impresionizem in simbolizem, vsaj v njuni slovenski varianti. Kajti o ponazorilni moči
prodornega, vseobsežnega »momenta« tedaj ni sanjaril samo Ivan Cankar, marveč je
bil splošnejša sestavina slovenske umetniške zavesti.

Čeprav je Prijatelju ugajala literatura, ki je v obliki »momenta« razklenila duševna
prostranstva, pa že sam obrat k Čehovu in še nekateri tedanji podatki povejo, da ni
nameraval služiti samo filozofiji »večnost v trenutku«. Zelo ga je privlačevala npr. tudi
povezanost ruske literature z ljudstvom, njena demokratičnost, njena parlamentarnost
pri narodu, ki ni imel svojega parlamenta. Ugajalo mu je, da se je Čehov sklonil v
surovo vsakdanjost, jo mirno preučeval, da se je Tolstoj iztrgal iz komilfotnosti in ari-
stokratske osamelosti in šel v ljudstvo, da je priglasila svoje pravice tudi mlada ruska
»narava«, se hotela razmahniti in izraziti, se pravi, da je »s smelim korakom« stopil v
rusko literaturo tudi »bosjak«, »potepuh«, »glas življenja« – Maksim Gorki.7 Kot sim-
patijo za demokratično, angažirano literaturo si je moč razlagati tudi zapisek o pisa-
telju Grigoroviču. Prijatelj ga je prištel med tiste tri ruske pisatelje (Turgenjev, Lovčevi
zapiski; Nekrasov. »s svojimi grenkimi pesmimi o usodi naroda«), ki so odkrili »mužika«
in ga s svojim pripovednim in pesniškim delom izvlekli iz suženjstva. Grigorovič je po
njegovem lahko napisal Ribiče, Priseljence in Antona Goremyko, ker je bil »barin«, a
je čutil z ljudstvom, demokrat, ki je nosil v sebi ideal harmonije, kar naprej pa zadeval
na disonance, na bedo, krivico, nevednost, v katerih je ljudstvo životarilo.8

Po študijah o Tolstoju in Čehovu se je Prijatelj napotil h Gogolju. Če ga je pri prvih
dveh vodila raziskovalna težnja in iskanje avtoritativnih oporišč za lastno generacijo, je
dvojni portret o Gogolju9 napisal kot znanstvenik in kot umetnik. Mojstrsko je združil
psihoestetsko osnovo Gogoljeve literature, se pravi njegovo humoristično projekcijo
življenja z njegovim mladostnim portretom, ki ga je naslikal Venezianov, ter mračnost
koncepta v Mrtvih dušah in izza njih, kakor se razkriva tudi v »rimskem« portretu
Gogolja, ki ga je naslikal Ivanov. Poznavalec literature in slike ter besedni oblikovalec
sta v tem eseju našla skupno besedo, ustvarila neponovljivo delo, ki spada tako v lite-
rarno znanost kot v slovstveno umetnost.

V letih 1903–1904 je bil na študijskem potovanju v Rusiji in Franciji, pripravljal se
je za »vseslovanskega literarnega historika«.10 Velikonemški državni načrtovalci pa
njegovih priprav niso marali, dunajsko ministrstvo mu je delalo težave s štipendijo.
Med bivanjem v Rusiji si je načrtno in razumno širil razglede po ruski literaturi in
kritiki XIX. stoletja. Omejeval se je na velike umetnike in kritike, saj je vedel, da ne
sme postati »literarni« človek, ki grabi vsakovrstne literarne vesti, pozablja pa na glav-
no duhovno črto; omejil se je »na višine, ki se vidijo v Evropo«, vse drugo pa imel za
mimoletno. Rusko kritiko je študiral v vsem njenem velikem loku od Puškinovega
obdobja prek Bjelinskega, Hercena, Černiševskega in drugih demokratov pa tja do
socialnega subjektivista N. K. Mihajlovskega in Rozanova ter do »marksistov in deka-
dentov« v devetdesetih letih, kar bi lahko pomenilo, da je prebiral tudi kaj iz Plehanova,

8 Ivan Prijatelj, Grigorovič Dimitrij Vasiljevič, LZ 1900.
9 Ivan Prijatelj, N. V. Gogolj. LZ 1902.
10 Rajko Nahtigal, Pisma Ivana Prijatelja s študijskega potovanja 1903 do 1904. LZ 1937. Nahtigalova

pripomba, LZ 1937, str. 534.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


367

čeprav ga ne omenja. Ruska slovstvena »sedanjost« ga je zanimala toliko bolj, ker pri
nastopu »literarnega zgodovinarjenja« ni maral »biti že iz dobe«. V Moskvi je opazil,
da je Rusija teh let stala »v znamenju Gorkega«, da so o njem dosti predavali in po-
naródili njegovo pesem iz drame Na dnu, pesem, ki govori o svobodi, »o tem, da je
treba upoštevati človeka kot človeka, ne pa kot stvar«. »Občudujem smelega Gorkega«
v tej »mandarinski državi«, je zapisal v enem teh pisem. Enako zavzeto kot Gorkega je
omenjal tudi Tolstoja in Čehova, Gogolja in Dostojevskega, tega še prav posebej, ker
so ga privlačevala »čudna pota njegove jasnovidnosti«. Iz zgodovinske ruske misli pa
ga je najbolj zanimalo konservativno slovanofilstvo, pač zato, ker ga je imel za »prvo
celotno-konzekventno filozofsko doktrino v Rusiji, ki je preživela razne faze in tako
tudi občinstvo z njo.« Pozitivizem v šestdesetih in socializem v devetdesetih letih sta
se mu zdela veliko manj ruska.11

Zato tudi ne preseneča, da je iz Moskve poslal spis ob stoletnici Homjakova.12 Tudi
iz njega se vidi, da ga je poleg slovanofilstva zelo zanimala ruska literarna kritika,
zlasti Bjelinski, kar pač pomeni, da je že takrat veliko premišljeval o duhovnih razme-
rah in težnjah, v katerih se je rodil revolucionarni slovstveni realizem.

V Moskvi ni zamudil priložnosti, da poleg zasebnih strokovnih opravil pove kaj
pomembnega tudi iskalcem v slovenski umetniški literaturi. Ko je pisal o drami Češ-
njev vrt A. Čehova, je opozoril namreč na svojsko dialektiko med rusko realistično
literaturo in življenjem ruske družbe. Opozoril je na tipe v tej drami, ki so strnjevali
tiste življenjske moči, iz katerih se je rojevala »bodoča Rusija«. Tipsko novi so bili po
njegovem zlasti fragmenti vere v nekaj višjega, v srečo, v novo rusko življenje in kul-
turo. To so bili nastavki oseb, ki jih je Čehov po njegovem mnenju postavil proti »sa-
movoljnemu in silnemu jerobstvu« in ki so na tretji razvojni stopnji postali že nevarni
verniki in oznanjevalci vsega novega: če je drugi potomec »mužika, idiota« trgovec, je
tretji že »večni študent«, nemirni iskalec. Prijatelj je posebej cenil tudi umetniško či-
stost Čehova, ko nobeni teh perspektivnih oseb ni naložil niti programa niti agitacije,
ampak je trgovca in študenta polnokrvno individualiziral.13 In ravno ta umetniška či-
stost sociološko zasnovanega dramskega lika je skupaj z veččlenskim razvojnim por-
tretom ruskega človeka od mužika do intelektualca opozarjala slovenske pisatelje, kak-
šna bodi prava dialektika, iz katere raste velika življenjsko realna literatura. Opozorilo
pa je padlo v čas, ko je Cankar proti slovenskemu hlapčevstvu že postavil Ščuko, upor-
nega intelektualca, proti buržuju »večnega študenta« Maksa-revolucionarja, proti kon-
servativni duhovni potlačenosti upornega prosvetitelja. Prijateljevo sporočilo se je to-
rej ujemalo s Cankarjevo slovstveno dialektiko in jo tudi avtoritativno podprlo.

Leta 1904 je Prijatelj opisal tudi duhovni profil pariškega literarnega snovanja. Tu
se je temeljiteje seznanil s francoskim simbolizmom, zlasti z idejami Mauricea Barrč-
sa, z njegovo napeto težnjo proč od »vtisov« k slutnji, duhu, skrivnosti ali »mističnemu
razodetju Enega, Večnega«, ki ga je menda »dano slišati in videti sicer samo v duhu po
dolgotrajnem strogo idejnem delu«.14 V eseju pa je razvil spet tudi zanimive misli o

11 Prav tam, pismo Nahtigalu 5. junija 1903.
12 Ivan Prijatelj, Pismo iz Moskve. K stoletnici Homjakova. LZ 1904.
13 Ivan Prijatelj, Pismo iz Moskv. Češnjev vrt A. P. Čehova. LZ 1904.
14 Ivan Prijatelj, Izprehodi po Parizu. 1. Diskurz o ulici (V Parizu 24. okt. 1904).

Franc Zadravec, Ivan Prijatelj in ruska literatura

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

ruski literaturi, arhitekturi in slovanstvu ter vse to primerjal z romanskim in german-
skim duhom. Ne da bi dosegel živost Gogoljevega dvojnega portreta, ko je tokrat družil
literaturo in arhitekturo ter na arhitekturnem detajlu zagledal tipično potezo roman-
skega, germanskega in slovanskega duha, je vendarle res, da je spet samo Prijateljeva
umetniška narava mogla iz enega detajla sugestivno in prepričljivo sklepati na celotno
duhovno podobo ljudstva, ki je ta tipični detajl ustvarilo. Slovanski duh se mu je v teh
primerjavah najlepše razodevalo na črti Gogolj – Bjelinski – Dostojevski – Tolstoj –
Čehov – Gorki in v obliki, ki potrjuje, da ta duh ne otrdi in ostari v neko modrost,
ampak je njegova modrost ta, da kar naprej gradi in podira, in da je Gorki naposled
lahko vzkliknil: »Človek – to je čudež.« Slovan je zato po Prijatelju večni »mladenič«
in fanatik, German pa hladni razumar in skupaj z Romanom »star mornar«.

Prvo desetletje Prijateljevih razgledov po ruski literaturi je bilo po vsem navede-
nem po količini in po kakovosti zelo bogato. Če izvzamemo esej o Josipu Murnu iz
leta1903 in esej Drama Prešernovega duševnega življenja iz leta 1905,15 je vsa večja
njegova literarno-kritična publicistika veljala ruskim pisateljem. Vse desetletje je ja-
sno videti, da mu je ruska literatura bila pri srcu tudi zato, ker je bila čustveno razgreta
in človečansko angažirana in je taka služila kot pomembna opora tudi generaciji slo-
venskih novoromantikov. Pa tudi zato, ker je bila slovanska, v čemer je videti Prija-
teljevo prizadetost in zavzetost.

Ruska literatura pa mu je veliko pomenila tudi pri oblikovanju lastnega umetno-
stnega nazora, saj mu je dajala bogate izkušnje o slovstveni umetnosti. Ob tej literaturi
je tedaj zapisal nekaj zanimivih literarno-estetskih spoznanj, ki imajo precejšno znan-
stveno vrednost. Najbrž iz lastne pisateljske izkušnje se mu je že leta 1900 izoblikovala
misel, da literarni vpliv lahko rodovitno vzpodbudi, če pri sosedu ali kamor pač seže,
zadene na genialnega duha oziroma na literaturo, ki se je na vpliv dobro pripravila.
Lahko pa neko literaturo zmede, če zaradi narodove duševnosti in domačega slovstve-
nega položaja nanj ni pripravljena. Tako se je zgodilo Francozom, ki ob svojem natura-
lizmu niso bili pripravljeni na nravnost ruskega romana, zaradi česar so svojega posen-
timentalili in zmaličili do neokusne nravstvene pedagogike.16 Tudi v študiji o Tolstoju
je zapisal nekaj literarno estetskih spoznanj, ki imajo splošno znanstveno vrednost.
Takšna je misel, da je literarno delo soditi predvsem po tem, ali napravi »globok vtis«
ali ne. Če ga napravi, je umetniško, ne glede na stil in obliko. Razločil je tudi dva tipa
umetnika: takšnega, ki posveča vso skrb oblikovani lepoti (nekateri ruski dekadenti,
Merežkovski, D’Annunzio), pisatelja torej, ki je prevzet od oblike, v kateri pripoveduje
ali se izpoveduje. Drugi tip pa je prevzet od stvari, o kateri pripoveduje ali jo izpove-
duje in je zato nasprotje prvega, pri katerem se ni moč »ločiti od forme«. Lev Tolstoj je
npr. tako silovit izpovedovalec in mislec, da bralca ne zaposli s slogom, ampak ga
priklene na dejanje. Že smo navedli, kako je vrednotil »momente« Čehova in združil
impresionistično estetiko s simbolistično sliko sveta (vseobsegajoča duša). Spoznanja

15 Ivan Prijatelj, Aleksandrov. Pesmi in romance. Ljubljana 1903. Isti, Drama Prešernovega duševnega
življenja. Naši zapiski 1904–1905. Ljubljana 1905.

16 Ivan Prijatelj, Ruski roman in moderna francoska književnost. LZ 1900. (Informacijo je napisal po
študiji Zinaide Vengerove.)

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


369

o impresionističnem nazoru in stilu pa je leta 1905 dopolnil še z esejem o ruskem
kiparju knezu Trubeckoju.17 Primerjal ga je s kiparji impresionisti in dokazoval, da ni
razlogov, da impresionizma ne bi zagledali in priznali tudi v kiparstvu.

Do leta 1906 se je Prijatelju nakopičilo toliko spoznanj in izkušenj o tem, kaj je
literarna umetnost in kaj literarna veda, da je o teh spoznanjih napisal dva spisa. Oba je
v temelju spet povezal z rusko literaturo in kritiko. V prvem je opisal življenje in teo-
retska izhodišča literarnega zgodovinarja Aleksandra Pypina, s katerim se je v Moskvi
tudi pogovarjal,18 v drugem pa je razgrnil svoj »estetični načrt«, bolj ali manj aforistič-
no izoblikovan pogled na umetniško lepoto in na umetnost sploh.19 Istočasno vredno-
tenje Pypinove pozitivistične literarnozgodovinske metode in izdelava osebnega »este-
tičnega načrta« dokazujeta, da je v znanstvenem in umetnostnonazorskem razvoju pri-
spel do odločilne razpotne točke.

»Estetičen načrt« je povezal z rusko literaturo tako, da si je za iztočnico izbral
»definicijo« lepote iz romana Dostojevskega Bratje Karamazovi. S trditvijo, da umet-
nost ni surogat resničnosti ali pa celo reprodukcija resničnosti, da umetniška imagina-
cija ali domisljivost ni onemogel odsev resničnosti, s to trditvijo pa je posredno zadel
tudi ob estetiko Černiševskega, Pypinovega bratranca. Dostojevski mu je definiral le-
poto kot enoto, v kateri žive skupaj vsa nasprotja in protislovja. To enoto je Prijatelj
povezal z vesoljsko »praenoto«, estetsko lepoto je izvajal iz »Enote« ali nekakšne ve-
soljske duše. Trdil je, da »Enote« ne doseže razum in da jo obvlada le stopnja duha,
kjer sodeluje tudi čustvo in kjer namesto resnice nastopi nadresnica: »pulchritudo,
quae est supra verum«. Vesoljsko lepoto pa lahko odpre le simbol, ki pretresa celega
človeka, »da drhti ves v soglasju z osnovnim tonom večne harmonije«. Zato imenuje
Valerij Brjusov umetnost »ključ skrivnosti«. »Enoto«, »Absolutum« je po Prijatelju
torej odkrivati z duhom-čustvom, ta je »edini organ, ki z njim doznavamo božanstvo«,
čustvo potrjuje individualnost in je »nezmotljivi kažipot«. Lepoto je izvajati iz »Miste-
rija«, ne iz sistemskih »idej«, iz »dogmatičnega spiritualizma« in »dogmatičnega ma-
terializma«. Toda razdalja med pozitivističnim »dokumentom« in »ključem skrivno-
sti« je tako velika, da je v njej kaj lahko zagledati Prijateljev izraziti idealistični estetski
nazor, se pravi vendarle neko bolj ali manj sistemsko idejo. Že nemška romantična
estetika je umetnost definirala kot pojav brezkončnosti v končnih oblikah, umetnostno
težnjo po lepoti pa kot visoki cilj, ki presega potrebe in zahteve vsakdanjosti. Po svoje
so to miselnost najprej gojili predstavniki načela umetnost zaradi umetnosti, E. A. Poe,
Charles Baudelaire, Oskar Wilde in francoski simbolisti, vsi ti so trdili, da lepota ob-
staja kot Absolutum, kot nadresnica in umetnikova edina naloga je pričarati jo v svoje
delo. To estetsko miselnost je priznal tudi Prijatelj in jo deloma povezal tudi s krščan-
sko estetiko, saj je samo zato eseje lahko končal s stavkom: »Inquietum cor meum,
Domine, donec requiescat in Te.«

V tem sklopu pa je postala vloga Dostojevskega zelo negotova. Pri njem je lahko
dobil oporo za trditev, da lepote ni mogoče izvajati iz sistemskega svetovnega nazora,

17 Ivan Prijatelj, Knez Pavel Trubeckoj. LZ 1905.
18 Ivan Prijatelj, Aleksander Pypin. LZ 1906.
19 Ivan Prijatelj, Perspektive. Estetičen načrt. LZ 1906.

Franc Zadravec, Ivan Prijatelj in ruska literatura

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

iz dogmatizirane miselnosti; nanj se je mogel sklicevati, ko je trdil, da jo je moč doživeti
le s čustvom, kot emotivno moč in zato le subjektivno. Proti Dostojevskemu pa je
ravnal, ko lepote ni zadržal v mejah človekovega stvarnega življenja, kajti za Do-
stojevskega je lepota sicer skrivnost, vendar skrivnost človeškega srca, posajena v real-
ne življenjske zveze, razpeta med poloma dobrega in zlega, ubranega in pošastnega, je
»strašna in grozna stvar«. Idealistično pojmovana lepota pa je v »estetskem načrtu«
nasprotovala tudi prirodnosti ruskega realizma, ki ga je Prijatelj tako cenil. Se je naš
mislec tega zavedal, ko ruskih pisateljev, razen Dostojevskega, v načrtu sploh ni ome-
nil? Tudi ti niso priznavali, da bi lepota obstajala zunaj človeka, v »Enoti«, in bi jo
umetnik s posebnim čustvom in smislom za oblike le pričaral v svoje delo. V estetiki
ruskega realizma od Gogolja do Tolstoja in Dostojevskega je lepota pojav človeškega
življenja in prirode, je moč, s katero človek pregnete, presvetli in kristalizira življenjsko
in predmetno snov, da ta kot estetsko-moralna moč človeka učlovečuje. Prijatelj je na-
tančno vedel, da ima umetnost poleg subtilne naloge, da služi namreč čisti življenjski
moči človeštva, tudi naloge, ki so povezane s človekovim družbenim življenjem zdaj in
tukaj. Dobro je poznal ves tisti ruski realizem, ki je včasih tudi z distanco do sociali-
stične ideje, a s kritično sliko razmer pripravljal prevrat v ruski družbi, poznal Belin-
skega, odločnega nasprotnika (v drugi fazi) umetnosti zaradi umetnosti oziroma nazo-
ra, da se umetnik ne meni za vsakdanje človeške stvari, ampak služi abstraktni lepoti.
In vendar je ob estetičnem razmišljanju in načrtovanju vsaj za hip zdvomil nad »bo-
sjakom«, ki ga je sicer tako občudoval. Ko je Minka Govekarjeva izdala knjigo »Ruska
moderna«, v njej pa objavila tudi Gorkega, je namreč odločno protestiral. Menil je, da
pod tak naslov nikakor ne spada Gorki s svojimi somišljeniki, ki jih zanimajo »bolj
socialni fakti nego umetniški proizvodi«, ampak sodijo sem pesniki, ki iščejo »novo-
dobno dušo«, tudi Andrejev z Rdečim smehom, skratka, ruski simbolisti.20

Leta 1906 se je še enkrat prištel h generaciji s konca stoletja, k sanjarskim moderni-
stom, ki so priznavali svobodno, individualno doživljanje in upesnjevanje »večne har-
monije« oziroma se poglabljali v duševne kamrice. Obenem pa je priznal, da se ni
mogoče upirati navalu stvarnosti objektivnega sveta, ki pritiska na zavest. Zato je odpr-
to pozdravil novo, tako imenovano »empirično« generacijo, ki je tega leta vsaj deklara-
tivno napovedala več smisla za konkretno, zgodovinsko stvarnost slovenskega ljud-
stva. Zavzel pa se je za sintezo obeh idealov, stvarnega in idealnega, za nov nazor, ki ga
je imenoval »kritični idealizem« (Wirklichkeitsidealismus). In spet je pri Rusih dobil
pobudo in potrdilo za takšno sintezo. Menil je, da se je kritični idealizem razvil pri
Rusih »naravnost iz marksizma«, da je njihov novi idealizem na dnu ohranil pridobitve
»materialnih, ekonomskih in znanstvenih prizadevanj«.21 Zanimivo bi bilo vedeti, na
katere ruske novoidealiste je mislil, mogoče na Aleksandra Bogdanova in druge empi-
riokriticiste. Vsekakor na takšne, ki so z njim vred trdili, da filozofskega idealizma ni
moč zanemarjati, ker se tudi najbolj ekzaktna veda, matematika, ustavlja pred skrivno-
stmi in je zato resnica enako skrivnostna kot lepota. Povrh je Prijatelj našel v kritičnem

20 Ivan Prijatelj, Minka Govekar, Ruska moderna. Novele in črtice. Ljubljana 1905. LZ 1906.
21 Ivan Prijatelj, Iz naroda za narod! I. shod narodno-radikalnega dijaštva od 5. do 8. kimavca 1905 v

Trstu. LZ 1906.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


371

idealizmu dovolj prostora tudi za čustvo, torej za vrednoto, s katero so nastopali mo-
dernisti.

Po tej estetsko teoretski poglobitvi ali nujnem miselnem obračunu se je vrnil k
literaturi. Tri leta je prevajal Puškinovega Jevgenija Onjegina (prevod je izšel leta 1909).22

Joža Glonar je o prevodu pisal sicer kritično, vendar tudi s priznanjem in še z opombo,
da je spremno besedo napisal »znanstvenik in poet«.23 Prijatelj je torej vsaj približno
ustvaril, kar je leta 1907 zahteval: da je Slovencem treba dajati »v roke umetniško
dovršene prevode svetovnih del s samostojnimi znanstvenimi literarnokritičnimi bio-
grafijami«.24 Vsaj približno zato, ker njegova opomba ob študiji25 daje vedeti, da je
hotel o Puškinu napisati vsaj tako obsežno študijo, kot jo je ob romanu Vstajenje napi-
sal o Tolstoju, predvsem pa z veliko obsežnejšim razgledom tudi po tedanji ruski in
zahodnoevropski romantični estetiki in literaturi. Omejitev založnice mu je bila ne-
prijetna zato, ker ni mogel izpolniti lastne znanstvene zahteve iz leta 1907, še bolj pa
zato, ker je prevode ruskih in vsakršnih velikih umetnin štel za posebne kulturne dogo-
dke in priložnosti, ob katerih je bilo moč osvetliti tudi marsikakšno slovensko kulturno
in literarno vprašanje in težnjo. Takšen odnos do prevodov dokazuje npr. tudi ogorče-
nost, s katero je leta 1911 zavrnil pisca v Slovencu,26 ker si je drznil Gogoljevega Tara-
sa Buljbo označiti za »rokovnjaško storijo«, ko vendar skozi vso umetnino sije roman-
tična žarovitost ali »misterij človeškega bitja«, »skrivnostno razpoloženje, ki je glavni
junak vsake prave poezije«, sije »mistična sila – genija«. Nasproti obrekovalcu je po-
stavil zahtevo, naj se mladi pisatelji gredo ravno h Gogolju učit, česar slovenski litera-
turi primanjkuje: »Široke, smele poteze; naj bi iz nje pili silo in mož izraza – čustva«.27

Tudi leta 1911 se je skoraj slovesno izrazil o ruski literaturi ter jo znova doživljal kot
veliko in kot »slovansko«. Samo iz intimnega razmerja do nje je ob Tolstojevi smrti
lahko zapisal: »In zato je Tolstoj kulturno izpričevalo Slovanov pred velikim svetom.«28

In če je ob Gogolju pripomnil, kam bi bilo treba hoditi »v šolo«, je zdaj usmerjal z
občudovanjem tega, kar je pri Tolstoju imenoval »ogromna sila zavesti življenja, ona
neizrabljena, vseobjemajoča pramoč«, »strastna težnja po enostavnosti, preprostosti,
prirodnosti in resničnosti življenja – ta večni ideal Tolstega!« Občudoval je njegov
smisel, da stvari ne pokaže toliko po invenciji ali iz domišljije, ampak iz neposrednega
občutka življenja, in se skliceval tudi na Turgenjeva, Dostojevskega in Strahova, ki so
opozarjali na moč Tolstojevega realizma. Prijatelj je sicer jasno videl, da je končna
podoba Nehljudova v romanu Vstajenje le »preoblečena ideja«, vendar je vztrajal pri
misli, da se Tolstoj mislec ne loči od Tolstoja umetnika, da sta v njem združena v eno,

22 Aleksander Sergejevič Puškin – Ivan Prijatelj, Jevgenij Onjegin. Roman v verzih. Ljubljana 1909.
23 Joža Glonar, A. S. Puškin – I. Prijatelj, Jevgenij Onjegin. LZ 1910. I. Prijatelj, Slovenski prevod »Jev-

genija Onjegina«, LZ 1910. (12 Prijateljev zbornik)
24 Ivan Prijatelj, Prevodi iz svetovne književnosti. III. L. N. Tolstoj – Minka Govekar, Moč teme. LZ 1907.
25 Kot pod 23, str. 197: Puškin in njegov roman. V malo orientacijo slovenskim čitateljem »Onjegina«

sestavil dr. Ivan Prijatelj. Glej opombo pod črto!
26 N. Gogolj, Taras Buljba. Anonim. Slovenec, 14. XII. 1910, št. 284. (Nepodpisani pravi, da je »povest

plod ukrajinomanije«, kozaštvo pa primerja »z našim rokovnjaštvom«).
27 Ivan Prijatelj, N. V. Gogolj – VI. Levstik, Taras Buljba. Veda 1911.
28 Ivan Prijatelj, Tolstoj. Veda 1911.

Franc Zadravec, Ivan Prijatelj in ruska literatura

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

da je » način njegove umetnosti strogo realistična adekvatnost, združena z iskanjem in
finim odkrivanjem njenih psihičnih medsebojnih zvez«, da je »Tolstoj vselej preiskoval
kot poet ne z razumom, ampak s čustvom, z ono njegovo mogočno zavestjo življenja«.

Nato je sodobno rusko literaturo, smeri po simbolizmu, spremljal bolj po študijah
Valerija Brjusova,29 kakor z avtopsijo. S povzetki je obveščal o ruskem futurizmu (Igor
Severjanin, Vladimir Majakovski) in drugih imenih, začetnikih literarnih preusmeritev
tik pred svetovno vojno. Brjusovu je v novih težnjah priznaval najvišje mesto in enako
pomembno vlogo za rusko literaturo, kakor sta jo v zahodnih imela Rihard Dehmel in
Emil Verhaeren. A to sta bila dionizijska tipa, Brjusov pa apolinik, ki je napovedoval
obnovo klasične umetnosti, dobo »neoklasicizma«.

Ko je kot desetletni raziskovalec slovenske literature in kulture XIX. stoletja moral
znanstveno opredeliti glavni predmet svojega dela, tj. pisatelja in umetnika, se je leta
1917 ponovno zatekel k idejam v ruski literaturi; ko se je odločil določiti najbolj obču-
tljivo, a tudi najgloblje vprašanje literarne vede in kritike, merilo namreč, kako ločiti
umetnost od literature, pesnika od občana, je ravno v njej spet našel zanesljivo oporo.
Kot merilo za umetnika mu je spet poslužila definicija lepote iz Bratov Karamazovih,
zdaj je navedel ves miselni motiv in ga izbral za moto eseja.30 Drugega, občana, mu je
pomagal opredeliti Visarion Bjelinski. Ko je ločeval prave umetnike, je Prijatelj izhajal
kajpada tudi iz Nietzschejeve ločitve dveh umetniških tipov, apoliničnega in dionizič-
nega (Die Geburt der Tragödie). Toda slej ko prej je priznaval, da ga je tudi glede
pravega dvovrstnega umetništva vodila prav Dostojevskega misel o lepoti, ki jo je moč
vzporediti tudi z Nietzschejevima poloma. Sicer pa je na sorodnost obeh pobud opozo-
ril tudi eksplicite, ko je nahajal v Nietzschejevi razlagi drobceno opombo za »preuče-
valca umetniškega ustvarjanja« in ko je takoj dodal, da se v njej »odkrivajo vidiki v
najskrivnostnejša – v smislu Dostojevskega – snovanja človeške duše«, nekoliko dlje
pa še ponovil, da sta apolinična in dionizična smer, v katerih stremi človeško hrepe-
nenje po lepoti, združeni pri genijih, pri njih sta si »nebo in pekel« blizu (»‚tu se brego-
vi stikajo, tu vsa protislovja skupaj žive , je rekel veliki mag Dostojevski«). Ko pa je
kritiku predlagal, da ne sme biti pozoren le na obliko, na »estetično lepoto« in da naj se
ne izgublja le v estetskem, v raznih estetikah, je opozoril na Bjelinskega, ki je dejal, da
je umetnost »nravna socialna sila«. Skratka, na obeh najbolj občutljivih točkah vred-
notenja literarnih umetnin, na estetski in etični, je postavil spoznanja ruskih pisateljev.

Zadnji vzpon ob ruski literaturi je napravil v letih od 1921 do 1925. Poleg literar-
nozgodovinskega pomena je bil ta vzpon zanj zanimiv tudi zato, ker je moral zdaj
natančneje opisati tudi takšne estetske vrste, kot sta romantika in realizem, pa še svojski
realizem Dostojevskega.

Najprej je mimogrede, a v bistveni psihološko-estetski točki omenil Gogolja in
Dostojevskega. V eseju o Ivanu Cankarju je zapisal namreč, da je velikokrat razmišljal
o tem, kako je Cankar brat tistega Gogolja, ki je pisal o »smejočih se kraguljčkih
in žvižgajočem biču« in kako ga je vezalo z Dostojevskim »brezkončno romanje po
tihih katakombah srca« (Podobe iz sanj). Tistega svojega generacijskega sodobnika, o

29 Ivan Prijatelj, Današnji dan ruske poezije. Veda 1912. Isti, Nove smeri v ruski literaturi. Veda 1913.
30 Ivan Prijatelj, Pesniki in občani. LZ 1917.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


373

katerem je leta 1903. pisal iz Moskve, da postaja »vedno bolj malenkostno liričen«31

(»strašno se je zožil in zapredel v svet svojih čustev. In ti so pogosto taki, da drugega ne
zanimajo, ampak naravnost odbijajo«), tega sodobnika je zdaj brez obotavljanja posta-
vil ob največje ruske umetniške avtoritete. Hkrati pa je še v tretje navajal Dostojevske-
ga misel o lepoti in dejal, da je tudi Cankar ustvarjal sintezo harmonije in disonance,
lepoto tedaj, v kateri »vsa protislovja skupaj žive«, kot je prav takšno lepoto ustvarjal
Dostojevski.

Ruski pisatelji so Prijatelju pomagali tudi v drugih zvezah dokazovati njegove teo-
retske zamisli in posplošitve. Tako npr. tedaj, ko je zarisal splošno podobo nove roman-
tike ali »moderne«. Tolstoja in Dostojevskega je ob tej priložnosti štel med tiste duho-
ve, ki so to smer pobudili in vplivali na njene predstavnike. Tolstoj je vplival s svojo
»pristno rusko nadrealistično zmožnostjo, gledati človeku v srce in ga karakterizirati
od zunaj na znotraj«, a tudi s čustveno angažiranostjo. Dostojevski pa je vplival na
moderniste s svojimi »brezprimernimi dušeslovnimi študijami bolestnih osebnosti,
vplivajočimi kot razodetja, s svojimi opisi in analizami vedno novih, moderno kompli-
ciranih, neprestano se izpreminjajočih, vsak hip drugačnih, elementarno mogočnih, a
neskončno finih duševnih prelivov«.32

V tem obdobju je svoje poznavanje ruske literature, še zlasti realistične, sistemati-
ziral v publikacije oziroma v predavanja na univerzi. Prvi sad tega dela so bili Predho-
dniki in idejni utemeljitelji ruskega realizma, knjiga33 torej, ki je v posameznih členih
nastajala že vrsto let, vsaj od Prijateljevega študijskega bivanja v Moskvi. Drugi val
študij o ruskih realistih je dobil končno obliko v predavateljskem letu 1924–1925; tedaj
je Prijatelj predaval npr. o pesniku Fjordu Ivanoviču Tjutčevu, napisal novo študijo o
Čehovu, predvsem pa študijo o Dostojevskem.34

V knjigi je izšla le daljša študija o Gogolju, drugo besedilo pa se ukvarja z rusko
literarno kritiko in njenimi filozofskimi osnovami, tudi s početki slovanofilstva, pose-
bej podrobno pa razčlenjuje kritične ideje in stališča Bjelinskega in Aleksandra Herce-
na. Študije iz leta 1924–1925 obravnavajo predvsem literarno umetništvo. V njih se je
izognil podrobnosti, zato pa toliko izčrpneje opisal osnovna čustva in poglede na svet
umetnikov, ki jih je obravnaval. Tudi v teh študijah je kdaj pa kdaj navedel estetske
sodbe Bjelinskega, povzel je tudi njegovo definicijo romantike, da je ta namreč »svet
poletov proti brezkončnemu«. Menil je, da je ruski kritik s to definicijo »odkril rodišče
vsake poezije«.35

Leta 1936 je izdal drugo knjigo o ruskih realistih, tokrat literarno zgodovinska
eseja o Dostojevskem in Tolstoju.36 Študije o Dostojevskem iz leta 1925 ni spreminjal,
študijo o Tolstoju pa je, glede na tisto iz leta 1900, izpopolnil. V študiji o Dostojevskem
je potrdil dve svoji estetski načeli in spoznanji: da je estetska lepota za pravega umetnika

31 Ivan Prijatelj, pismo Rajku Nahtigalu 5. junija 1903. LZ 1937, str. 312.
32 Ivan Prijatelj, Poezija »Mlade Poljske«. LZ 1923.
33 Ivan Prijatelj, Predhodniki in idejni utemeljitelji ruskega realizma. Ljubljana 1921. Tedaj je izšel tudi

Prijateljev prevod Gogoljeve satirične komedije Revizor. Gledališka knjižnica 1. Ljubljana 1921.
34 Ivan Prijatelj, Dostojevski. LZ 1925.
35 Ivan Prijatelj, Tjutčev. Izbrani eseji II, str. 145.
36 Ivan Prijatelj, Dostojevski in Tolstoj. Dva literarnozgodovinska eseja, Ljubljana 1936.

Franc Zadravec, Ivan Prijatelj in ruska literatura

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

»v Madoni in v Sodomi«, zaradi česar hodita skozi spise Dostojevskega enakopravno
hudodelec in spokornik, »morilec Razkoljnikov in svetnica Sonja, ki je pocestnica«. In
drugo načelo: poudaril je spet svojo vero v vrednost in pomen umetnikove osebnosti,
individualnosti, in pomen umetnikovega osebnega etosa za umetnost.37 Ko pa je s pla-
stično besedo razkril duševnost epskih oseb Dostojevskega in po njih sledil pisateljeve-
mu duhovnemu razvoju, je zadel tudi na točko, ko je moral razložiti privid Dostojevskega
o »svobodni teokraciji« ali skupnosti človeštva »na etičnem individualizmu samo-
žrtvovanja enega za vse in vse za enega s trdno vero v nesmrtnost človeške duše«. Tu si
je pomagal s podatki ruskih mistikov-filozofov Solovjova in Merežkovskega in sogla-
šal z njuno interpretacijo. Solovjov naj bi Dostojevskega potrdil v misli, da je ruski
narod »bogonositeljski« in da je izbran uresničiti med človeštvom »svobodno teokra-
cijo«. Za idejno osnovo romana, kot jo je navajal Solovjov, je Prijatelj našel potrdila
tudi v izjavah nekaterih epskih oseb v Bratih Karamazovih. Videti je tudi, da je sogla-
šal z Dostojevskim, ko je ta odklonil zahodne družbene reformatorje, ki bi radi družbo
ozdravili »s socialnimi reformami«. Prijatelj se je družbeno nazorsko ustavil potemtakem
na točki iz leta 1900, na tistem radikalizmu, ki pelje le do kmetske osvoboditve, na
intelektualčevi ravni pa ne prestopi »religioznega svobodoumništva«.

Morda so se mu tudi zato v študijo vrinile nekatere težave. S sintagmo »svobodna
teokracija« npr. ni ravnal dosledno. V Uvodu v študijo (kasnejšemu Uvodu v knjigo
Dostojevski in Tolstoj) je navajal namreč »nacionalistični« povod za to, da je Dostojevski
pristal na ljudsko vero oziroma rusko pravoslavje. Soglašal je z razlago publicista V.
Rozanova oziroma njegovi razlagi ni ugovarjal, pa tudi s Šatovom in s stavkom iz
knjige Dnevnik pisatelja je dokazoval, da je Dostojevski težil po »ruskem bogu« za-
voljo nacionalističnih in rodoljubnih nagibov. V študiji pa je pristal na nasprotno razla-
go, na Solovjova, na to, da je Dostojevski »prepovedal povratek k narodu iz religiozno-
moralnega, ne pa nacionalističnega ozira«. Zaporedje motivacije se mu je torej popol-
noma obrnilo: V Uvodu nastopa Dostojevski kot Rus, v študiji kot kristjan.

Druga težava se dokaj opazno pojavlja v definiciji pojma realizem in nadrealizem.
Prijatelj se je leta vračal k terminu »ruski realizem«. Tudi v knjigi o predhodnikih in
idejnih utemeljiteljih ruskega realizma je opredeljeval obe temeljni estetski vrsti, ro-
mantiko in realizem. Pokazalo se je, da sta ga romantika in realizem manj zanimala kot
umetniški način, bolj pa kot podoba življenja oziroma kot filozofski koncept življenja
v literaturi.38 »Definicija« se mu je še bolj zapletala, ko je moral za pisateljski način
Dostojevskega uvesti nov termin. V Uvodu je vso tisto plast duševnosti, ki je ne obvla-
da nobena empirija, kar je torej pri Dostojevskem iracionalno, kot so: »nesmrtnost
človeške duše«, »zagrobno življenje«, »edinobožje«, »zaklenjene kamrice«, torej vse

37 »Vse, po čemer je nedavni simbolizem programsko stremel, je ta ruski umetnik genialno presumiral,
pred Nietzschejem in Strindbergom in Maeterlinckom. Najvišja in največja pa je in ostane njegova občudo-
vanja vredna osebnost, ki je živela, v mukah trpela tisočera nagone, se vzpenjala nakvišku v stremljenjih,
iskanjih, tavanjih, slutnjah in mislih ter jih objektivirala v čudovitih likih, boreč se z njimi kakor bog z
vragom – vse v svrho odrešitve človeka v znamenju človečanstva, bratstva, ljubezni, v znamenju »vsečlo-
veka«, čigar najmogočnejšo utelesitev predstavlja ta veliki Slovan.« Prav tam, str. 117.

38 Primerjaj tudi: Josip Vidmar, Dr. Ivan Prijatelj, Predhodniki in idejni utemeljitelji ruskega realizma.
Kritika 1925.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


375

neempirično, »skrivnostno« poglavje njegovega umetništva označil z besedama nadre-
alistično, nadrealizem. In ker je tega pri Dostojevskem veliko, ga je imenoval za nadre-
alista, posebno še v primerjavi s Tolstojem in slovstvenim realizmom zahodnih litera-
tur. Čeprav je opazil, da je v miselnosti Dostojevskega mnogo takega, kar je tesno
zvezano z njegovo sodobnostjo, je menil, da »kot nadrealistični tvorec večnih umetnin
pada iz okvirov prostranstva in časa«. Takšne in podobne oznake pa zahtevnejše kri-
tike niso mogle in ne morejo zadovoljiti, kajti že preprost pomislek, da bi obe Tainovi
meji, prostranstvo in čas, Prijatelj mogel prestopiti tudi s Tolstojem v roki oziroma
sploh z umetninami velikega formata, vnaša v njegovo uporabljanje pojma »nadrea-
list« popoln nered. Hkrati pa se mu je še zgodilo, da je realizem ob Dostojevskem zelo
poenostavil, ga skoraj popolnoma poempiril, rezerviral le za empirično duševnost, za
človekove socialno zgodovinske odnose, ga do kraja zaprl v »čas«.

Josip Vidmar mu je leta 1925 ugovarjal z opozorilom, da so veliki umetniki imeli in
imajo »iracionalne sestavine« za prav tako realne, kakor vso racionalno duševnost in kot
telesno realnost.39 Menil je, da je Prijatelj oba termina opredelil vsebinsko, ne pa kot
oblikovna načina, torej ne po tem, ker je zanju edino merodajno: kako govorita o življenjski
resničnosti, ki ji pripada tudi vse iracionalno. Opomnil je, da Tolstoj in Dostojevski pred-
stavljata življenje do skrajnosti »resnično«, takšnega kot je, vendar je njun umetniški
rezultat opazno različen. Razloček pa je nastal zgolj in samo zaradi dveh različnih umet-
niških načinov: Tolstoj postavlja resničnost v naravnih mejah, v naravni napetosti, Do-
stojevski pa jo oblikuje v povečani napetosti, jo deformira v groteskno zgoščene oblike.
Ta ugovor je zgradil tudi na estetskem spoznanju Thomasa Manna, da je nasprotje med
impresionistično in ekspresionistično umetnostjo nasprotje med realizmom in grotesko
in da sta izrazita predstavnika tega nasprotja ravno Tolstoj in Dostojevski.40

Manj težav kot Dostojevski so Prijatelju povzročali realisti Čehov, Tolstoj in Tur-
genjev.41 Tudi v literarnozgodovinskih esejih o njih je prisoten njegov veliki smisel za
pronicanje v duhovno estetsko podobo avtorja oziroma njegovega dela, tudi tukaj se
kdaj pa kdaj njegova osebna estetska izkušnja prelije v komaj ovrgljiv znanstven
zaključek. Ko je zapisal, da je največja zasluga Turgenjeva ta, »da je podelil vse pred-
nosti in vrednote finega, od visoke romantike izkultiviranega umetniškega izraza ru-
skemu realizmu«, je bila to enako izvirna misel, kot so tiste, s katerimi je sintetiziral
svoja spoznanja o Dostojevskem, Tolstoju in drugih piscih. Res .je v tem obdobju pre-
cej uporabljal in navajal literarnozgodovinske ugotovitve ruskih literarnih zgodovi-
narjev. Tudi je res, da v ruski literaturi zdaj ni več iskal pobud za svoj umetnostni nazor,
za svoj estetični načrt. Morda je v obeh knjigah in drugih ruskih padla tudi moč umet-
niškega zanosa, ki odlikuje njegove zgodnje ruske študije, in se vanje naselila hladnej-
ša strokovnost in sistematika. In vendar tudi ta dela razkrivajo, da je navdušenje za
rusko literaturo gorelo v njem še naprej, da se ni zmanjšala očaranost od mogočne
umetniške in literarnoteoretske freske, ki jo v njegovih rusikah sestavljajo: Puškin,
Gogolj, Tjutčev, Turgenjev, Bjelinski, Dostojevski, Tolstoj, Čehov in Brjusov.

Franc Zadravec, Ivan Prijatelj in ruska literatura

39 Josip Vidmar, Opazke k naši kritiki. Kritika 1925, str. 119.
40 Primerjaj tudi: Thomas Mann, Betrachtungen eines Unpolitischen. Frankfurt am Main 1956, str. 557.
41 Ivan Prijatelj, l. S. Turgenjev. Spremna beseda v knjigi Pomladne vode. Ljubljana 1933.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Slavisti~na revija, letnik 53/2005, {t. 3, julij–september

Ob njegovih rusikah je moč reči, da jih je pisal zvesto po kretnji, ki jo je napravil ob
Pypinu, ko ga je leta 1906 s spoštovanjem pustil oditi v zgodovino. Uresničil je namreč
stališče, da umetnika ni mogoče popolnoma podrediti razvoju zgodovinskih duhovnih
tokov, ampak je nujno upoštevati njegovo ustvarjalno osebnost, idejne in estetske po-
sebnosti njegovega deleža v nacionalni ali celo svetovni literaturi. Čeprav ga oblikovne
značilnosti in stilizmi pri posameznih delih in avtorjih še niso dosti zanimali, se je
dobro zavedal, da je glavni predmet literarne zgodovine besedna umetnina pa tudi
neumetniško slovstvo. V estetskem načrtu leta 1906 je posebej opomnil, da je »v umet-
nosti forma zelo važna«, ker se šele po njej človek uglasi »z osnovnim tonom večne
harmonije«. Skratka, njegov nazor o pravem znanstvenem predmetu literarnega zgo-
dovinarja ni zaostajal za rusko »formalno metodo«, če naj to metodo razumemo tako,
kot jo je razložil Boris Ejhenbaum, ko je dejal, da je njeno zgodovinsko bistvo v tem,
da je priznala literaturo za predmet svojega znanstvenega preučevanja oziroma da slov-
stvene umetnosti ni preučevala le kot posledico časa in okolja, ampak kot avtohton
pojav, ki ima svoje specifične lastnosti in zakonitosti.42 Kot raziskovalec ruske literatu-
re pa je Prijatelj izpolnil samo eno komponento »formalne metode«, namreč tisto, ki je
soglašala z ruskimi realisti, tudi s Čehovom, ko se je ta bolj brigal za to, kaj je povedal,
kakor pa za obliko. In ko je leta 1924 Prijatelj navajal, da je bila zadnja in najvišja ideja
Čehova »ideja o absolutni vrednosti človeške osebnosti, kateri je kakor ptici zraka in
ribi vode potrebna – svoboda«,43 je s tem posredno označil tudi svojo raziskovalno
smer in metodo.

* * *
Marsikatero sestavino Prijateljevega estetskega nazora in njegovega dela je moč

potemtakem pravilno doumeti in razložiti šele iz njegovega razmerja do ruske literatu-
re XIX. in XX. stoletja. Njegovo pojmovanje estetske lepote, njegov pogled na stvarno
dialektiko med literaturo in življenjem, tudi njegova analitična in oblikovalna moč, vse
to je samo še ob Francetu Prešernu zaživelo v takšni popolnosti, kot v njegovih ru-
sikah. Če bi iskali poslednji vzrok za voljo, ki je nezadržno prodirala v globine ruskega
realizma in tega, kar je Prijatelj imenoval »nadrealizem« Dostojevskega, bi morali priz-
nati, da je s svojimi ruskimi študijami hotel obogatiti in raznetiti slovensko kulturo
nasploh, literarno pa še posebej, kajti literarnokritične študije je pisal tudi z akcenti, ki
so problematizirali slovensko pisanje, ga trga1i iz provincializma in malenkostnega
subjektivizma ter ga usmerjali k smelim potezam o vseh protislovjih osebnega in naro-
dnega življenja, k razponom med »Madono in Sodomo«. Podobno je Prijateljevo delo
razumel tudi Juš Kozak, ko je ob njegovem slovesu zapisal: »Tako se nam je rodil prvi
realistični slovstveni zgodovinar, ki je med duhovnim življenjem drugih narodov
doživljal na novo življenje slovenskega naroda, ne v detajlih, ampak v sintetični celoti,
čigar pogledi so po svoje« oblikovali smisel našega bivanja, klicali zavest in izpraševa-
li usodo.«44

42 Boris Ejhenbaum, Književnost. Teorija »formalnog metoda«, str. 3–5. Beograd 1972.
43 Izbrani eseji in razprave Ivana Prijatelja II, str. 235 in Slodnjakova opomba, str. 452.
44 Juš Kozak, Njegov testament. LZ 1937. Prav tam, str. 117.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


377

SUMMARY

Many elements of Prijatelj’s aesthetical view and his work can only be appropriately under-
stood and interpreted from his relationship towards the nineteenth- and twentieth-century Rus-
sian literature. Only in his work about France Prešeren his understanding of the aesthetic beauty,
his view of material dialectics between literature and life, his analytical and formulating power
came to life with the same perfection as it did in his work about Russian literature. If one were to
look for the ultimate cause of the will power which unstoppably penetrated the depths of Russian
realism and what Prijatelj called »supra-realism« of Dostoevsky, one would have to admit that
with his Russian studies he wanted to enrich and ignite Slovene culture in general and literature
in particular. He wrote his literary studies with emphases problematizing Slovene writing, ex-
tracting it from provincialism and petty subjectivism, and directing it towards bold moves en-
compassing all contradictions of personal and national life, towards the spans between the Ma-
donna and Sodom. Prijatelj’s work was understood in similar manner by Juš Kozak, who wrote
on the occasion of his passing: »The first realistic literary historian was born among us, who
experienced anew the life of Slovene nation through spiritual life of other nations, i.e., not in
detail, but as a synthetic whole, and whose views in some way shaped the meaning of our exi-
stence, called upon our conscience, and questioned our fate.«

Franc Zadravec, Ivan Prijatelj in ruska literatura

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

