@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

UDK 821.163.6.09:821.161.1.09:929
Franc Zadravec
Ljubljana

IVAN PRIJATELJ IN RUSKA LITERATURA

Ivan Prijatelj pomeni logi¢ni vrh in prvi znanstveno uspesni zakljucek vecdesetletnih slo-
venskih razgledovanj po ruskem slovstvu. Ker je pisal o ruskih pisateljih polnih Stirideset let, se
upraviceno vprasujemo, kaj ga je mimo univerzitetnega predmetnika zavezovalo, da se je tako
vztrajno vracal k njim. Odgovoriti si na to vprasanje je poglavitni namen tega zapisa.

Ivan Prijatelj represents a logical pinnacle and first scholarly successful conclusion of seve-
ral decades of Slovene surveys of Russian literature. As he wrote about Russian authors for forty
years, one justifiably wonders what, besides academic curriculum, compelled him to return to
them with such persistence. The main goal of this article is to answer this question.

Kljucne besede: Ivan Prijatelj, generacija fin de siécla, ruska literatura, literarno-kriti¢ne
Studije, oblikovanje lastnega umetnostnega nazora

Key words: Ivan Pregelj, generation of the fin de si€cle, Russian literature, literary-critical
studies, formation of one’s own literary view

V drugi polovici XIX. stoletja so se slovenski pisatelji in pesniki precej ukvarjali z
rusko literaturo, nekateri so se zanimali tudi za rusko literarno kritiko. Nikolaj V. Go-
golj, Mihail Ljermontov, Ivan S. Turgenjev pa Lev Tolstoj in Fjord M. Dostojevski, a
ni¢ manj Visarion Bjelinski in Aleksander Hercen so vplivali na iskanja in nacrtovanja
v slovenski literaturi. Franc Celestin je v realisti¢ni literarni program sprejel tudi sta-
lis¢e Bjelinskega, naj literatura priznava Zivljenje, kakr$no je,' zelo oéitno se je za
slovanske literature in Se posebej za rusko navduSeval Anton Askerc. Tudi Cetverica
slovenskih modernistov, Dragotin Kette, Josip Murn-Aleksandrov, Oton Zupanéié in
Ivan Cankar, se je v devetdesetih letih mo¢no zagrela za rusko, ukrajinsko in poljsko
literaturo, predvsem za Gogolja in Dostojevskega, Puskina, Ljermontova in Koljcova,
a tudi Ze za Maksima Gorkega. Slovenska zavzetost za rusko literaturo je naposled
morala dobiti predstavnika, ki je od dijaskih let do univerzitetne profesure, od leta
1896 do 1936 pisal o njej, jo vneto razlagal, svoje in slovenske simpatije do nje pa
okronal s knjigama o predhodnikih in idejnih utemeljiteljih ruskega realizma ter o
Dostojevskem in Tolstoju.

Ivan Prijatelj pomeni logi¢ni vrh in prvi znanstveno uspesni zakljucek vecdesetlet-
nih slovenskih razgledovanj po ruskem slovstvu. Ker je pisal o ruskih pisateljih polnih
Stirideset let, se upraviceno vprasSujemo, kaj ga je mimo univerzitetnega predmetnika
zavezovalo, da se je tako vztrajno vracal k njim. Odgovoriti si na to vpraSanje je pogla-
vitni namen tega zapisa.

'Fran Celestin, Nase obzorje, LZ 1883.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

364 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 3, julij—september

sk ock sk

Ivan Prijatelj je skupaj s Franom Grivcem v gimnazijskih letih predstavljal jedro
ljubljanske dijaske rusistike.> Ob branju in Studiranju ruskih klasikov je Ze tedaj zadel
na podatek, ob katerem je hipoma zacutil »skrivnostno slovansko vez«:* pri Puskinu je
srecal namrec slovenski rek »kar gospoda stori krivo, kmeti morjo placat Zivo«. Josipu
Murnu je veljal za ¢loveka, ki »tako rad filozofira in razmisSlja, kako se giblje svet na
Ruskeme,* zaradi Cesar ga je ta veCkrat zaprosil za ruske leposlovne knjige, tudi Ze za
Gorkega. Tudi Prijateljev podatek, da se je spomladi leta 1898 pri Josipu Murnu srecal
z Ivanom Cankarjem, ki je takoj zacel pogovor o Gogolju in Dostojevskem, pripove-
duje o dveh modernistih, ki sta bila vsak po svoje zagledana v oba ruska umetnika.’
Skratka, med tedanjimi mladimi umetniki in znanci je Prijatelj res moral veljati za
privla¢nega poznavalca nekaterih ruskih pisateljev. Samo tako si je mo¢ razloZiti tudi
povabilo urednika Ljubljanskega zvona, naj napise kaj o Tolstojevem romanu Vstajenje,
pa njegove prevode Cehova in Gorkega ter eseje o njih okrog leta 1900. Ni¢& tudi ne
preseneda, da je nekaj svoje kratke pripovedne proze napisal pod vplivom Cehova in
Gorkega, morda tudi Gogolja.

Prijatelj se je tudi v spisih o ruski literaturi rad pristeval h generaciji fin de siécla, k
tistim umetnostnim in filozofskim iskalcem, ki so se ostro obrnili od pozitivizma in
naturalizma ter se odpravili v obmocje duse, tudi »vesoljske duse«. Med ruskimi pisa-
telji je bil Dostojevski pac najbolj nezgresljiv kaZipot v duSevna prostranstva. Zato je
tembolj zanimivo, da se Prijatelj publicisti¢no okrog leta 1900 ni ukvarjal z njim, am-
pak je pisal o Tolstoju, Cehovu, Gorkem in Gogolju.

V sklopu Prijateljevih prvih ruskih $tudij zavzema najbolj opazno mesto Tolstoj in
njegov roman »Vstajenje«.® Takoj pa je treba dodati, da Tolstoj ni opazen le v tem
sklopu, ampak predstavlja tudi prvo veliko interpretacijo tujega pisatelja in njegovega
dela v slovenski literarni vedi sploh. Kratek pogled na spis o Tolstoju pove, da se je
Prijatelj odlocil razlagati slovstveni opus s pisateljevo clovesko enkratnostjo, a ni¢ manj
tudi z narodovo posebnostjo, ki je po njegovem mnenju tako vplivna, da organizira
duha, naravo in usmerjenost posameznikove in celotne narodove literature. Tolstojeva
literatura se mu je razkrila kot dejanje umetnika, ki niha med nravnim zakonom in
vitalno naravo, med stoicizmom in epikurejstvom. Preiskoval je avtobiografsko usedli-
no po njegovi glavni pripovedni prozi, sledil njegovi nravni ideji oziroma pojmovanju
¢lovekove usode, soocil njegovo literaturo z njegovo umetnostno teorijo in Sele za ko-
nec vse te komponente na kratko preizkusil na romanu Vstajenje. Analiti¢no sinteticni
zagon mu je pokazal, da hiti eti¢ni lok v Tolstojevi literaturi natan¢no tja, kjer je po

2Glej oba Uvoda Antona Slodnjaka v knjigah Ivan Prijatelj, Izbrani eseji in razprave I, II. Ljubljana
1952, 1953. Slodnjak je v okviru portretnega koncepta analiziral tudi Prijateljevo rusko komponento.

30b svoj prevod Kapitanove hlere je leta 1896 pripisal biografski in literarnoinformativni sestavek o
Puskinu. V belezki Puskin in slovenski jezik (Veda 1911) je sporocil, da je Pukin vzel ta slovenski izrek iz
slovarja Antona Janeza Murka (Slovensko-nemski in Nemsko-slovenski rocni besednik, 1832) in ga vpisal v
razlago besede »kmet« ob svojem pesniSkem prevodu Slovo o polku Igorevem.

4Murnovo pismo Ivanu Prijatelju, 15. XII. 1900. — Glej tudi druga Murnova pisma Prijatelju v Murno-
vem Zbrane delu 11, Ljubljana 1954.

3 Dr. Ivan Prijatelj, Domovina, glej umemik! Cankarjev zbornik, Ljubljana 1921.

¢Ivan Prijatelj, Tolstoj in njegov roman »Vstajenje«. LZ 1900.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Franc Zadravec, Ivan Prijate]j in ruska literatura 365

njegovi teoriji tudi najvisji cilj umetnosti: k popolnemu cloveku. Prijatelj je posebej
opozoril, da je Tolstojevo misel o koristnosti umetnosti razumeti predvsem v tem, eti¢-
no visokem pomenu.

O Tolstojevi literaturi in njegovem umetnostnem nazoru je obsirno premisljeval in
pisal vsekakor iz znanstveno spoznavnih razlogov. Prav lahko pa je videti, da mu je tak-
$no delo narekovalo tudi duhovno in umetnostnonazorsko iskateljstvo generacije, ki ji je
pripadal; ta se je morala opredeliti do avtoritete, kakr$no je uZival tedaj v Evropi ruski
roman, Se posebej Tolstojev. In res se zakljucek literarno-kriticne Studije, Se posebej pa
interpretacije Vstajenja izteka Ze v nekaksno opredelitev za Tolstoja. Njegova literatura
je clovesko graditeljska, kakrSna hoce biti tudi umetnost modernistov, Tolstoja zanima
»gola, odkrita ¢loveskost« ali »vecno ¢lovesko«, kar vzdiguje njegovo prozo nad konfe-
sionalne, politicne in nacionalne meje. Njegova angaZiranost za humanega cloveka in
sovrastvo do »kulturnega« ¢loveka, ki se ravna po »filozofiji forme«, pa ni edina sorod-
nost med njim in modernisti. Podoben jim je tudi po svojih velikih pisateljskih custvih:
Tolstoj strastno ljubi ali pa sovraZi, o Cemer pripoveduje, je torej tvorni subjektivist, ne pa
hladen racionalist ali celo individualist objektivisticno naturalisticne smeri. Kot tvorni
subjektivist pa hkrati ne priznava izrastkov subjektivizma v umetnosti, tiste pretirane
»subjektivnosti«, ki se pojavlja pri nekaterih modernistih. Predvsem pa je Ze ustvaril
tisto, kar modernisti Sele mislijo ustvariti: usmerja odlocno k »dusSi«, njegov umetnostni
ideal, realiziran zlasti v Vstajenju, je »bratsko zedinjenje ¢loveStvax.

Z razlago Tolstojevega dela, Se posebej Vstajenja je Prijatelj potemtakem oznace-
val tudi smer slovenskih modernistov: vstran od pozitivisti¢ne doktrine k »pravici duSe«,
tisto smer, ki so jo v pesmih, Cankar tudi Ze v dramabh in prozi, tedaj Ze dolo¢no zacrta-
li. Zato je Prijatelj lahko toliko bolj samozavestno izjavil: roman Vstajenje je »dvignil
nase cilje«.

Ko pa je v isti Studiji obcudoval, kako je Tolstoj zajemal iz silovite Zivljenjske
erudicije in je njegov smisel za prirodnega Cloveka, za lepoto stvarnosti stavil v opo-
min pretiranim subjektivistom, je morda tudi Ze slutil, da ga bo Zivljenjska sila ruskega
realizma od Pugkina in Gogolja do Tolstoja in Cehova zmerom znova klicala iz za-
maknjenj v lepoto, kakor so jo videli romantiki in simbolisti, k lepoti neizbegljivih
Zivljenjskih faktov.

V zapisih o Cehovu ni tezko prepoznati, da je Prijatelj uporabljal za oznadevanje
njegove tehnike takSne termine in filozofske motive, ki spadajo v tedanji impresioni-
zem in simbolizem in potrjujejo, da je duhovno zatrdno pripadal generaciji s konca
stoletja. Opozoril je npr. na poseben estetski nacin, ki ga je Cehov uveljavil v kratki
pripovedni obliki, v &rtici. Ugotovil je, da Cehov z naginom »momenta« ali z uresnice-
nim psiholo$kim nacelom trenutnega predstavi ¢loveka v hipu zelo nazorno, ve¢, »relief-
neje nego cel roman, ki bi ga bil opazoval pol Zivljenja pri njegovih vsakdanjih oprav-
kih«. Ko je Ze zapisal, da so rtice in »momenti« Cehova zares kratki, je brz pomem-
bno dodal: »a so momenti duSe. Dusa pa je vseobjemajoca, neskoncna, vecna. In zato
je vtisnjen tudi v tem kratkem momentu pecat ve¢nosti«.” Trenutek in ve¢nost, trenutek

7Ivan Prijatelj, A. P. éehav, LZ 1901. Isti, Predgovor o Cehovu. Posveten Aleksandrovu. Momenti iz
spisov A. P. Cehova. Ljubljana 1901.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

366 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 3, julij—september

in neskon¢na dusa: v teh pojmih sta si tedaj podajali roko dve duhovno estetski smeri,
impresionizem in simbolizem, vsaj v njuni slovenski varianti. Kajti o ponazorilni moci
prodornega, vseobseZnega »momenta« tedaj ni sanjaril samo Ivan Cankar, marve¢ je
bil sploSnejSa sestavina slovenske umetniSke zavesti.

Ceprav je Prijatelju ugajala literatura, ki je v obliki »momenta« razklenila dusevna
prostranstva, pa 7e sam obrat k Cehovu in $e nekateri tedanji podatki povejo, da ni
nameraval sluziti samo filozofiji »vec¢nost v trenutku«. Zelo ga je privlacevala npr. tudi
povezanost ruske literature z ljudstvom, njena demokrati¢nost, njena parlamentarnost
pri narodu, ki ni imel svojega parlamenta. Ugajalo mu je, da se je Cehov sklonil v
surovo vsakdanjost, jo mirno preuceval, da se je Tolstoj iztrgal iz komilfotnosti in ari-
stokratske osamelosti in Sel v ljudstvo, da je priglasila svoje pravice tudi mlada ruska
»naravax, se hotela razmahniti in izraziti, se pravi, da je »s smelim korakom« stopil v
rusko literaturo tudi »bosjak«, »potepuh«, »glas Zivljenja« — Maksim Gorki.” Kot sim-
patijo za demokrati¢no, angaZirano literaturo si je moc¢ razlagati tudi zapisek o pisa-
telju Grigorovicu. Prijatelj ga je priStel med tiste tri ruske pisatelje (Turgenjev, Lovcevi
zapiski; Nekrasov. »s svojimi grenkimi pesmimi o usodi naroda«), ki so odkrili »muZika«
in ga s svojim pripovednim in pesniskim delom izvlekli iz suZenjstva. Grigorovi€ je po
njegovem lahko napisal Ribice, Priseljence in Antona Goremyko, ker je bil »barin«, a
je cutil z ljudstvom, demokrat, ki je nosil v sebi ideal harmonije, kar naprej pa zadeval
na disonance, na bedo, krivico, nevednost, v katerih je ljudstvo Zivotarilo.?

Po $tudijah o Tolstoju in Cehovu se je Prijatelj napotil h Gogolju. Ce ga je pri prvih
dveh vodila raziskovalna teZnja in iskanje avtoritativnih oporiS¢ za lastno generacijo, je
dvojni portret o Gogolju® napisal kot znanstvenik in kot umetnik. Mojstrsko je zdruZil
psihoestetsko osnovo Gogoljeve literature, se pravi njegovo humoristino projekcijo
Zivljenja z njegovim mladostnim portretom, ki ga je naslikal Venezianov, ter mracnost
koncepta v Mrtvih dusah in izza njih, kakor se razkriva tudi v »rimskem« portretu
Gogolja, ki ga je naslikal Ivanov. Poznavalec literature in slike ter besedni oblikovalec
sta v tem eseju nasla skupno besedo, ustvarila neponovljivo delo, ki spada tako v lite-
rarno znanost kot v slovstveno umetnost.

V letih 1903-1904 je bil na Studijskem potovanju v Rusiji in Franciji, pripravljal se
je za »vseslovanskega literarnega historika«."” Velikonemski drZavni nacrtovalci pa
njegovih priprav niso marali, dunajsko ministrstvo mu je delalo teZave s Stipendijo.
Med bivanjem v Rusiji si je nacrtno in razumno S$iril razglede po ruski literaturi in
kritiki XIX. stoletja. Omejeval se je na velike umetnike in kritike, saj je vedel, da ne
sme postati »literarni« Clovek, ki grabi vsakovrstne literarne vesti, pozablja pa na glav-
no duhovno ¢rto; omejil se je »na viSine, ki se vidijo v Evropo, vse drugo pa imel za
mimoletno. Rusko kritiko je Studiral v vsem njenem velikem loku od PuSkinovega
obdobja prek Bjelinskega, Hercena, Cernievskega in drugih demokratov pa tja do
socialnega subjektivista N. K. Mihajlovskega in Rozanova ter do »marksistov in deka-
dentov« v devetdesetih letih, kar bi lahko pomenilo, da je prebiral tudi kaj iz Plehanova,

8Tvan Prijatelj, Grigorovi¢ Dimitrij Vasiljevic, LZ 1900.

°Ivan Prijatelj, N. V. Gogolj. LZ 1902.

19 Rajko Nahtigal, Pisma Ivana Prijatelja s Studijskega potovanja 1903 do 1904. LZ 1937. Nahtigalova
pripomba, LZ 1937, str. 534.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Franc Zadravec, Ivan Prijate]j in ruska literatura 367

Ceprav ga ne omenja. Ruska slovstvena »sedanjost« ga je zanimala toliko bolj, ker pri
nastopu »literarnega zgodovinarjenja« ni maral »biti Ze iz dobe«. V Moskvi je opazil,
da je Rusija teh let stala »v znamenju Gorkega«, da so o njem dosti predavali in po-
narédili njegovo pesem iz drame Na dnu, pesem, ki govori o svobodi, »o tem, da je
treba upoStevati Cloveka kot ¢loveka, ne pa kot stvar«. »Ob¢udujem smelega Gorkega«
v tej »mandarinski drZavi«, je zapisal v enem teh pisem. Enako zavzeto kot Gorkega je
omenjal tudi Tolstoja in Cehova, Gogolja in Dostojevskega, tega Se prav posebej, ker
so ga privlacevala »Cudna pota njegove jasnovidnosti«. Iz zgodovinske ruske misli pa
ga je najbolj zanimalo konservativno slovanofilstvo, pac¢ zato, ker ga je imel za »prvo
celotno-konzekventno filozofsko doktrino v Rusiji, ki je prezivela razne faze in tako
tudi obcinstvo z njo.« Pozitivizem v Sestdesetih in socializem v devetdesetih letih sta
se mu zdela veliko manj ruska."

Zato tudi ne preseneca, da je iz Moskve poslal spis ob stoletnici Homjakova.' Tudi
iz njega se vidi, da ga je poleg slovanofilstva zelo zanimala ruska literarna kritika,
zlasti Bjelinski, kar pa¢ pomeni, da je Ze takrat veliko premisljeval o duhovnih razme-
rah in teZnjah, v katerih se je rodil revolucionarni slovstveni realizem.

V Moskvi ni zamudil priloZnosti, da poleg zasebnih strokovnih opravil pove kaj
pomembnega tudi iskalcem v slovenski umetniski literaturi. Ko je pisal o drami Ces-
njev vrt A. Cehova, je opozoril namre¢ na svojsko dialektiko med rusko realisti¢no
literaturo in Zivljenjem ruske druzbe. Opozoril je na tipe v tej drami, ki so strnjevali
tiste Zivljenjske moci, iz katerih se je rojevala »bodoc¢a Rusija«. Tipsko novi so bili po
njegovem zlasti fragmenti vere v nekaj visjega, v sreco, v novo rusko Zivljenje in kul-
turo. To so bili nastavki oseb, ki jih je Cehov po njegovem mnenju postavil proti »sa-
movoljnemu in silnemu jerobstvu« in ki so na tretji razvojni stopnji postali Ze nevarni
verniki in oznanjevalci vsega novega: ¢e je drugi potomec »muZzika, idiota« trgovec, je
tretji Ze »vecni Student«, nemirni iskalec. Prijatelj je posebej cenil tudi umetnisko Ci-
stost Cehova, ko nobeni teh perspektivnih oseb ni naloZil niti programa niti agitacije,
ampak je trgovca in Studenta polnokrvno individualiziral.® In ravno ta umetniska ci-
stost socioloSko zasnovanega dramskega lika je skupaj z vec¢lenskim razvojnim por-
tretom ruskega ¢loveka od muZika do intelektualca opozarjala slovenske pisatelje, kak-
$na bodi prava dialektika, iz katere raste velika Zivljenjsko realna literatura. Opozorilo
pa je padlo v &as, ko je Cankar proti slovenskemu hlap&evstvu Ze postavil S¢uko, upor-
nega intelektualca, proti burzuju »vecnega Studenta« Maksa-revolucionarja, proti kon-
servativni duhovni potlacenosti upornega prosvetitelja. Prijateljevo sporocilo se je to-
rej ujemalo s Cankarjevo slovstveno dialektiko in jo tudi avtoritativno podprlo.

Leta 1904 je Prijatelj opisal tudi duhovni profil pariSkega literarnega snovanja. Tu
se je temeljiteje seznanil s francoskim simbolizmom, zlasti z idejami Mauricea Barr¢-
sa, z njegovo napeto teznjo pro¢ od »vtisov« k slutnji, duhu, skrivnosti ali »misti¢cnemu
razodetju Enega, Vecnega, ki ga je menda »dano sligati in videti sicer samo v duhu po
dolgotrajnem strogo idejnem delu«. V eseju pa je razvil spet tudi zanimive misli o

! Prav tam, pismo Nahtigalu 5. junija 1903.

12Tvan Prijatelj, Pismo iz Moskve. K stoletnici Homjakova. LZ 1904.

13 Tvan Prijatelj, Pismo iz Moskv. Cesnjev vrt A. P. Cehova. LZ 1904,

“Ivan Prijatelj, Izprehodi po Parizu. 1. Diskurz o ulici (V Parizu 24. okt. 1904).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

368 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 3, julij—september

ruski literaturi, arhitekturi in slovanstvu ter vse to primerjal z romanskim in german-
skim duhom. Ne da bi dosegel Zivost Gogoljevega dvojnega portreta, ko je tokrat druZil
literaturo in arhitekturo ter na arhitekturnem detajlu zagledal tipi¢no potezo roman-
skega, germanskega in slovanskega duha, je vendarle res, da je spet samo Prijateljeva
umetni$ka narava mogla iz enega detajla sugestivno in prepricljivo sklepati na celotno
duhovno podobo ljudstva, ki je ta tipi¢ni detajl ustvarilo. Slovanski duh se mu je v teh
primerjavah najlepSe razodevalo na ¢rti Gogolj — Bjelinski — Dostojevski — Tolstoj —
Cehov — Gorki in v obliki, ki potrjuje, da ta duh ne otrdi in ostari v neko modrost,
ampak je njegova modrost ta, da kar naprej gradi in podira, in da je Gorki naposled
lahko vzkliknil: »Clovek — to je ¢udeZ.« Slovan je zato po Prijatelju veéni »mladenid«
in fanatik, German pa hladni razumar in skupaj z Romanom »star mornar«.

Prvo desetletje Prijateljevih razgledov po ruski literaturi je bilo po vsem navede-
nem po koli&ini in po kakovosti zelo bogato. Ce izvzamemo esej o Josipu Murnu iz
letal903 in esej Drama Presernovega dusevnega Zivljenja iz leta 1905,5 je vsa velja
njegova literarno-kriti¢na publicistika veljala ruskim pisateljem. Vse desetletje je ja-
sno videti, da mu je ruska literatura bila pri srcu tudi zato, ker je bila Custveno razgreta
in ¢loveCansko angaZirana in je taka sluZila kot pomembna opora tudi generaciji slo-
venskih novoromantikov. Pa tudi zato, ker je bila slovanska, v ¢emer je videti Prija-
teljevo prizadetost in zavzetost.

Ruska literatura pa mu je veliko pomenila tudi pri oblikovanju lastnega umetno-
stnega nazora, saj mu je dajala bogate izkuSnje o slovstveni umetnosti. Ob tej literaturi
je tedaj zapisal nekaj zanimivih literarno-estetskih spoznanj, ki imajo precej$no znan-
stveno vrednost. Najbrz iz lastne pisateljske izku$nje se mu je Ze leta 1900 izoblikovala
misel, da literarni vpliv lahko rodovitno vzpodbudi, ¢e pri sosedu ali kamor pac seZe,
zadene na genialnega duha oziroma na literaturo, ki se je na vpliv dobro pripravila.
Lahko pa neko literaturo zmede, ¢e zaradi narodove dusevnosti in domacega slovstve-
nega poloZaja nanj ni pripravljena. Tako se je zgodilo Francozom, ki ob svojem natura-
lizmu niso bili pripravljeni na nravnost ruskega romana, zaradi ¢esar so svojega posen-
timentalili in zmali¢ili do neokusne nravstvene pedagogike.'® Tudi v $tudiji o Tolstoju
je zapisal nekaj literarno estetskih spoznanj, ki imajo splo§no znanstveno vrednost.
Taksna je misel, da je literarno delo soditi predvsem po tem, ali napravi »globok vtis«
ali ne. Ce ga napravi, je umetnisko, ne glede na stil in obliko. Razlogil je tudi dva tipa
umetnika: takSnega, ki posveca vso skrb oblikovani lepoti (nekateri ruski dekadenti,
Merezkovski, D’ Annunzio), pisatelja torej, ki je prevzet od oblike, v kateri pripoveduje
ali se izpoveduje. Drugi tip pa je prevzet od stvari, o kateri pripoveduje ali jo izpove-
duje in je zato nasprotje prvega, pri katerem se ni mo¢ »lociti od forme«. Lev Tolstoj je
npr. tako silovit izpovedovalec in mislec, da bralca ne zaposli s slogom, ampak ga
priklene na dejanje. Ze smo navedli, kako je vrednotil »momente« Cehova in zdruzil
impresionisti¢no estetiko s simbolisti¢no sliko sveta (vseobsegajoca dusa). Spoznanja

15 Ivan Prijatelj, Aleksandrov. Pesmi in romance. Ljubljana 1903. Isti, Drama Presernovega dusevnega
Zivljenja. Nasi zapiski 1904-1905. Ljubljana 1905.

16 Tvan Prijatelj, Ruski roman in moderna francoska knjiZevnost. LZ 1900. (Informacijo je napisal po
Studiji Zinaide Vengerove.)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Franc Zadravec, Ivan Prijate]j in ruska literatura 369

o impresionisti¢nem nazoru in stilu pa je leta 1905 dopolnil Se z esejem o ruskem
kiparju knezu Trubeckoju."” Primerjal ga je s kiparji impresionisti in dokazoval, da ni
razlogov, da impresionizma ne bi zagledali in priznali tudi v kiparstvu.

Do leta 1906 se je Prijatelju nakopicilo toliko spoznanj in izkuSenj o tem, kaj je
literarna umetnost in kaj literarna veda, da je o teh spoznanjih napisal dva spisa. Oba je
v temelju spet povezal z rusko literaturo in kritiko. V prvem je opisal Zivljenje in teo-
retska izhodiSca literarnega zgodovinarja Aleksandra Pypina, s katerim se je v Moskvi
tudi pogovarjal,” v drugem pa je razgrnil svoj »esteti¢ni naért«, bolj ali manj aforisti¢-
no izoblikovan pogled na umetnisko lepoto in na umetnost sploh.” Isto¢asno vredno-
tenje Pypinove pozitivisti¢ne literarnozgodovinske metode in izdelava osebnega »este-
ti¢nega nacrta« dokazujeta, da je v znanstvenem in umetnostnonazorskem razvoju pri-
spel do odlocilne razpotne tocke.

»Estetien nalrt« je povezal z rusko literaturo tako, da si je za izto¢nico izbral
»definicijo« lepote iz romana Dostojevskega Bratje Karamazovi. S trditvijo, da umet-
nost ni surogat resni¢nosti ali pa celo reprodukcija resni¢nosti, da umetniska imagina-
cija ali domisljivost ni onemogel odsev resni¢nosti, s to trditvijo pa je posredno zadel
tudi ob estetiko Cernigevskega, Pypinovega bratranca. Dostojevski mu je definiral le-
poto kot enoto, v kateri Zive skupaj vsa nasprotja in protislovja. To enoto je Prijatelj
povezal z vesoljsko »praenoto«, estetsko lepoto je izvajal iz »Enote« ali nekakSne ve-
soljske duSe. Trdil je, da »Enote« ne doseZe razum in da jo obvlada le stopnja duha,
kjer sodeluje tudi Custvo in kjer namesto resnice nastopi nadresnica: »pulchritudo,
quae est supra verume«. Vesoljsko lepoto pa lahko odpre le simbol, ki pretresa celega
¢loveka, »da drhti ves v soglasju z osnovnim tonom ve¢ne harmonije«. Zato imenuje
Valerij Brjusov umetnost »klju¢ skrivnosti«. »Enoto«, »Absolutum« je po Prijatelju
torej odkrivati z duhom-Custvom, ta je »edini organ, ki z njim doznavamo boZanstvox,
custvo potrjuje individualnost in je »nezmotljivi kaZipot«. Lepoto je izvajati iz »Miste-
rija«, ne iz sistemskih »idej«, iz »dogmati¢nega spiritualizma« in »dogmati¢nega ma-
terializma«. Toda razdalja med pozitivisticnim »dokumentom« in »klju¢em skrivno-
sti« je tako velika, da je v njej kaj lahko zagledati Prijateljev izraziti idealisti¢ni estetski
nazor, se pravi vendarle neko bolj ali manj sistemsko idejo. Ze nemska romanti¢na
estetika je umetnost definirala kot pojav brezkon¢nosti v kon¢nih oblikah, umetnostno
teZnjo po lepoti pa kot visoki cilj, ki presega potrebe in zahteve vsakdanjosti. Po svoje
so to miselnost najprej gojili predstavniki nacela umetnost zaradi umetnosti, E. A. Poe,
Charles Baudelaire, Oskar Wilde in francoski simbolisti, vsi ti so trdili, da lepota ob-
staja kot Absolutum, kot nadresnica in umetnikova edina naloga je pricarati jo v svoje
delo. To estetsko miselnost je priznal tudi Prijatelj in jo deloma povezal tudi s kr§¢an-
sko estetiko, saj je samo zato eseje lahko koncal s stavkom: »Inquietum cor meum,
Domine, donec requiescat in Te.«

V tem sklopu pa je postala vloga Dostojevskega zelo negotova. Pri njem je lahko
dobil oporo za trditev, da lepote ni mogoce izvajati iz sistemskega svetovnega nazora,

' Ivan Prijatelj, Knez Pavel Trubeckoj. LZ 1905.
18 Tvan Prijatelj, Aleksander Pypin. LZ 1906.
19 Tvan Prijatelj, Perspektive. Esteticen nacrt. LZ 1906.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

370 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 3, julij—september

iz dogmatizirane miselnosti; nanj se je mogel sklicevati, ko je trdil, da jo je mo¢ doZiveti
le s Custvom, kot emotivno moc in zato le subjektivno. Proti Dostojevskemu pa je
ravnal, ko lepote ni zadrzal v mejah ¢lovekovega stvarnega Zivljenja, kajti za Do-
stojevskega je lepota sicer skrivnost, vendar skrivnost ¢loveSkega srca, posajena v real-
ne Zivljenjske zveze, razpeta med poloma dobrega in zlega, ubranega in posastnega, je
»strasna in grozna stvar«. Idealistiéno pojmovana lepota pa je v »estetskem nacrtu«
nasprotovala tudi prirodnosti ruskega realizma, ki ga je Prijatelj tako cenil. Se je na$
mislec tega zavedal, ko ruskih pisateljev, razen Dostojevskega, v nacrtu sploh ni ome-
nil? Tudi ti niso priznavali, da bi lepota obstajala zunaj ¢loveka, v »Enoti«, in bi jo
umetnik s posebnim custvom in smislom za oblike le pricaral v svoje delo. V estetiki
ruskega realizma od Gogolja do Tolstoja in Dostojevskega je lepota pojav Cloveskega
Zivljenja in prirode, je moc, s katero ¢lovek pregnete, presvetli in kristalizira Zivljenjsko
in predmetno snov, da ta kot estetsko-moralna mo¢ ¢loveka uclovecuje. Prijatelj je na-
tancno vedel, da ima umetnost poleg subtilne naloge, da sluzi namrec Cisti Zivljenjski
moci ¢lovestva, tudi naloge, ki so povezane s ¢lovekovim druZbenim Zivljenjem zdaj in
tukaj. Dobro je poznal ves tisti ruski realizem, ki je v€asih tudi z distanco do sociali-
sticne ideje, a s kriticno sliko razmer pripravljal prevrat v ruski druzbi, poznal Belin-
skega, odlo¢nega nasprotnika (v drugi fazi) umetnosti zaradi umetnosti oziroma nazo-
ra, da se umetnik ne meni za vsakdanje CloveSke stvari, ampak sluzi abstraktni lepoti.
In vendar je ob esteti¢nem razmiSljanju in naértovanju vsaj za hip zdvomil nad »bo-
sjakome, ki ga je sicer tako obcudoval. Ko je Minka Govekarjeva izdala knjigo »Ruska
moderna«, v njej pa objavila tudi Gorkega, je namre¢ odlo¢no protestiral. Menil je, da
pod tak naslov nikakor ne spada Gorki s svojimi somiSljeniki, ki jih zanimajo »bolj
socialni fakti nego umetniski proizvodi«, ampak sodijo sem pesniki, ki i§¢ejo »novo-
dobno duso«, tudi Andrejev z Rdecim smehom, skratka, ruski simbolisti.*

Leta 1906 se je Se enkrat priStel h generaciji s konca stoletja, k sanjarskim moderni-
stom, ki so priznavali svobodno, individualno doZivljanje in upesnjevanje »vecne har-
monije« oziroma se poglabljali v duSevne kamrice. Obenem pa je priznal, da se ni
mogoce upirati navalu stvarnosti objektivnega sveta, ki pritiska na zavest. Zato je odpr-
to pozdravil novo, tako imenovano »empiri¢no« generacijo, ki je tega leta vsaj deklara-
tivno napovedala ve¢ smisla za konkretno, zgodovinsko stvarnost slovenskega ljud-
stva. Zavzel pa se je za sintezo obeh idealov, stvarnega in idealnega, za nov nazor, ki ga
je imenoval »kriti¢ni idealizem« (Wirklichkeitsidealismus). In spet je pri Rusih dobil
pobudo in potrdilo za tak$no sintezo. Menil je, da se je kriti¢ni idealizem razvil pri
Rusih »naravnost iz marksizma, da je njihov novi idealizem na dnu ohranil pridobitve
»materialnih, ekonomskih in znanstvenih prizadevanj«.”! Zanimivo bi bilo vedeti, na
katere ruske novoidealiste je mislil, mogoce na Aleksandra Bogdanova in druge empi-
riokriticiste. Vsekakor na taksne, ki so z njim vred trdili, da filozofskega idealizma ni
moc¢ zanemarjati, ker se tudi najbolj ekzaktna veda, matematika, ustavlja pred skrivno-
stmi in je zato resnica enako skrivnostna kot lepota. Povrh je Prijatelj nasel v kriti¢nem

2 Tvan Prijatelj, Minka Govekar, Ruska moderna. Novele in Crtice. Ljubljana 1905. LZ 1906.
2 Tvan Prijatelj, Iz naroda za narod! I. shod narodno-radikalnega dijastva od 5. do 8. kimavca 1905 v
Trstu. LZ 1906.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Franc Zadravec, Ivan Prijate]j in ruska literatura 371

idealizmu dovolj prostora tudi za Custvo, torej za vrednoto, s katero so nastopali mo-
dernisti.

Po tej estetsko teoretski poglobitvi ali nujnem miselnem obracunu se je vrnil k
literaturi. Tri leta je prevajal Puskinovega Jevgenija Onjegina (prevod je izSel leta 1909).2
JoZa Glonar je o prevodu pisal sicer kriti¢no, vendar tudi s priznanjem in Se z opombo,
da je spremno besedo napisal »znanstvenik in poet«.? Prijatelj je torej vsaj priblizno
ustvaril, kar je leta 1907 zahteval: da je Slovencem treba dajati »v roke umetnisko
dovrsene prevode svetovnih del s samostojnimi znanstvenimi literarnokriti¢nimi bio-
grafijami«.?* Vsaj priblizno zato, ker njegova opomba ob Studiji*® daje vedeti, da je
hotel o Puskinu napisati vsaj tako obseZno Studijo, kot jo je ob romanu Vstajenje napi-
sal o Tolstoju, predvsem pa z veliko obseZnejSim razgledom tudi po tedanji ruski in
zahodnoevropski romanti¢ni estetiki in literaturi. Omejitev zaloZnice mu je bila ne-
prijetna zato, ker ni mogel izpolniti lastne znanstvene zahteve iz leta 1907, Se bolj pa
zato, ker je prevode ruskih in vsakrsnih velikih umetnin §tel za posebne kulturne dogo-
dke in priloZnosti, ob katerih je bilo mo¢ osvetliti tudi marsikak$no slovensko kulturno
in literarno vpraSanje in teZnjo. TakSen odnos do prevodov dokazuje npr. tudi ogorce-
nost, s katero je leta 1911 zavrnil pisca v Slovencu,?®ker si je drznil Gogoljevega Tara-
sa Buljbo oznaciti za »rokovnjasko storijo«, ko vendar skozi vso umetnino sije roman-
ti¢na Zarovitost ali »misterij cloveSkega bitja«, »skrivnostno razpoloZenje, ki je glavni
junak vsake prave poezije«, sije »misti¢na sila — genija«. Nasproti obrekovalcu je po-
stavil zahtevo, naj se mladi pisatelji gredo ravno h Gogolju ucit, Cesar slovenski litera-
turi primanjkuje: »Siroke, smele poteze; naj bi iz nje pili silo in mo? izraza — Sustva«.?’

Tudi leta 1911 se je skoraj slovesno izrazil o ruski literaturi ter jo znova doZivljal kot
veliko in kot »slovansko«. Samo iz intimnega razmerja do nje je ob Tolstojevi smrti
lahko zapisal: »In zato je Tolstoj kulturno izpri¢evalo Slovanov pred velikim svetom.«>
In ¢e je ob Gogolju pripomnil, kam bi bilo treba hoditi »v Solo«, je zdaj usmerjal z
ob¢udovanjem tega, kar je pri Tolstoju imenoval »ogromna sila zavesti Zivljenja, ona
neizrabljena, vseobjemajo¢a pramoc«, »strastna teznja po enostavnosti, preprostosti,
prirodnosti in resni¢nosti Zivljenja — ta ve¢ni ideal Tolstega!« Obcudoval je njegov
smisel, da stvari ne pokaZe toliko po invenciji ali iz domiSljije, ampak iz neposrednega
obcutka Zivljenja, in se skliceval tudi na Turgenjeva, Dostojevskega in Strahova, ki so
opozarjali na mo¢ Tolstojevega realizma. Prijatelj je sicer jasno videl, da je kon¢na
podoba Nehljudova v romanu Vstajenje le »preoblecena ideja«, vendar je vztrajal pri
misli, da se Tolstoj mislec ne lo¢i od Tolstoja umetnika, da sta v njem zdruZena v eno,

22 Aleksander Sergejevi¢ Puskin — Ivan Prijatelj, Jevgenij Onjegin. Roman v verzih. Ljubljana 1909.

3 JoZa Glonar, A. S. Puskin — . Prijatelj, Jevgenij Onjegin. LZ 1910. 1. Prijatelj, Slovenski prevod »Jev-
genija Onjegina«, LZ 1910. (12 Prijateljev zbornik)

*Ivan Prijatelj, Prevodi iz svetovne knjiZevnosti. III. L. N. Tolstoj — Minka Govekar, Mo¢ teme. LZ 1907.

» Kot pod 23, str. 197: Puskin in njegov roman. V malo orientacijo slovenskim Citateljem »Onjegina«
sestavil dr. Ivan Prijatelj. Glej opombo pod ¢rto!

2 N. Gogolj, Taras Buljba. Anonim. Slovenec, 14. XII. 1910, $t. 284. (Nepodpisani pravi, da je »povest
plod ukrajinomanije«, kozastvo pa primerja »z naSim rokovnjastvom«).

7 Tvan Prijatelj, N. V. Gogolj — VI. Levstik, Taras Buljba. Veda 1911.

2 Tvan Prijatelj, Tolstoj. Veda 1911.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

372 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 3, julij—september

da je » nacin njegove umetnosti strogo realisti¢na adekvatnost, zdruZena z iskanjem in
finim odkrivanjem njenih psihi¢nih medsebojnih zvez«, da je »Tolstoj vselej preiskoval
kot poet ne z razumom, ampak s ¢ustvom, z ono njegovo mogocno zavestjo Zivljenja«.

Nato je sodobno rusko literaturo, smeri po simbolizmu, spremljal bolj po Studijah
Valerija Brjusova,” kakor z avtopsijo. S povzetki je obvescal o ruskem futurizmu (Igor
Severjanin, Vladimir Majakovski) in drugih imenih, zacetnikih literarnih preusmeritev
tik pred svetovno vojno. Brjusovu je v novih teZnjah priznaval najviSje mesto in enako
pomembno vlogo za rusko literaturo, kakor sta jo v zahodnih imela Rihard Dehmel in
Emil Verhaeren. A to sta bila dionizijska tipa, Brjusov pa apolinik, ki je napovedoval
obnovo klasi¢ne umetnosti, dobo »neoklasicizmax.

Ko je kot desetletni raziskovalec slovenske literature in kulture XIX. stoletja moral
znanstveno opredeliti glavni predmet svojega dela, tj. pisatelja in umetnika, se je leta
1917 ponovno zatekel k idejam v ruski literaturi; ko se je odlocil doloditi najbolj obcu-
tljivo, a tudi najgloblje vprasanje literarne vede in kritike, merilo namrec¢, kako lociti
umetnost od literature, pesnika od obCana, je ravno v njej spet naSel zanesljivo oporo.
Kot merilo za umetnika mu je spet posluZzila definicija lepote iz Bratov Karamazovih,
zdaj je navedel ves miselni motiv in ga izbral za moto eseja.’® Drugega, obana, mu je
pomagal opredeliti Visarion Bjelinski. Ko je lo¢eval prave umetnike, je Prijatelj izhajal
kajpada tudi iz Nietzschejeve locitve dveh umetniSkih tipov, apolini¢nega in dionizic¢-
nega (Die Geburt der Tragodie). Toda slej ko prej je priznaval, da ga je tudi glede
pravega dvovrstnega umetniStva vodila prav Dostojevskega misel o lepoti, ki jo je mo¢
vzporediti tudi z Nietzschejevima poloma. Sicer pa je na sorodnost obeh pobud opozo-
ril tudi eksplicite, ko je nahajal v Nietzschejevi razlagi drobceno opombo za »preuce-
valca umetni$kega ustvarjanja« in ko je takoj dodal, da se v njej »odkrivajo vidiki v
najskrivnostnejSa — v smislu Dostojevskega — snovanja ¢loveske duse«, nekoliko dlje
pa Se ponovil, da sta apolini¢na in dionizi¢na smer, v katerih stremi ¢lovesko hrepe-
nenje po lepoti, zdruZeni pri genijih, pri njih sta si »nebo in pekel« blizu (»,tu se brego-
vi stikajo, tu vsa protislovja skupaj Zive , je rekel veliki mag Dostojevski«). Ko pa je
kritiku predlagal, da ne sme biti pozoren le na obliko, na »esteti¢no lepoto« in da naj se
ne izgublja le v estetskem, v raznih estetikah, je opozoril na Bjelinskega, ki je dejal, da
je umetnost »nravna socialna sila«. Skratka, na obeh najbolj obcutljivih tockah vred-
notenja literarnih umetnin, na estetski in eticni, je postavil spoznanja ruskih pisateljev.

Zadnji vzpon ob ruski literaturi je napravil v letih od 1921 do 1925. Poleg literar-
nozgodovinskega pomena je bil ta vzpon zanj zanimiv tudi zato, ker je moral zdaj
natan¢neje opisati tudi tak$ne estetske vrste, kot sta romantika in realizem, pa e svojski
realizem Dostojevskega.

Najprej je mimogrede, a v bistveni psiholoSko-estetski tocki omenil Gogolja in
Dostojevskega. V eseju o Ivanu Cankarju je zapisal namrec, da je velikokrat razmiSljal
o tem, kako je Cankar brat tistega Gogolja, ki je pisal o »smejocih se kraguljckih
in Zvizgajo€em bicu« in kako ga je vezalo z Dostojevskim »brezkonéno romanje po
tihih katakombah srca« (Podobe iz sanj). Tistega svojega generacijskega sodobnika, o

¥ Tvan Prijatelj, Danasnji dan ruske poezije. Veda 1912. Isti, Nove smeri v ruski literaturi. Veda 1913.
30 Tvan Prijatelj, Pesniki in ob¢ani. LZ 1917.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Franc Zadravec, Ivan Prijate]j in ruska literatura 373

katerem je leta 1903. pisal iz Moskve, da postaja »vedno bolj malenkostno liri¢en«*
(»straSno se je zoZil in zapredel v svet svojih Custev. In ti so pogosto taki, da drugega ne
zanimajo, ampak naravnost odbijajo«), tega sodobnika je zdaj brez obotavljanja posta-
vil ob najvecje ruske umetniske avtoritete. Hkrati pa je Se v tretje navajal Dostojevske-
ga misel o lepoti in dejal, da je tudi Cankar ustvarjal sintezo harmonije in disonance,
lepoto tedaj, v kateri »vsa protislovja skupaj Zive«, kot je prav takSno lepoto ustvarjal
Dostojevski.

Ruski pisatelji so Prijatelju pomagali tudi v drugih zvezah dokazovati njegove teo-
retske zamisli in posploSitve. Tako npr. tedaj, ko je zarisal splosno podobo nove roman-
tike ali »moderne«. Tolstoja in Dostojevskega je ob tej priloznosti Stel med tiste duho-
ve, ki so to smer pobudili in vplivali na njene predstavnike. Tolstoj je vplival s svojo
»pristno rusko nadrealisticno zmoZnostjo, gledati ¢loveku v srce in ga karakterizirati
od zunaj na znotraj«, a tudi s ¢ustveno angaZiranostjo. Dostojevski pa je vplival na
moderniste s svojimi »brezprimernimi duSeslovnimi Studijami bolestnih osebnosti,
vplivajoc¢imi kot razodetja, s svojimi opisi in analizami vedno novih, moderno kompli-
ciranih, neprestano se izpreminjajocih, vsak hip drugacnih, elementarno mogocnih, a
neskon¢no finih duSevnih prelivov«.*

V tem obdobju je svoje poznavanje ruske literature, Se zlasti realisti¢ne, sistemati-
ziral v publikacije oziroma v predavanja na univerzi. Prvi sad tega dela so bili Predho-
dniki in idejni utemeljitelji ruskega realizma, knjiga® torej, ki je v posameznih ¢lenih
nastajala Ze vrsto let, vsaj od Prijateljevega Studijskega bivanja v Moskvi. Drugi val
Studij o ruskih realistih je dobil kon¢no obliko v predavateljskem letu 1924—1925; tedaj
je Prijatelj predaval npr. o pesniku Fjordu Ivanovic¢u Tjutéevu, napisal novo Studijo o
Cehovu, predvsem pa $tudijo o Dostojevskem.*

V knjigi je izSla le daljsa Studija o Gogolju, drugo besedilo pa se ukvarja z rusko
literarno kritiko in njenimi filozofskimi osnovami, tudi s pocetki slovanofilstva, pose-
bej podrobno pa raz€lenjuje kriti¢ne ideje in staliSca Bjelinskega in Aleksandra Herce-
na. Studije iz leta 1924—1925 obravnavajo predvsem literarno umetnistvo. V njih se je
izognil podrobnosti, zato pa toliko iz¢rpneje opisal osnovna Custva in poglede na svet
umetnikov, ki jih je obravnaval. Tudi v teh Studijah je kdaj pa kdaj navedel estetske
sodbe Bjelinskega, povzel je tudi njegovo definicijo romantike, da je ta namrec »svet
poletov proti brezkonénemu«. Menil je, da je ruski kritik s to definicijo »odkril rodi$¢e
vsake poezije«.*

Leta 1936 je izdal drugo knjigo o ruskih realistih, tokrat literarno zgodovinska
eseja o Dostojevskem in Tolstoju.*® Studije o Dostojevskem iz leta 1925 ni spreminjal,
Studijo o Tolstoju pa je, glede na tisto iz leta 1900, izpopolnil. V Studiji o Dostojevskem
je potrdil dve svoji estetski naceli in spoznanji: da je estetska lepota za pravega umetnika

3! Tvan Prijatelj, pismo Rajku Nahtigalu 5. junija 1903. LZ 1937, str. 312.

321van Prijatelj, Poezija »Mlade Poljske«. LZ 1923.

33 Tvan Prijatelj, Predhodniki in idejni utemeljitelji ruskega realizma. Ljubljana 1921. Tedaj je izSel tudi
Prijateljev prevod Gogoljeve satiricne komedije Revizor. GledaliSka knjiznica 1. Ljubljana 1921.

3% Tvan Prijatelj, Dostojevski. LZ 1925.

3 Ivan Prijatelj, TjutCev. Izbrani eseji 11, str. 145.

¢ Ivan Prijatelj, Dostojevski in Tolstoj. Dva literarnozgodovinska eseja, Ljubljana 1936.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. @

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

374 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 3, julij—september

»v Madoni in v Sodomi, zaradi ¢esar hodita skozi spise Dostojevskega enakopravno
hudodelec in spokornik, »morilec Razkoljnikov in svetnica Sonja, ki je pocestnica«. In
drugo nacelo: poudaril je spet svojo vero v vrednost in pomen umetnikove osebnosti,
individualnosti, in pomen umetnikovega osebnega etosa za umetnost.”’” Ko pa je s pla-
sti¢no besedo razkril duSevnost epskih oseb Dostojevskega in po njih sledil pisateljeve-
mu duhovnemu razvoju, je zadel tudi na tocko, ko je moral razloZiti privid Dostojevskega
o »svobodni teokraciji« ali skupnosti Clovestva »na eticnem individualizmu samo-
Zrtvovanja enega za vse in vse za enega s trdno vero v nesmrtnost ¢loveSke duSe«. Tu si
je pomagal s podatki ruskih mistikov-filozofov Solovjova in Merezkovskega in sogla-
Sal z njuno interpretacijo. Solovjov naj bi Dostojevskega potrdil v misli, da je ruski
narod »bogonositeljski« in da je izbran uresniciti med ¢loveStvom »svobodno teokra-
cijo«. Za idejno osnovo romana, kot jo je navajal Solovjov, je Prijatelj nasel potrdila
tudi v izjavah nekaterih epskih oseb v Bratih Karamazovih. Videti je tudi, da je sogla-
Sal z Dostojevskim, ko je ta odklonil zahodne druzbene reformatorje, ki bi radi druzbo
ozdravili »s socialnimi reformami«. Prijatelj se je druzbeno nazorsko ustavil potemtakem
na tocki iz leta 1900, na tistem radikalizmu, ki pelje le do kmetske osvoboditve, na
intelektualCevi ravni pa ne prestopi »religioznega svobodoumnistvax.

Morda so se mu tudi zato v Studijo vrinile nekatere teZave. S sintagmo »svobodna
teokracija« npr. ni ravnal dosledno. V Uvodu v $tudijo (kasnejSemu Uvodu v knjigo
Dostojevski in Tolstoj) je navajal namre¢ »nacionalisti¢ni« povod za to, da je Dostojevski
pristal na ljudsko vero oziroma rusko pravoslavje. Soglasal je z razlago publicista V.
Rozanova oziroma njegovi razlagi ni ugovarjal, pa tudi s Satovom in s stavkom iz
knjige Dnevnik pisatelja je dokazoval, da je Dostojevski teZil po »ruskem bogu« za-
voljo nacionalisti¢nih in rodoljubnih nagibov. V Studiji pa je pristal na nasprotno razla-
g0, na Solovjova, na to, da je Dostojevski »prepovedal povratek k narodu iz religiozno-
moralnega, ne pa nacionalistinega ozira«. Zaporedje motivacije se mu je torej popol-
noma obrnilo: V Uvodu nastopa Dostojevski kot Rus, v Studiji kot kristjan.

Druga tezava se dokaj opazno pojavlja v definiciji pojma realizem in nadrealizem.
Prijate]j se je leta vracal k terminu »ruski realizem«. Tudi v knjigi o predhodnikih in
idejnih utemeljiteljih ruskega realizma je opredeljeval obe temeljni estetski vrsti, ro-
mantiko in realizem. Pokazalo se je, da sta ga romantika in realizem manj zanimala kot
umetniSki nacin, bolj pa kot podoba Zivljenja oziroma kot filozofski koncept Zivljenja
v literaturi.*® »Definicija« se mu je Se bolj zapletala, ko je moral za pisateljski nacin
Dostojevskega uvesti nov termin. V Uvodu je vso tisto plast duSevnosti, ki je ne obvla-
da nobena empirija, kar je torej pri Dostojevskem iracionalno, kot so: »nesmrtnost
¢loveske duSe«, »zagrobno Zivljenje«, »edinoboZje«, »zaklenjene kamrice«, torej vse

7»Vse, po Cemer je nedavni simbolizem programsko stremel, je ta ruski umetnik genialno presumiral,
pred Nietzschejem in Strindbergom in Maeterlinckom. Najvisja in najvecja pa je in ostane njegova obcudo-
vanja vredna osebnost, ki je Zivela, v mukah trpela tisocera nagone, se vzpenjala nakvisku v stremljenjih,
iskanjih, tavanjih, slutnjah in mislih ter jih objektivirala v ¢udovitih likih, bore¢ se z njimi kakor bog z
vragom — vse v svrho odreSitve ¢loveka v znamenju ¢loveCanstva, bratstva, ljubezni, v znamenju »vseclo-
veka, ¢igar najmogocnejSo utelesitev predstavlja ta veliki Slovan.« Prav tam, str. 117.

3 Primerjaj tudi: Josip Vidmar, Dr. Ivan Prijatelj, Predhodniki in idejni utemeljitelji ruskega realizma.
Kritika 1925.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Franc Zadravec, Ivan Prijate]j in ruska literatura 375

neempiri¢no, »skrivnostno« poglavje njegovega umetnistva oznacil z besedama nadre-
alisticno, nadrealizem. In ker je tega pri Dostojevskem veliko, ga je imenoval za nadre-
alista, posebno Se v primerjavi s Tolstojem in slovstvenim realizmom zahodnih litera-
tur. Ceprav je opazil, da je v miselnosti Dostojevskega mnogo takega, kar je tesno
zvezano z njegovo sodobnostjo, je menil, da »kot nadrealistic¢ni tvorec ve¢nih umetnin
pada iz okvirov prostranstva in Casa«. TakSne in podobne oznake pa zahtevnejSe kri-
tike niso mogle in ne morejo zadovoljiti, kajti Ze preprost pomislek, da bi obe Tainovi
meji, prostranstvo in ¢as, Prijatelj mogel prestopiti tudi s Tolstojem v roki oziroma
sploh z umetninami velikega formata, vnaSa v njegovo uporabljanje pojma »nadrea-
list« popoln nered. Hkrati pa se mu je Se zgodilo, da je realizem ob Dostojevskem zelo
poenostavil, ga skoraj popolnoma poempiril, rezerviral le za empiricno duSevnost, za
¢lovekove socialno zgodovinske odnose, ga do kraja zaprl v »Cas«.

Josip Vidmar mu je leta 1925 ugovarjal z opozorilom, da so veliki umetniki imeli in
imajo »iracionalne sestavine« za prav tako realne, kakor vso racionalno dusevnost in kot
telesno realnost.* Menil je, da je Prijatelj oba termina opredelil vsebinsko, ne pa kot
oblikovna nacina, torej ne po tem, ker je zanju edino merodajno: kako govorita o Zivljenjski
resni¢nosti, ki ji pripada tudi vse iracionalno. Opomnil je, da Tolstoj in Dostojevski pred-
stavljata Zivljenje do skrajnosti »resni¢no«, takSnega kot je, vendar je njun umetniski
rezultat opazno razlicen. Razlocek pa je nastal zgolj in samo zaradi dveh razli¢nih umet-
niskih nacinov: Tolstoj postavlja resnicnost v naravnih mejah, v naravni napetosti, Do-
stojevski pa jo oblikuje v povecani napetosti, jo deformira v groteskno zgoscene oblike.
Ta ugovor je zgradil tudi na estetskem spoznanju Thomasa Manna, da je nasprotje med
impresionisticno in ekspresionistiéno umetnostjo nasprotje med realizmom in grotesko
in da sta izrazita predstavnika tega nasprotja ravno Tolstoj in Dostojevski.*’

Manj teZav kot Dostojevski so Prijatelju povzrocali realisti Cehov, Tolstoj in Tur-
genjev.” Tudi v literarnozgodovinskih esejih o njih je prisoten njegov veliki smisel za
pronicanje v duhovno estetsko podobo avtorja oziroma njegovega dela, tudi tukaj se
kdaj pa kdaj njegova osebna estetska izkusnja prelije v komaj ovrgljiv znanstven
zakljucek. Ko je zapisal, da je najvecja zasluga Turgenjeva ta, »da je podelil vse pred-
nosti in vrednote finega, od visoke romantike izkultiviranega umetniSkega izraza ru-
skemu realizmu, je bila to enako izvirna misel, kot so tiste, s katerimi je sintetiziral
svoja spoznanja o Dostojevskem, Tolstoju in drugih piscih. Res .je v tem obdobju pre-
cej uporabljal in navajal literarnozgodovinske ugotovitve ruskih literarnih zgodovi-
narjev. Tudi je res, da v ruski literaturi zdaj ni ve€ iskal pobud za svoj umetnostni nazor,
za svoj esteti¢ni nacrt. Morda je v obeh knjigah in drugih ruskih padla tudi mo¢ umet-
niskega zanosa, ki odlikuje njegove zgodnje ruske Studije, in se vanje naselila hladnej-
Sa strokovnost in sistematika. In vendar tudi ta dela razkrivajo, da je navduSenje za
rusko literaturo gorelo v njem Se naprej, da se ni zmanjSala oCaranost od mogocne
umetniske in literarnoteoretske freske, ki jo v njegovih rusikah sestavljajo: Puskin,
Gogolj, Tjutéev, Turgenjev, Bjelinski, Dostojevski, Tolstoj, Cehov in Brjusov.

¥ Josip Vidmar, Opazke k nasi kritiki. Kritika 1925, str. 119.
4 Primerjaj tudi: Thomas Mann, Betrachtungen eines Unpolitischen. Frankfurt am Main 1956, str. 557.
4 Tvan Prijatelj, I. S. Turgenjev. Spremna beseda v knjigi Pomladne vode. Ljubljana 1933.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@@

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

376 Slavisti¢na revija, letnik 53/2005, §t. 3, julij—september

Ob njegovih rusikah je moc¢ reci, da jih je pisal zvesto po kretnji, ki jo je napravil ob
Pypinu, ko ga je leta 1906 s spostovanjem pustil oditi v zgodovino. Uresnicil je namre¢
staliSce, da umetnika ni mogoce popolnoma podrediti razvoju zgodovinskih duhovnih
tokov, ampak je nujno upostevati njegovo ustvarjalno osebnost, idejne in estetske po-
sebnosti njegovega deleZa v nacionalni ali celo svetovni literaturi. Ceprav ga oblikovne
znadilnosti in stilizmi pri posameznih delih in avtorjih Se niso dosti zanimali, se je
dobro zavedal, da je glavni predmet literarne zgodovine besedna umetnina pa tudi
neumetniSko slovstvo. V estetskem nacrtu leta 1906 je posebej opomnil, da je »v umet-
nosti forma zelo vaZna, ker se Sele po njej ¢lovek uglasi »z osnovnim tonom vec¢ne
harmonije«. Skratka, njegov nazor o pravem znanstvenem predmetu literarnega zgo-
dovinarja ni zaostajal za rusko »formalno metodo«, ¢e naj to metodo razumemo tako,
kot jo je razloZil Boris Ejhenbaum, ko je dejal, da je njeno zgodovinsko bistvo v tem,
da je priznala literaturo za predmet svojega znanstvenega preucevanja oziroma da slov-
stvene umetnosti ni preucevala le kot posledico ¢asa in okolja, ampak kot avtohton
pojav, ki ima svoje specifi¢ne lastnosti in zakonitosti.*> Kot raziskovalec ruske literatu-
re pa je Prijatelj izpolnil samo eno komponento »formalne metode«, namrec tisto, ki je
soglasala z ruskimi realisti, tudi s Cehovom, ko se je ta bolj brigal za to, kaj je povedal,
kakor pa za obliko. In ko je leta 1924 Prijatelj navajal, da je bila zadnja in najvisja ideja
Cehova »ideja o absolutni vrednosti &loveske osebnosti, kateri je kakor ptici zraka in
ribi vode potrebna — svoboda«,*” je s tem posredno oznadil tudi svojo raziskovalno
smer in metodo.

% ock sk

Marsikatero sestavino Prijateljevega estetskega nazora in njegovega dela je moc
potemtakem pravilno doumeti in razloZiti Sele iz njegovega razmerja do ruske literatu-
re XIX. in XX. stoletja. Njegovo pojmovanje estetske lepote, njegov pogled na stvarno
dialektiko med literaturo in Zivljenjem, tudi njegova analiti¢na in oblikovalna moc, vse
to je samo Se ob Francetu PreSernu zaZivelo v taks$ni popolnosti, kot v njegovih ru-
sikah. Ce bi iskali poslednji vzrok za voljo, ki je nezadrzno prodirala v globine ruskega
realizma in tega, kar je Prijatelj imenoval »nadrealizem« Dostojevskega, bi morali priz-
nati, da je s svojimi ruskimi Studijami hotel obogatiti in raznetiti slovensko kulturo
nasploh, literarno pa Se posebej, kajti literarnokriti¢ne Studije je pisal tudi z akcenti, ki
so problematizirali slovensko pisanje, ga trgali iz provincializma in malenkostnega
subjektivizma ter ga usmerjali k smelim potezam o vseh protislovjih osebnega in naro-
dnega Zivljenja, k razponom med »Madono in Sodomo«. Podobno je Prijateljevo delo
razumel tudi Ju§ Kozak, ko je ob njegovem slovesu zapisal: »Tako se nam je rodil prvi
realisti¢ni slovstveni zgodovinar, ki je med duhovnim Zivljenjem drugih narodov
doZivljal na novo Zivljenje slovenskega naroda, ne v detajlih, ampak v sinteti¢ni celoti,
¢igar pogledi so po svoje« oblikovali smisel nasega bivanja, klicali zavest in izpraSeva-
li usodo.«**

42 Boris Ejhenbaum, KnjiZevnost. Teorija »formalnog metodax, str. 3-5. Beograd 1972.
4 Izbrani eseji in razprave Ivana Prijatelja II, str. 235 in Slodnjakova opomba, str. 452.
4 Ju§ Kozak, Njegov testament. LZ 1937. Prav tam, str. 117.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2005_3_8.pdf | DOST. 29/01/26 11.27

Franc Zadravec, Ivan Prijate]j in ruska literatura 377

SUMMARY

Many elements of Prijatelj’s aesthetical view and his work can only be appropriately under-
stood and interpreted from his relationship towards the nineteenth- and twentieth-century Rus-
sian literature. Only in his work about France PreSeren his understanding of the aesthetic beauty,
his view of material dialectics between literature and life, his analytical and formulating power
came to life with the same perfection as it did in his work about Russian literature. If one were to
look for the ultimate cause of the will power which unstoppably penetrated the depths of Russian
realism and what Prijatelj called »supra-realism« of Dostoevsky, one would have to admit that
with his Russian studies he wanted to enrich and ignite Slovene culture in general and literature
in particular. He wrote his literary studies with emphases problematizing Slovene writing, ex-
tracting it from provincialism and petty subjectivism, and directing it towards bold moves en-
compassing all contradictions of personal and national life, towards the spans between the Ma-
donna and Sodom. Prijatelj’s work was understood in similar manner by Ju§ Kozak, who wrote
on the occasion of his passing: »The first realistic literary historian was born among us, who
experienced anew the life of Slovene nation through spiritual life of other nations, i.e., not in
detail, but as a synthetic whole, and whose views in some way shaped the meaning of our exi-
stence, called upon our conscience, and questioned our fate.«


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

