@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

UDK 930.1:1:17
Cvetka HedZet Toth
Filozofska fakulteta v Ljubljani

ODLICNOST DRZE

Clanek razpravlja o dilemah teorije v asu po sesutju socializma boljseviskega izvora. Tako
filozofija kot celotna humanistika sta soo¢eni z vprasanji, kako razlagati pojem napredka in
zgodovine v t. i. postzgodovinski dobi, ki vraca teorijo na predkantovsko raven in s tem postaja
prevladujoca kategorija toleranca. Klic nazaj k naravi kriticno sooca ciklizem in linearizem,
zato ¢lanek opozarja na pomembnost ohranjanja utopije in zmoznosti utopi¢nega misljenja, saj
je ze ideja humanistike same, zrasla v utopiji. Sodobni ¢as, ki pomeni renesanso etike oziroma
etizacijo sveta, ne more zaobiti antropoloskih temeljev utopi¢ne oz. anticipirajoce zavesti, ki je
vedno tostranska, znotrajsvetna in kot taka ne dopusca onstranskega, absolutnega utemeljevanja,
ohranja pa idejo nesmrtnosti.

The article discusses the dilemmas of theory in the era after the collapse of Bolshevist So-
cialism. Both philosophy and all of humanities are faced with the question how to interpret the
notion of progress and history in the so-called post-historic era, which has returned the theory
to the pre-Kantian level; as a consequence, tolerance is becoming the predominant category.
The call »back to the nature« critically confronts cyclism and linearism and the article points
out the importance of preserving the utopia and the ability of utopian thinking, since the idea
of the humanities itself originated in utopia. The modern era, which means the renaissance of
ethics or, rather, the ethicization of the world, cannot ignore the anthropological bases of the
utopian and/or anticipating consciousness, which is always of this world, internal to the world,
and, as such, it does not allow anything from the beyond, absolute substantiation; however, it
preserves the idea of immortality.

Kljuéne besede: filozofija zgodovine, toleranca, utopija, solidarnost, etika
Key words: philosophy of history, tolerance, utopia, solidarity, ethics

1 NeeshatoloSkost bivanja

Nelagodje ¢loveka proti koncu iztekajocega se tiso€letja in tisocletje, ki je ze tu, je
za mnoge od nas najprej vprasanje duhovne orientacije. Kako biti naravnan, nikakor
ni samo stvar ¢lovekovega ujemanja ali neujemanja s svetom in v svetu. Tudi ni
vprasanje usode, ki nas je izzvala; je pa potem, ko se je Velika zgodba socializma, kot
pomnozena ideja svobode, receno malo s pomoc¢jo Dostojevskega, sesula, vprasSanje
izbire in odlocanja postalo zelo pomembno.

Individualizem in pluralizem kot stvarnosti sodobnega sveta zahtevata izbiro in
ze skoraj v Kierkegaardovem duhu izrazito odlocitev. Je potem zdaj aktualen izraz
orientacija samo drugo ime za odlocanje in izbiro?

Nedvomno v marsi¢em je, kajti izbira in odlocanje pomenita vrednotenje, clovekov
osebni angazma, ki ne poteka onkraj etike. Ze Aristotel je vedel, da odloganje vkljucuje
eticno dimenzijo, in kot tdko pomeni ravnati pravicno po svobodni odlocitvi. Samo
soglasam lahko, ko v enem od novejsih, v slovenséino prevedenih del berem: »Ljudje
z orientacijo premorejo protistrup zoper eksistencno ogrozenost lastnega samorazu-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

474 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

mevanja. Nase gledajo kot na osebo z nesporno identiteto. Imajo moralna merila, na
podlagi katerih presojajo svoje delovanje glede na uéinek, ki ga ima na druzbo.«! Toda
etika spet ni nekaj tako samoumevnega kot stvar, ki jo lahko v vsakem trenutku kot
ze izgotovljeno in docela pripravljeno vzamem v roke. Drznem si trditi, da mo¢ etike
ni v njenem dajanju, kar bi pomenilo mojem jemanju, ampak v mojem ustvarjalnem
pristopu, skratka, da etiko delam na podlagi mojega odgovornega ravnanja, ki ga
uravnavata skrajno izostren obcutek za pravi¢nost in socutje — kar ni usmiljenje, svari
Arthur Schopenhauer (1788—1860). Veljal je za trdovratnega ¢loveka morale — vsaj
tako ga je oznacil njegov samovoljni uenec Friedrich Nietzsche —, ki je med drugim
ocital etiki, da je v svojem razvoju bila preve¢ onenaravljena. Ni se motil, kajti to kar
je ¢lovek povelieval ni bilo ni¢ drugega kot njegov lastni egoizem, zaradi katerega je
bila narava v imenu napredka izrinjena in docela podrejena — celo tako zelo, da se nam
je mascevala kot nas je opozorilo eno najsugestivnejsih del iz srede prej$njega stoletja
Dialektika razsvetljenstva (1947), ki ga imamo prevedenega tudi v slovens§¢ino.?
Stvarnost sprasuje, clovek odgovarja, in »visoko vprasanje« vse etike je vedno kaj
storiti in znan sodobni $vicarski katoliski teolog Hans Kiing (roj. leta 1928) tvorec
svetovnega etosa, preganjan in obsojan celo kot heretik, je pri tem apeliral na dolo¢eno
mero zaupanja, namre¢ stvarnosti re¢i, da. V svojih delih spregovori celo o temeljnem
zaupanju kot odnosu do sveta in stvarnosti, v katerem sta po njegovem enakovredno
zdruzena tako cogito kot credo. Pomen temeljnega zaupanja — reci svetu, stvarnosti da
—je predvsem v tem, da Sele iz njega raste notranja avtonomija ¢loveka, samodajanje
zakonov, obCutek samoodgovornosti glede na to, kako se v zivljenju samouresni¢ujemo
in hkrati sooblikujemo svet. Kot tako je temeljno zaupanje, ki je z vsem nasprotje
nihilizmu oziroma nihilizaciji sveta — ta, ki svetu izraza nezaupanje, mu rece celo ne
—, tudi »podlaga temeljnega etosa, zivljenskega etosa, globalno gledano, svetovnega
etosa«.’ V svojem delu A/i obstaja Bog (1978) trdi: »Stvarnost mi je vnaprej dana:
¢e z zaupanjem pristajam nanjo, se mi povrne, polna smisla in vrednosti. Moj lastni
obstoj mi je vnaprej dan: ¢e z zaupanjem pristajam nanj, potem lahko izkusim njegovo
umskost. In svoboda mi je vnaprej dana: ¢e jo z zaupanjem sprejmem, potem jo lahko
izkusim kot resni¢no.«* Vprasajmo se, od kod naj pride zaupanje? Iz nase notranjo-
sti? Nedvomno! Od tu celo najprej! Tega po Kiingu ne moremo odrekati ateistu in v
Casu, ko etika spet pridobiva na veljavi njegovo priznavanje teh nereligioznih nobeni
teoloski pameti — Se posebej v nasih razmerah — ne daje vec pravice domisljati si, kako
je neverni ¢lovek samo pol ¢loveka oziroma da sploh ne more biti pravi ¢lovek. Kot
teolog si je upal zapisati, da so mnogi ljudje, »ki premorejo temeljno zaupanje, ne da
bi hkrati imeli religiozno vero. Ne da se zanikati, da so, ¢eprav docela zemeljski, v
zivljenjskih razmerah ravno tako dobri ali v¢asih celo boljsi kot nekateri verniki. Iz
tega svojega temeljnega zaupanja lahko namre¢ tudi ateisti in agnostiki — to sem ze

! Peter L. Berger, Thomas Luckmann, Modernost, pluralizem in kriza smisla, Ljubljana: Nova revija,
1999, 7.

% Gl. Max Horkheimer in Theodor W. Adorno, Dialektika razsvetljenstva, Ljubljana: Studia humanitatis,
2002.

* Hans Kiing, Vertrauen, das tréigt. Eine Spiritualitdt fiir heute, Freiburg: Herder, 2003, 39.

* Hans Kiing, Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit, Miinchen: Piper, 1978, 500.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

Cvetka Hedzet Téth, Odli¢nost drze 475

nekoc jasno pokazal na primerih Bertranda Russlla, Ernsta Blocha in Alberta Camusa

— zivijo pristno ¢lovesko, torej humano in v tem smislu moralno zivljenje. Z drugimi

besedami: iz ateizma ne sledi nujno nihilizem.«?

Kiing se zaveda, da v sodobnem svetu k ¢lovekovi pravici sodi tudi pravica do
brezreligioznosti. Toda tudi nereligiozni ¢lovek pozna moralo, je lahko globoko mora-
len. Z naslovno formulacijo Koalicija verujocih in neverujocih kot teolog in sam sicer
verujo¢ Clovek se Kiing v Projektu svetovni etos sooca z vprasanjem: »Mar ljudje ne
morejo moralno ziveti tudi brez religije?«® Njegovi poglobljeni analizi velja prisluhniti
v celoti: » Tudi verujoci ljudje bi morali priznati, da je mozno moralno zivljenje brez
religije. V kolik§ni meri?

1. Obstaja dovolj biografsko-psiholoskih razlogov, zakaj se razsvetljeni sodobniki
zelijo odpovedati religiji, ki je zapadla v mra¢njastvo, praznoverje in ‘opij’.

2. Empiri¢no je nemogoce zanikati, da nereligiozni ljudje premorejo eti¢no temeljno
usmeritev tudi brez religije in zivijo moralno, da so bili Ze v zgodovini neredki re-
ligiozno neverujoci, ki so bili s svojim Zivljenjem zgled za nov smisel, za ¢lovesko
dostojanstvo, in so se zavzemali za polnoletnost, svobodo vesti, svobodo veroizpo-
vedi in druge ¢lovekove pravice bolj kot religiozno zavezani.

3. Antropolosko lahko utemeljimo, da so mnogi nereligiozni ljudje tudi v nacelu
razvili in premorejo cilje in prioritete, vrednote in norme, ideale in modele, merila
za razloCevanje, kaj je prav in kaj narobe.

4. Filozofsko neovrgljivo je, da ¢loveku kot umnemu bitju pripada ¢loveska avtono-
mija, ki mu lahko tudi brez vere v Boga omogoci udejanjenje temeljnega zaupanja
v resni¢nost in zaznavanje njegove odgovornosti v svetu: odgovornosti do samega
sebe in odgovornosti do sveta.«”’

Kaksno olajsanje, spodbuda in priznanje so ¢loveku, ki je ateist oziroma nereligio-
zen, neverujoc, taksna stalis¢a, ko mu nekdo, ki je sicer sam katoliski teolog, priznava
razvit cut za etiko. Nikakr$na a priori zaupnica ne pripada religioznemu, verujocemu
¢loveku, poudarja Kiing. Ker je njegov odlo¢en program zavracanje in odprava nihiliz-
ma, to skusa doseci s tem, da pojem svobode zozi predvsem glede moznosti izbire in
odlo¢anja. Zavest o tem, da smo svobodna bitja pri izbiri in odlo¢anju, nas sooca z idejo
nesmrtnosti, kar seveda ni isto kot vera v posmrtno zivljenje. In mi, ki smo generacija
68, smo nekaterim imenom ateisti€nega izvora, kot so to marksisti frankfurtske Sole,
trajno hvalezni, ker so nas ucili, kako je treba negovati to idejo nesmrtnosti, kajti smrt
nikakor ni nekaj poslednjega in dokonénega. Gre za naso deleznost na ideji vecnosti
in zato je ideja nesmrtnosti kot nekaksSen konstrukt, ki je usmerjen proti ni¢u. Ker gre
tukaj za naSe dozivljanje ¢asa oziroma za ucasovanje bivajocega, je poudarek na Casu
brez konca v vecnost in ne tako po nihilisti¢no na ¢asu brez konca v nic.

3 Hans Kiing, Vertrauen, das trégt, 39.
¢ Hans Kiing, Projekt Weltethos, Miinchen: Piper, 2002, 59.
7 Prav tam.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

476 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

2 Ideja nesmrtnosti

Pretoc¢nost ali tudi nepretoc¢nost ¢lovekove notranjosti z zunanjimi dejstvi je — to danes
vemo — romanti¢na nostalgija stoletja, ki se je iz§lo Se pred revolucijo, ki je z velikim
zanosom prisegala na eksodus duse v imenu totalitete bivanja. Ekspresionizem ¢asa —
ne kot literarna zvrst — torej, ki ga nismo vse do danes prevladali, komu na ljubo bi ga
naj, ¢e nas je v bistvu ucil najprej spostovati predvsem zivljenje samo, ki je protestiralo
proti vsemu vnanjemu, kar ni moglo bivati v soglasju s ¢lovekovo notranjostjo. Nobena
oblika zivljenja naj ne bo prisila, ampak samo samoozavescanje tega, kar v clovekovi
notranjosti biva kot zelja, da bi vsepovsod v svetu bivali kot doma. In tu smo $e pri im-
presionizmu, njegovi zaverovanosti v Zivljenje tako kot beremo v delih Georga Simmla
(1858—1918). Neko¢ sta se nad njegovo filozofijo navdusila Ernst Bloch (1885—1977)
in Gyorgy Lukacs (1885—1971). Prevzeta in navdusena nad idejo Zivijenja sta sledila
eksodusu duse navzven in koncala v marksisti¢ni misli, gnana od ideje domovanja v
svetu, ki je teznja in hrepenenje prebivati v svetu vsepovsod kot doma.

Nasa pot, ¢eprav se marksizmu nismo odrekli in tudi no¢emo, je obratna —, gre za
eksodus duse navznoter. Utrujeni in izigrani s strani oblastniske totalitete misli, ki v
marsi¢em pomeni moro komaj nedavne preteklosti, spet odkrivamo spontanost, vital-
nost, dinamizem Zzivljenja, tako kot Georg Simmel. Toda taksno obcutenje zivljenja
prihaja iz notranjosti iz ¢lovekove duse. To ne pomeni premo¢ psihologizma, glede na
to, da danes po zlomu marksizma ne verjamemo vec, da so nasi zivljenjski problemi
predvsem in samo druzbene narave.

Simmlova misel nagovarja, kajti zahteva kar najgloblje spostovanje zivljenja, Ceprav
je to izrazita pot navznoter, k notranjosti, ki u¢inkuje kot osredinjenje vse stvarnosti. S
svojo metafiziko zivljenja prepricuje, da Zivijenje zeli vedno vec Zivijenja in Zivijenje je
vedno vec kot Zivljenje. Nikakor ni smrt ta-poslednje, kajti v moci zivljenja je njegovo
samopreseganje, transcendenca na ravni imanence. Svetovnonazorsko kot ateist je
poudarjal nujnost ohranjanja ideje nesmrtnosti in zbal se je Nietzschejevega klica, da
je treba iz evropske kulture to idejo pregnati. Zivljenje mora smrti odvzeti njen aprioren
pomen in od vsega zacetka biti postavljeno »v vidik njegove lastne ve¢nosti. In sicer
ne kot neko podaljsanje zivljenja, ki bi se navezovalo na poslednji tuzemski trenutek,
temvec da je vecna usoda duse odvisna od celotne vrste zivljenjskih vsebin, da vsakdo
nadaljuje svoj eti¢ni pomen kot dolo€itveni temelj nase transcendentne prihodnosti v
neskonénost in s tem premaga omejenost, ki biva v njem. Tu lahko smrt velja kot pre-
magana ne le zato, ker Zivljenje kot skozi Cas raztezajoca se linija sega prek formalne
meje svojega konca, temvec¢ tudi zato, ker zanika smrt s pomocjo ve¢nih konsekvenc
prav tistih posameznih momentov zivljenja, skozi katere smrt u¢inkuje in jih notranje
omejuje.«® Tak$no dojemanje bivanja je kot nasa skupna ob¢ekulturna dobrobit, ki jo
je Simmel dosledno zagovarjal kot eno izmed silnic, ki Zivljenje intenzivira do najbolj
pristnega samoovedenja: smrt nikakor ni nekaj poslednjega, Ze to, ta je tukaj etika je
dokaz za to. Njegov vpliv je o€iten pri mnogih nemskih filozofih, celo tako zelo, da
z njim zaustavljajo tanatologijo Heideggerjevega porekla, ki mu oéitajo, da je zaradi
njega iz novejse filozofije in humanistike ideja nesmrtnosti vse prevec izginila.

8 Georg Simmel, Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel, Berlin: Duncker und Humblot, 1994,
31-32.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

Cvetka HedZet Toth, Odli¢nost drze 477

Metafizika smrti oziroma metafizi¢na razseznost smrti je nedvomno v tem, da nam
je tudi z njeno pomoc¢jo omogoceno ohranjati pojem subjektivnosti zivljenja in naso
samo nam lastno enkratno individualnost, in zato ne preseneca Simmlov sklep: »Kjer
se verjame v nesmrtnost in odklanja vsakr$no materialno vsebino, ki naj bi ji sluzila
kot smoter — najsi bo to kot eti¢no nezadostna globina ali nasploh kot nekaj, ¢esar ni
mogoce vedeti —, kjer se tako reko¢ is¢e Cisto formalno neumrljivost, tam smrt dejansko
nastopi kot meja, onkraj katere se vse dolo¢ljive posamezne vsebine zivljenja lo¢ijo od
jaza in kjer je njegova bit ali njegov proces golo sebi-pripadanje, Cista opredeljenost
s samim seboj.«’ Zivljenje je torej najbolj osredinjeno z idejo nesmrtnosti in neumr-
ljivosti, utrujeni tanatologije, ki prisega na smrt kot dokon¢nost zZivljenja, vsaj za hip
prisluhnemo filozofiji zivljenja, ki je prepoznavna $e pri Edvardu Kocbeku in njegovi
biocentri¢ni metafiziki.'® Ta prepri¢uje, mnogo bolj kot ob¢utenje sveta, ki prisega na
politizacijo sveta, ki nikdar ni bila Kocbekovo prvenstveno izhodis¢e. Samo Zivljenje
samo, ki zelo o€itno Zeli zaobiti kaj nihilisticnega, saj stvarnosti — in zivljenju v njej —
ree da.

Theodor W. Adorno (1903—1969) se sooca z izginotjem ideje nesmrtnosti zaradi
dejstva holokavsta. S svojo filozofijo, ki jo je poimenoval negativna dialektika in
kot taka pomeni nereducirano izkustvo v mediju pojmovne refleksije, teoriji nalaga
dolznost, da spregovori o bolecini in trpljenju tudi tam, kjer najbolj boli. Ozavestiti
nesreco in trpljenje pa vsekakor ni isto kot ju poveli¢evati, kar je sicer pocel Friedrich
Nietzsche.

Smrt po koncentracijskih taboris¢ih je odkrila nov strah, namre¢, po Auschwitzu
»strah zaradi smrti pomeni bati se neCesa, kar je hujSe od smrti«.!" Tako svetovno-
nazorsko deklarirani ateist Adorno priznava, da se mu upira misel na to, da bi bila
smrt kratko malo nekaj poslednjega, je »nezamisljiva«,'? zato v Negativni dialektiki v
poglavju z naslovom Meditacije k metafiziki apelira, da ohranjajmo idejo nesmrtnosti
in je ne opuscajmo in ne zanemarjajmo moznega izpolnjevanja metafizi¢ne potrebe,
Cetudi je ta potreba po strasnem trpljenju Se tako ohromela. Po Auschwitzu se ne da vec
trditi, da je smrt predvsem in samo »bioloski prafenomen« — posameznik, individuum
je »preveé zgodovinska kategorija«,'* da bi smel dopustiti tak biologizem. Misel, da je
smrt vedno eno in isto, je po Adornu »abstraktna in neresni¢na«, zato oblika, s katero se
zavest sooca in pomirja s smrtjo, vedno variira glede na konkretne razmere, v katerih
nekdo umira, tudi tabori$¢nik v Auschwitzu. V tezko razumljivem jeziku nam Adorno
dopoveduje, naj se ne odpovejmo upanju, neCemu utopi¢nemu, celo mesijanskemu in
sam — kot filozof — je razumel, da je filozofija kot prizma, ki sprejema vase to barvitost,
kajti »filozofija se vedno nanasa na tendence in ne obstaja v statements of fact«.'* In &e
spoznanje o nas in o svetu ne premore v sebi nekaj mesijanskega — tj. odresujocega —,

° Prav tam, 36.

19 Gl. Edvard Kocbek, Svoboda in nujnost, Celje: Mohorjeva druzba, 1989, 21-23.

"' Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, GS 6, nav. iz Gesammelte Schriften (GS) 1-22, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1973, 364.

12 Prav tam.

3 Prav tam.

4 Prav tam.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

478 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

je to po Adornu nikakr$no in nepravo spoznanje. Kljub ohromljeni metafizi¢ni potrebi
zaradi Auschwitza je treba ohranjati ¢lovekovo potrebo po transcendenci kot njegovo
samo najbolj antropolosko bistvo.

Deleznost na ideji vecnosti, vnos v knjigo Zivljenja anonimnih in nemih zrtev je skup-
no teoretsko izhodisCe teh, ki se ukvarjajo s pojavom holokavsta, te sramote Clovestva,
ki bi se sicer nikdar ne smela zgoditi. Kako se sooc¢iti z bole¢ino Auschwitza, zaradi
Cesar je ranjena tudi vecnost in ko je bila med drugim posamezniku kratena pravica do
individualne smrti? Kar je bilo storjeno, tega noben bog ne more spremeniti v nikdar
storjeno, opozarja ze Aristotel. Cloveku ostane soo&enje — in kako prevzeti nase breme
preteklosti, prepolne gorja in trpljenja, ki je izzvalo Se vso svetovno bit? Ljudje tega
vefnega ne smemo zapraviti, pustiti za seboj potopa, svari Hans Jonas (1903—1993),
soocen s strasno smrtjo svoje matere, ki je prav tako morala umreti v koncentracijskem
tabori$cu in spregovoril »o negostoljubnosti sodobnega duha do ideje nesmrtnosti«."
Zato je tudi vztrajal, »da se zoperstavimo ni¢u« in obsojal eksistencializem, ki se je
vrgel v »vodo smrtnosti«.'®

Kje so zapisana imena ljudi, ki so umrli v koncentracijskih tabori§¢ih — niti v
knjigi Zivljenja jih ni, in kot da bi ta sploh ne imela prostora v zgodovini. Soocenje s
smrtjo zebrastih ljudi — zebrasti ¢lovek je ¢lovek brez knjige Zivljenja — je zato najprej
soocenje s straSnim ni¢em in tu velja prisluhniti besedam srbskega pisatelja Danila
Kisa (1935-1989) v njegovem delu z naslovom Grobnica za Borisa Davidovica (1976):
»Stari Grki so imeli spostovanja vreden obicaj: tistim, ki so zgoreli, ki so jih pogoltnila
ognjeniska zrela, ki jih je zalila lava, tistim, ki so jih raztrgale divje zveri ali pozrli morski
psi, tistim, ki si jih v pus¢avi raznosili mrhovinarji, so v njihovi domovini postavljali
tako imenovane kenotafe, prazne grobnice, kajti telo je ogenj, voda ali zemlja, dusa pa
je alfa in omega, njej je treba postaviti svetisce.«'” Vprasajmo se, kako, in morda si
postavimo $e bolj neprijetno vprasanje, kaksen kenotaf je Cas po Auschwitzu postavil
tem, ki so zrtve industrije smrti, Zrtev pa — v tem je njena stra$na usoda — ostaja nema,
ne more spregovoriti. Gre za zrtve, ki nimajo usode, za brezusodneze, za ljudi »z v
kozo vtisnjenimi $tevilkami« oziroma z »nebesno telefonsko $tevilko«'® kot jih opisuje
madzarski Nobelov nagrajenec za leto 2002 Imre Kertész (roj. 1929), ki je sam bil v
letih 1944/45 najprej v Auschwitzu in nato Se v Buchenwaldu.

Toda kaj, ¢e neka kultura — tudi nasa ni izjema — sploh ne premore tega spomina,
skratka nima ponotranjene vednosti o tem? Ki§ upravic¢eno zahteva kenotafe Se za te,
ki so umrli v stalinisti¢nih taboris¢ih. Sestavljalci enciklopedije mrtvih in pisci knjige
zivljenja sporocajo, da se »v zgodovini ¢loveskih bitij nikoli ni¢ ne ponovi; vse, za
kar se na prvi pogled zdi, da je enako, je komaj podobno; vsak ¢lovek je zvezda zase,
vse se dogaja vedno in nikoli, vse se ponavlja neskon¢no in neponovljivo. Zaradi tega
vztrajajo sestavljalci Enciklopedije mrtvih, tega veli¢astnega spomenika razli¢nosti,

15 Hans Jonas, Nesmrtnost in danasnja eksistenca, nav. iz Phainomena, letnik VI, Ljubljana 1997, st.
21-22, 188.

16 Pray tam, 192.

17 Danilo Ki8, Grobnica za Borisa Davidovic¢a: sedem poglavij skupne pripovedi, Ljubljana: Mladinska
knjiga, 1999, 80.

18 Imre Kertész, Brezusodnost, Ljubljana: Studentska zalozba, 2003, 92.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

Cvetka HedZet Toth, Odli¢nost drze 479

pri posami&nem, zaradi tega je zanje vsako ¢lovesko bitje svetinja.«'® Ce je umiranje
bilo kot to ugotavlja Adorno dobesedna industrija smrti, ki je ljudi oropalo pravice
do intimne, individualne smrti, pa enciklopedija mrtvih in ti, ki so pisci enciklopedije
mrtvih, po Danilu Kisu, l[judem vracajo najprej in predvsem to, kar vsakemu ¢loveku
pripada, priznanje, da je vsako ¢lovekovo zivljenje enakovredno, celo sveto. To je
najbolj temeljno sporocilo knjige Zivijenja, ki ne pozna nikakr$nega ekskluzivizma, kar
bi bilo »bolj pomembno« in »manj pomembno, izstopajoce. Skratka, knjiga zivljenja
ne gradi na hierarhiji, tudi ne na hierarhiji dogodkov v zZivljenju posameznega ¢loveka,
kajti zanj v njegovem zivljenju ni ¢isto ni¢ nepomembnega; enciklopedija mrtvih ni
inventarna knjiga ali knjigovodstvo — v njej velja obcudovati »ta enkratni spoj zunanjega
in notranjega, to vztrajanje pri snovnih dejstvih, ki nato pripeljejo do logi¢ne povezave
s ¢lovekom, s tem, kar se imenuje njegova dusa«.?

Se kosti Zrtve so bile ponizane, beremo v Nekropoli, kjer njen avtor, na§ trzaski
Slovenec Boris Pahor (roj. 1913), in sam nekdanji taboris¢nik v letih 1944/45, med
drugim v Dachauu in Belsen-Belsenu, opisuje pretresljivo podobo stopni$¢a v mauthau-
senskem kamnolomu: »Sto Sestinosemdeset stopnic. Devet nadstropij. Zebrasta telesa
se morajo vzpeti na vrh stopnisca Sestkrat na dan. S tezkim kamnom na ramenih. Mora
biti tezek, zakaj zgoraj teCe ozka steza po robu prepada in tam je kapo, ki sune tistega
z majhnim kamnom na rami v kamniti prepad. Previs imenujejo Steno padalcev. A telo
lahko pade Ze na stopniscu, saj je telo suho in kamen tezek, stopnice pa so sestavljene iz
neenakih, tudi po¢ez postavljenih kamnov. Ko se straznikom zahoce, na vrhu stopnisca
tiste, ki pravkar s tezavo prisopihajo gor, odsunejo, da se zgrnejo na prihajajoce in se
potem valijo navzdol beli kamni in ¢rtasta gmota.«*! Kaj nam Zeli povedati avtor tega
zapisa? V teh besedah vsekakor ne gre samo za soocenje z breznom nica, kajti nam,
ljudem, navsezadnje ni dano vse zaceti znova, recimo tam, kjer je nic, in refleksija o
holokavstu to mora upostevati.

Nas, ljudi, posreduje, oblikuje in dela zgodovina; samo Bog je po monoteisti¢ni
teoriji stvarjenja, svet ustvaril iz nica, ¢lovek pa mora v svetu ziveti in ga ponovno
zgraditi na ruSevinah in v soocenju z brezimnim trpljenjem milijonov, pred katerim
si nih¢e ve¢ ne more zatiskati o¢i. Zato je Lojze Krakar v predgovoru krajse knjizice
Od tod so bezale Se ptice moral zapisati, da ga je, ko se je lotil pisanja, »snov Ze po
prvih straneh zasula. Zasula, kakor da bi pred mano vstali milijoni ljudi, ki so pustili
svoj pepel v nacisti¢nih koncentracijskih taboris¢ih in bi mi vsak od njih zacel pripo-
vedovati svojo zgodbo. Nenadoma se mi je zazdelo, da sliSim glasove v vseh jezikih
te stare Evrope: glej, da bo v tem, kar pises, tudi moja zgodba! In ne oznanjuj pozabe,
pozaba je zlo€in. Izmislili so si jo tisti, ki jim je tezko poslusati, kaj so neko¢ poceli.
Al tisti, ki jim na tihem dajejo prav. Pa vsi tisti, ki bi sami lahko storili isto.«?* Tudi

kamni »kot svetopisemski bog padali drug za drugim. Za njimi, pred njimi in ob njih

1 Danilo Ki8, Enciklopedija mrtvih, Ljubljana: Mladinska knjiga, 1987, 51-52.

? Prav tam.

1 Boris Pahor, Nekropola, Ljubljana: Mladinska knjiga, 1997, 139.

2 Lojze Krakar — Milan Kumar, Od fod so bezale Se ptice. Dokumenti iz nacisticnih koncentracijskih
taboris¢, Ljubljana: Mladinska knjiga, 1962, 5.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

480 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

so stali esesovci, kapoji in poklicni zlo€inci, enaki tistim, o katerih pisejo evangelisti.
In kakor ti pisejo o krizevem potu — ¢lovek si ne more kaj, da ne bi primerjal —, tako
pisejo preziveli jetniki iz Mauthausena o posebnih postajah ob tej poti, o postajah, kot
je »evetliCni vrt«, kjer so ubijalci ¢akali na mimoidoce in jih na primer tako, da so
jetniku ukazali, naj gre trgat roze, streljali in ubijali ‘na begu’.«* Je mozna pot nas, ki
bi — sicer najprej kot radovedni turisti — romali k tem stopnicam in presteli vse te zrtve,
jih vprasali za njihova imena zato, da jih vpiSemo v knjigo zivljenja? In ko bi se vrnili,
stopili do nasih politikov, ki bi radi rehabilitirali kolaboracijo, in rekli, prosim ze.

In ker je na pohodu nekaksna renesansa etike, je treba vedeti, da si ne moremo
privosciti kaksne ponovne tiranije dobrega — Kant nas je na sreco naudil, da etika
tudi nikdar ne more in ne sme biti prikrita teologija. Najbolj konkretna zahteva glede
etike v prihodnje je vsekakor pri¢akovanje, da ne bo ponotranjala nobenih represivnih
mehanizmov in s tem sama postala vir represije in terorja. Zavedajmo se: v imenu
eti¢ne prisile je bilo ¢lovestvu narejeno ogromno zla.

3 O pripravljenosti duha za eti¢nost

Vemo, da je Zivljenje zares zZivljenje mora biti izrazno, clovekova notranjost mora
biti uglasena z zunanjim svetom, ¢etudi med njima ni nikdar docela usklajenega uje-
manja. To soglasje ni enostavno zaradi tega, ker dosec¢i ga pomeni, da je treba seci po
nec¢em konkretnem in ¢asi so medsebojno razli¢ni in hkrati prepoznavni po tem, ker
vsak na svoj nacin odgovarja, kaj je to, kar ¢loveku daje omenjeno soglasje oziroma,
kakor priti do njega. Tudi izrazi so razli¢ni, kajti enkrat govorimo o ¢lovekovi identiteti,
potem spet o idealu, in Ze je tukaj nekaj novega, kar vsemu prej$njemu oporeka. Se do
vceraj totaliteta, identiteta, Veliki zgodovinski smisel, danes Duh razlike, tolerance,
samo $e kaj parcialnega celo kaoti¢nega, ker se v kaosu pocutimo Se najbolj svobodne
in nevezane; vse urejeno z moc¢jo mogocne racunalniske tehnike ze zdavnaj ucinkuje
represivno. In ta trenutek je Ze pred nami globalizacija. Neko¢ tako zelo dragocena
pridobitev novoveske dobe, ¢lovekova subjektivnost in $e bolj svoboda stojita pred
vrati, ki se ne odpirajo.

Kako bivati z vsemi temi dejstvi, ko nam nekateri, tako po postmodernisti¢no, v
imenu anything goes — vse gre — jemljejo Se pravico do utopije in upanja? Kakorkoli
ze, ¢lovekovo bivanje v vseh ¢asih je bilo naravnano k soglasju, sovpadanju, ujemanju
oziroma poenotenju ¢lovekovega notranjega reda z zunanjim, druzbenim ter obojega
s svetovnim, bolje kozmi¢nim redom. Prejs$nji Casi so ¢loveku bili v oporo, religija
skupaj s teologijo, filozofija, umetnost so na ¢loveka uéinkovali s svojo eshatolosko
mocjo in kot da bi ¢lovek vsakokrat, ko se je pojavilo kaj novega, ta-novo prevprasal
$e po tem, koliko mesijanske moci premore v sebi, kajti merila za presojo so bila
jasna. To so bili nedvomno herojski ¢asi misli, idej osnutkov druzbe ter ¢loveka in ti
Casi so nedvomno mimo, kajti danes tudi nobene filozofije ve¢ ne presojamo najprej
glede na njeno eshatolosko mo¢, tudi ne Marxove, te, v novejsi dobi od vseh dale¢
najbolj eshatoloske; ohranjamo le Se hevristi¢ni pristop in ponosni smo, da je tako.

23 Prav tam, 107.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

Cvetka Hedzet Téth, Odli¢nost drze 481

Toda Marxu moramo priznati, da nas je ucil misliti §e proti Marxu samemu in $e bolj
proti marksizmu.

Odkar je Marx tudi v naSem prostoru onemel — kot oblastniska misel — smo price
prevodom mnogih, prej neznanih del avtorjev katerih imena smo sicer poznali. Ceprav
nismo njihove misli podrobneje spoznavali, zdaj, ko to po¢nemo na sreco ni veé v
nas nelagodja, saj ni ve¢ imen, ki so samo $e do nedavna bila mera nase — pravilne —
SirSe politine, idejne in politicne naravnanosti oziroma kar politicne stvarnosti. Na
sreCo teorija svojega poslanstva ne razume ve¢ po vzoru, $e véeraj$nje represivne in
razosebljujoce kritike, ki razpolaga Se s ¢im iz policijskih arhivov, teorija spet postaja
prijetno domovanje teh, ki tega za nazaj — vnazaj$njosti — ne obravnavajo zgolj in samo
kot legla krivic in vira stalne uzaljenosti in prestizne prizadetosti. Teorija je vsaj za
mnoge predvsem samospostovanje misli — prinasa mir in v tem templju miru postaja
bivanje vsaj navidez lahkotno, ¢e ze ne docela pa vsaj v doloCenih trenutkih. Lepa
iluzija, ki jo je treba pustiti tem, ki svojo drzo dojemajo onstran vsakr$ne politizacije.
Ta je vsaj v nasih razmerah ucinkovala, kot je upravic¢eno opozarjal Anton Trstenjak
vse preve¢ kot pogubna zasvojenost.** Nekdanji navduseni levicarji, v preteklosti do
skrajnosti spolitizirani, se danes zatekajo v etizacijo in estetizacijo, v€eraj$nji marksizem
ucinkuje Ze kot mora preteklosti. Zaradi svoje nacelne apoliti¢nosti je vedno bolj popu-
laren Friedrich Nietzsche, ki odlo¢no trdi: »Vsi veliki ¢asi kulture so Casi politicnega
propada: kar je veliko v kulturnem smislu, je nepoliti¢no, celo antipoliticno.«* Koncept
kulture torej, ki nas pusc¢a budne $e danes in dejansko nikdar ne konc¢a teme o odnosu
med etiko in politiko in Se posebej vprasanja o njuni univerzalnosti, kljub Ze sprejeti
Deklaraciji o svetovnem etosu leta 1993.

Po sesutju socializma boljseviskega izvora kak$en koncept univerzalizacije uma® iz
poznih Sestdesetih let 20. stoletja, ki si je kot solidarnost svetovnih razseznosti prizadevala
s politi¢nimi sredstvi odpraviti svetovno zlo, ne preprica ve¢.”” Vsaj v tem kontekstu
razumemo klic tak§nega aristokrata, kot je bil filozof Gyorgy von Lukacs (1885—1971),
da je cilj kultura, politika vedno samo sredstvo, misel, ki jo je izrekel po prvi svetovni
vojni v ¢asu prihajajoce revolucije v trenutku, ko se ji je povsem pridruzil in pozneje
vztrajal do konca — tako kot se aristokratu tudi spodobi. 1z tridelne sheme politizacija
— estetizacija — etizacija v ¢asu zdajs$nje globalizacije seveda izstopa etizacija, ki vedno
nacenja vprasanje sredstev za poskus uveljavljanja dolocenega etosa.

Tisto, kar zivljenje z vsem najbolj osredinja, je predvsem kultura in ta je za narod
zelo pomembna. Zelo mnogi intelektualci so kulturo povzdigovali kot nekaj samostoj-
nega, za narod, tudi kaksen majhen kot je nas slovenski, je njen privilegij celo v tem,
da ucinkuje kot ohranjevalka naroda. Skratka, kultura je neodvisna in samostojna,
predvsem pa trajna, kajti iztek prejSnjega, tj. dvajsetega stoletja, nas je spet soo€il z
banalnim dejstvom, kako minevajoca in strahovito spreminjajoca je politika, ekonomija
zal neobstojna in Se bolj izginjajoca kot politika, toda glede prezivetja neverjetno

2* Gl. Anton Trstenjak, Slovenska postenost, Ljubljana: Institut Antona Trstenjaka, 1995.

5 Friedrich Nietzsche, Somrak malikov, Ljubljana: Slovenska matica, 1989, 53.

20 Gl. Jean-Paul Sartre, Filozofija — estetika — politika, Ljubljana: CZ, 1981, 275-283.

27 Gl. Hauke Brunkhorst, Der entzauberte Intelektuelle. Uber die neue Beliebigkeit des Denkens, Ham-
burg: Junius, 1990, 67-73.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

482 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

iznajdljiva. V kulturi je nekaj veCnostnega in vztrajnega. Vprasanje, koliko politike
kultura sploh potrebuje, nam je ta trenutek v strasno breme, toda zivimo v svetu, kjer je
politika nasa zdaj$nja usoda. V ¢asu globalizacije smo sooceni §e s premocjo ekonomije,
globalizacija prehaja v globalizem, kar je izrazito negativno, dobiva celo premo¢ nad
politiko, ugotavlja v svoji uspesnici Kaj je globalizacija? njen avtor Ulrich Beck.?®
Tudi kultura je izpostavljena spremembam, v trenutku, ko Se niso pozabljene Zrtve
holokavsta in $e dolgo ne bodo, smo sooceni z docela novim pojavom novejSe dobe,
namre¢, kultura postaja industrija, govorimo zZe o kulturni industriji.

Ko je govor je o odnosu kultura in politika, moram opozoriti na Mannov strnjeni
razmislek, imenovala bi kar krajsi filozofski traktat, z naslovom Kultura in politika iz
leta 1939. V tem prispevku Mann opozarja, da je odloCitev za politiko najprej odloCitev
za demokracijo, kajti ¢etudi zveni svojevrstno, »ena¢im demokracijo s politiko in jo
naravnost dolo¢am kot politi¢no plat duhovnega, kot pripravljenost duha za politiko«.?
Seveda gre za pripravljenost z eti¢nimi sredstvi in v trenutku, ko iztek vojne $e ni
znan, ampak se ta vsak dan bolj $iri, Mann razmislja o eti¢ni plati, kajti prvenstveno
izpostavlja kulturo in demokracijo. Njegovo delo iz leta 1918 z naslovom Razmisljanja
nepoliticnega cloveka izpostavlja moralno svobodo, toda po lastnem samopriznanju tej
manjka odnos do drzavljanske svobode. Pod oc¢itnim vplivom Arthurja Schopenhauerja
in Friedricha Nietzscheja vztraja pri tradiciji tiste nems$komescanske duhovnosti, ki je
nad politiko. Pojmu kulture, v katerem so zastopani metafizika, glasba, etika, psihologija,
individualisti¢no izobrazevalni idealizem, je politika tuja — celo tako dale¢ gre Mann,
da dobrih dvajset let pozneje prizna, da je bil iz kulture »prezirljivo izlocen politi¢en
element«.*® Tak$§no pojmovanje kulture pomeni, da je kultura nad in pred politiko, in
danes moram temu konceptu priznati privlacnost in prepricljivost, saj je Josip Vidmar
v delu iz leta 1932 Kulturni problemi slovenstva razvijal podobno tezo o kulturi kot
necem samostojnem, nad politiko vzvi§enem in — po izteku socializma boljseviskega
izvora in jugoslovanstva — moram reci, hvala bogu, da tako izjemno delo premoremo.
To nekoc s strani jugoslovanskega unitarizma (Edvard Kardel)) in prevladujoce politike
tako zelo kritizirano delo zahteva ponovno branje in njegova deviza, po kateri je kul-
turotvorno narodotvorno, je v krepko oporo takrat, ko razmisljamo o tem, kako obstati
v soocenju z evropeizacijo in globalizacijo, trenutno aktualnimi politi¢nimi dejstvi, ki
so nas prisilila ze tako dale¢, da ni malo razmisljanj o nas kot samo $e majhni folklori,
ker morda kot narod v prihodnjih sto letih drugace sploh ne moremo ve¢ preziveti. Bi
pa vsekakor zeleli.

Ni dokon¢nega vzorca in $e manj pravila, po katerem bi vsak trenutek z gotovostjo
lahko vzeli kaj v roke in izmerili nevarno blizino izgube kulture in njene avtonomije, ko
gre za navzocnost politike. Tudi razmislek o tem, koliko politike potrebuje kultura, ali
kolik$no politi¢no intervencijo, ko v imenu umetniske svobode ta ali oni umetnik izziva
prizadetost ljudi, ne pripelje nikamor. Nemska filozofinja Hannah Arendt (1906—1975)

2 Gl. Ulrich Beck, Kaj je globalizacija? Zmote globalizma — odgovori na globalizacijo, Ljubljana:
Krtina, 2003.

¥ Thomas Mann, Kultur und Politik (1939), nav. iz Gesammelte Werke (GW) I-XI11, Reden und Aufscitze
4, GW XII, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 1990, 853.

3 Prav tam.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

Cvetka Hedzet Téth, Odli¢nost drze 483

je svoj precejSen zivljenjski opus namenila temu, kako lo¢evati resnico od neresnice in
lazi, kajti grozljivi totalitarizmi dvajsetega stoletja so nas poducili, da je resnica obupno
dolgo bila brez mo¢i, neka dolocena volja do moci pa se je lahko uveljavljala samo z
lazjo, pri tem je najbolj tragi¢no vsekakor »unicenje clovekovega Cuta za orientacijo v
obmodju stvarnega; ta pa ne more pravilno delovati brez zmoznosti razlikovanja med
resnico in neresnico«.’! Danes to¢no trideset let po njeni smrti, ko kultura ni veé pod
ideoloskim pritiskom, ampak vedno bolj ekonomskim, smo ji lahko hvalezni, da nam
je temeljito predocila kriti¢ni uvid v politiko, ki ni nikdar brez posledic za kulturo, kajti
tudi pri politiki gre za dostojanstvo resnice in ne samo kulturi oziroma znanosti. Toda,
ze spet vprasanje, kako je to dostojanstvo sploh berljivo oziroma prepoznavno.

Po Thomasu Mannu vsekakor ne z vzvi§eno in arogantno apoliti¢nostjo, kajti
demokracija naSega, zahodnega sveta premore neko temeljno resnico, in sicer, da
»politika sama ni ni¢ drugega kot moralnost duha, brez katere se duh pokvari«.*? Znati
moramo razlikovati med tem, kaj je dobro in kaj zlo. Zato je leta 1939 Mann priznal, da
se duha in politike ne da povsem lociti in da so se mnogi Nemci motili v prepri¢anju,
da je ¢lovek lahko nepoliti¢en ¢lovek kulture, zato »se kultura znajde v hudi nevarnosti,
ko ji primanjkuje politi¢nega instinkta in volje«.>* Po njegovem takratnem uvidu je
»nesreca novejse nemske zgodovine in njena pot v kulturno katastrofo nacionalsocializma
povezana z nepoliticnostjo mescanskega duha v Nemciji, ker z viSine spiritualnega in
‘omike’ proti-demokrati¢no zviska gleda na politi¢no in socialno podro¢je«.’* Kam je
pripeljala vzvisenost nemske kulture nad politiko? V trenutku, ko Mann in mnogi, ki
so bili prisiljeni emigrirati, da so si resili zivljenje, in je vidna ocitna ne¢loveska groza
doktrine, ki si je absolutno podrejala ¢loveka, se je odpoved duha v soocenju z politiko
izkazala za zmoto in stra§no samoprevaro, »vzvisenost nad politiko« pa »enostavno
reakcionarna strast«.* Ta, ki bi rad veljal za apoliti¢nega, se sploh ni izmaknil politiki,
ampak se je po Mannu znaSel samo na napacni strani, ¢eprav s strastjo. Auschwitz je
industrija smrti — kako se je to lahko dogajalo sredi vse kulture, ki je sebe smatrala
za naslednico starogrske. Zdaj je tu pojav, ki ga ne moremo opisovati drugace kot s
sintagmo, da je vsak dokument kulture hkrati dokument barbarstva.

4 O nihilizmu tolerance

Miselni utrinki iz del novejSega izvora v nasem prostoru uéinkujejo, sprozajo plaz
razmiSljanj o tem, kako pa zdaj, ko je vsaka izrecena resnica samo Se kaj predposle-
dnjega in ko Ze vsak od nas ¢uti skrajno oprezno potrebo, tudi e o cem zelo konénem
in poslednjem, odlo¢no povedati, da gre samo za na$§ poskus povedati kaj, kar $e niti
predposlednje ni.

Kot da bi to, kar je temelj, zeleli dojemati kot brez-utemeljevanje in smisel kot
ne-osmisljevanje. Mo¢no se mi zdi, da je zdaj$nji ¢as naravnan tako, da je smisel

31 Hannah Aredt, Resnica in laZ v politiki, Ljubljana: Drustvo Apokalipsa, 2003, 99.
32 Thomas Mann, Kultur und Politik (1939), 860.

3 Prav tam, 854.

3 Prav tam, 856.

35 Prav tam.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

484 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

ulovljiv le $e na ta nacin — no, morda pregrobo povedano — bolje smisel naj bi bil vsaj
malo bolj razumljiv, ¢e se mu priblizujemo s tem, kar bi imenovala misljenje pred-
smislom in po-smislu. Tam v ¢asu pred tridesetimi leti smo to dozivljanje razumeli kot
spontanost, ki je rekla bivanju, takemu kot je, neobremenjenemu s ¢im esencialnim,
da tako tudi naj bo. Samo, da se je smisel vendarle ohranjal, ni izginjal, kajti — vsaj
zase to lahko trdim — krepil se je obCutek odgovornosti. To obcutenje odgovornosti za
bivanje je bilo takrat neizmerno, po svoje ga je bilo mnogo vec¢ kot danes, ko je treba
nekam ¢udno oprezno paziti, da vse ostaja estetsko uglajeno in soglasno z vsemi in na
vse strani. Konkretnost ta trenutek ni dobrodosla, vsiljeno svetovljanstvo svetovnih
in globalizacijskih razseznosti mnogi ne ¢utimo za svojo drzo. Spontanost je zacela
grozece izginjati — to pa je lahko prvi alarmantni znak za nastajanje totalitarizma, v
svojih delih soglasno, ¢eprav povsem samostojno, neodvisno eden od drugega, ugotav-
ljata Theodor W. Adorno in Hannah Arendt.

Moc¢ avtonomije bivanja je posla, mnogo manj je imamo v primerjavi z bivanjem
izpred trideset let. Le, ko grem med ljudi, k tem tesno povezanimi z naravo, e iz
njihovega poganstva zacutim neko enotnost zivljenja. Zacutim enotenje, ki uc¢inkuje
kot krogotok, Ze skoraj po vzoru kak$nega pesniskega izrekanja enosti kot enotnosti,
soglasja, tega, kar ljudi povezuje, zdruzuje in celo trajno ohranja. Vse razvezano
prejme spojen vozel, ¢lovek pa kot da bi k temu vozlu romal z najvecjim veseljem.
To prvobitno obcutenje sveta in zivljenja je enotenje zivljenja, jacanje bivanja in z
veseljem ugotavljam, da se vraca zaupanje v zivljenje, in tu je razpolozenje, ki se
mu prepus¢amo, obCutenje, ki nas izpolnjuje in osrecuje, prinasa smisel in vrednost
zivljenja, nesmisel izginja. V hipu pomislim, da so dokumenti vseh prvobitnih kultur
izrazeni v pesniSki govorici. Ta ni obsedena s ¢asovnostjo, nasprotno nad-casovna je
in razseznosti bivanja so z njo neverjetno Siroke, z ni¢imer omejene, vse se zivljenja
veseli, neizmerna radost bivanja je tu.

Seveda ne govorim o pesnistvu kot paradi ekshibicionizma, ki z kar najbolj
egoisti¢nimi in narcisoidnimi sredstvi — kjer le more — uprizarja parado samovsecnosti
in samopoveli¢avja. Zdaj je v hipu pred menoj dvojnost pesniskega dojemanja, bolje
zgosCevanja, enkrat kot narava drugi¢ kot zgodovina, in prisluhnem predvsem in samo
prvemu. Pesnisko kot naravno, prvobitno, prirodno pomeni prihajanje k sebi, k drugemu,
celemu svetu in to omogoca nekaj, kar mi stroka v kateri sem, dopoveduje, da je tu na
delu ze ideja. Samo ideja enoti, vzpostavlja ravnotezje med notranjim in vnanjim, na
delu je svetost bivanja ljudi, ki s svojim ob&utenjem zivljenja vedo, da sodijo skupaj
in tudi ostajajo — kot mi — skupaj; tako obstajajo in se vedno znova sestajajo takrat,
ko je treba ojacati vse sile, ki jih ohranjajo skupaj, da kot skupnost posameznikov ne
razpadejo in se trajno razidejo. V takem svetu ¢lovek ve, kam naj stopi, da si bivanje
spet napolni in izpolni. Odgovor je dosegljiv vsakemu in povsod in ta odgovor manjka
danes, v tem zgodovinskem trenutku, tako zelo zaznamovanem po sesutju socializma
boljseviskega izvora leta 1989.

Nasa Se v€eraj$nja zagledanost v zgodovinsko pogojenost resnice nas pusca prazne
— pristali smo v relativizmu in zgodovina ni ve¢ ireverzibilen proces, kakor je to bila
Se po nasem vcerajSnjem verovanju, ko smo tako iskreno verjeli — bilo je lepo, kot
da bi ta resnica vsebovala celo nekaj estetsko-eroticnega — da je zgodovinski razvoj


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

Cvetka Hedzet Téth, Odli¢nost drze 485

sinonim za en sam, z ni¢imer zaklju¢en napredek. Utrujeni zgodovine Ze skoraj po
vzoru romantikov vpijemo nazaj k naravi, zgodovine smo naveli¢ani. So tudi trenutki,
ko ¢loveku preseda nasa kranjska obsedenost s svetovljanstvom, obsedenost, ki bi nas
utilitaristi¢cnemu stoji nasproti docela enakovredno utopija, mo¢ anticipirajoce zavesti.
Romanti¢no kot dozivljajsko se zaustavlja ob upanju, vemo, da narava in zgodovina
sodita k zivljenju vsakega Cloveka in spet se oglasa naSe, ne nekdanje, ampak trajno
levicarstvo.

Proti koncu prej$njega stoletja je pojem napredka oziroma napredujoega uma za-
menjal pojem tolerance in domala izpodrinil pojem solidarnosti, ki je mojo generacijo
68 trajno zaznamoval.

Pred menoj je v slovens¢ino prevedeno delo iz leta 1999 z naslovom Naravno
pravo in zgodovina. Njegov avtor, sicer filozof Leo Strauss (1899—1973) na zanimiv
nacin razmislja o tem, vsaj v zadnjem desetletju, tako zelo ¢a§¢enem pojmu tolerance.
Kakorkoli ze skusam razumeti njegovo kritiko zgodovine, s katero se ne morem docela
strinjati, mu vendar moram priznati, da me nagovarja s svojo miselno paradigmo, ki
bi se lahko glasila: toleranca je nevarna blizina nihilizma, kajti: » Liberalni relativizem
ima korenine v tradiciji tolerance naravnega prava ali v pojmovanju, da ima vsak na-
ravno pravico do iskanja srece, in to tak$ne srece, kot si jo predstavlja sam; toda sam
po sebi je gojite netolerance.«*® Se bolj prepriéljivo uginkuje teza, iz katere izhaja, da
sta narava in ¢love¢nost kompatibilna, tako, da sklenem v prijetnih vecernih branjih
iz del nasih slovenskih klasikov $e enkrat prestudirati, kako je narava najbolj trdna
podstat za pojma kot sta pravicnost in postenost. Ne toliko zgodovina, narava sama
naj bo temelj za orientacijo, tisto mojo najbolj prizemljeno in trajno, Se posebej, ko
gre za pojmovanje postenosti, pravi¢nosti, dobrote, celo smisla Zivljenja, ki vkljucuje
misel o nesmrtnosti in neumrljivosti. Ne samo zgodovina, ampak tudi narava, e pred
zgodovino. Ne narava proti zgodovini in zgodovina, ki si naravo podreja, ampak
onaravljena zgodovina. In potem se mi ne more zgoditi ni¢, kar bi me lahko tako zelo
prizadelo kot nas je premnoge iztekajoce se desetletje drugega tisocletja.

Toda nihilizem tolerance, ki jo vsak dan bolj ob¢utimo, me spet nagovarja, da
prisluhnem kritiki ideologije ¢as¢enja ¢lovekovih pravic, tolerance, pojmovanje svo-
bode, vse tako po liberalisti¢no. Spet sem kar najbolj v zgodovini, Ze na nevarni meji s
politiko. Neko¢, ko smo brali Marcuseja, nas je ta o tem liberalizmu marsikaj poducil
— namre¢ da to, kar se je v sodobnem svetu razglasilo in prakticiralo kot toleranca, v
zelo mnogih, sila prefinjenih oblikah vzdrzuje zatiranje. Dopovedal nam je, da je druzba
nasilja — Marcuse se omejuje na zahodni, visoko razviti svet, predvsem v Zdruzenih
drzavah — mozna tudi zaradi tega, ker je toleranca sama sebi cilj. Se vedno je nad vsem
ekonomija s svojimi zakonitostmi, monopolna in oligopolna koncentracija kapitala,
in zakoni ekonomije se nikdar ne obnasajo tolerantno. Toleranca je zelo razlikovalna,
vemo, kdo nima kupne moci in kdo je ima v preobilju. Marcuse zato odlo¢no trdi:
»Toleranca se resni¢no izvaja, vendar v &vrstem okviru v vnaprej utrjeni neenakosti.«*’

3¢ Leo Strauss, Naravno pravo in zgodovina, Ljubljana: Claritas, 1999, 15-16.
37 Herbert Marcuse, Represivna toleranca, Casopis za kritiko znanosti, 1994, §t. 164—165, 116.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

486 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

Se pred tem pove: »Na splogno sta funkcija in vrednost tolerance odvisni od enakosti,
ki vlada v druzbi.«® Pravica govora in sreevanj teh, ki obstoje¢i sistem zavra¢ajo in
mu nasprotujejo, je tolerirana samo pod pogojem, da se od besed ne preide k dejanjem.
Monopolno obvladana sredstva informiranja in komunikacij — tako ekonomsko kot
politi¢no — pod krinko tolerance ustvarjajo prepri¢anje, kaj je prav in kaj narobe, resni¢no
in napacno, ni¢ ve¢ ni tolerirano, ampak vodeno in manipulirano. Toleranca naj bi bila
simbol svobodne druzbe, toda dar oblastnikov nikdar ne bo. Zato pa bodo ti, ki so se
pripravljeni potegovati za svobodo in pravice, tudi teh z obrobja, zatiranih, praviloma
vedno netolerantni, kajti nikakor ne tolerirajo zatiranja, ker ga ne morejo.

Socializem si je podredil zakone ekonomije in vztrajal pri ideji organizirane soli-
darnosti, zdaj$nja doba s svojim liberalizmom nas sooc¢a z dejstvom, kako mnoge
¢lovekove pravice, kot pravica do izobrazevanja, urejene sociale na vseh ravneh,
brezplacno zdravljenje, izgubljajo status nekdanjih druzbenih, tj. socialnih, kategorij
in postajajo deklarirano individualizirane oziroma docela ekonomske kategorije — vse
v imenu demokratizacije in ideologije ¢lovekovih pravic. Imel bos toliko zdravja,
kolikor bo§ imel denarja, izobrazen bo$ glede na svojo kupno mo¢. Zdajsnji kritiki
nekdanjega duha identitete, tj. ideje svetovne solidarnosti in univerzalizma — oboje
ima negativni prizvok totalitarizma —, lahko postavimo predvsem eno vprasanje: kako
misliti ¢lovekove pravice, ¢e ne univerzalno, recimo, ali je svoboda za vse ali pa samo
za nekatere? Tako sta deklarirani partikularizem in individualizem zdajs$nje dobe zelo
skregana s humanizmom, ki je in ostaja univerzalno naéelo. Clovek, ki gleda demon-
stracije antiglobalistov, ne more ni¢ drugega kot z njimi simpatizirati in biti solidaren
z romanti¢nim gibanjem protiglobalnosti, kljub temu da u¢inkuje »kot zbegano iskanje
globalne pravi¢nosti«.*” Tudi George Soros se ni obotavljal zapisati — upam, da smemo
vsaj malo verjeti njegovi iskrenosti — tele misli: » Verjamem, da je obstojeci globalni
kapitalisti¢ni sistem popacena razli¢ica nekdanje globalne odprte druzbe.«* To pa je,
kot vemo, zgodba o tem bolj kot se spreminja, bolj je isto, tokrat Se slabse.

Clovekove pravice ali potrebe? Liberalec bo seveda govoril o pravicah, marksist
ne, ker bo izhajal najprej iz ¢lovekovih potreb. Zato na tem mestu, kjer bi bilo logi¢no,
da podam retori¢no zanimiv ¢vek v slogu kakega nasega vres¢ecega in vsevednega
kavarniskega zbora na temo ¢lovekovih pravic, moram omeniti misel, ki jo je izrekel
Nobelov nagrajenec James Watson, odkritelj strukture DNK: »Rad bi prenehal upora-
bljati besedi pravice in svetost. Namesto tega bi dejal, da imamo ljudje potrebe — kot
so hrana, izobrazba ali zdravje — in da moramo kot druzbena vrsta delovati tako, da
jim zadostimo. Pripisovanje potrebam kakrsenkoli visji, kvazi-misticen pomen, je za
Stevena Spielberga in njemu podobne. Je le avra nekje v nebesih — navadno sranje.«*!
Govoriti danes, v nasih razmerah, o dejanskih potrebah ljudi ni dobrodoslo — Ze slisim
kri¢anje o tem, da je to totalitarizem. Kljub temu odlo¢no trdim: Doumeti potrebe ljudi
je stvar naSega solidarnostnega Cuta, ki ga je treba spodbujati in negovati.

3 Prav tam, 99.

¥ Gl. Gorazd Kovaci¢, Protiglobalisti: zbegano iskanje globalne pravicnosti, Delo 42 (2000), st. 240,
14-15.

40 George Soros, Globalizacija, Trze¢: U¢ila International, 2003, VIIL.

4 Gl. Francis Fukuyama, Konec ¢lovestva. Posledice revolucije v biotehnologiji, Trze¢: U¢ila Interna-
tional, 2003, 121.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

Cvetka Hedzet Téth, Odli¢nost drze 487

Vec¢ vzajemnosti oziroma solidarnosti kot temelj nase identitete, ki ohranja pluralizem
in toleranco, naj bo na$ orientacijski ¢ut. Vse to etiko postavlja na tezko preizkusnjo.
Predvsem zato, ker na eti¢nem podro¢ju mnogo bolj kot cilj sam odlocajo o eti¢nosti ali
neeti¢nosti ravno sredstva za dosego cilja. Kaj storiti — kot Ze reCeno, to prvo in najvisje
etiCno vprasanje pusca ¢loveka vsak trenutek odgovornega pred tem, kako. Recimo,
kako in s ¢im oziviti ideale, obuditi idealizem, ki bi presel v dejanje in prestopil meje
ta trenutek zgolj getovskega bivanja in Se bolj getovskega slovesa. Ta sloves je seveda
sumljiv, kajti spremlja ga oCitek, da gre spet za nekaksno totalitaristicno propagando.
Tu moram omeniti novejse delo z naslovom Solidarnost, v katerem nemski filozof in
sociolog Hauke Brunkhorst razume »solidarnost kot to, kar v sodobnih druzbah sovpada
s pojmom demokracije«,* zato raziskuje solidarnostni potencial sodobne demokracije.
Poudarja tudi, da se ravno zaradi solidarnosti »moderno razumevanje republike in de-
mokracije razlikuje od svojih staroevropskih predstopenj, ki so solidarnost istovetile s
prijateljskimi vezmi me$¢anske elite«.* Solidarnost nikakor ni milost, ampak pravi¢nost,
ki jo omogoca individualna svoboda. Sodobna trzna ekonomija uc¢inkuje kot socialna
integracija brez solidarnosti, svetovna kapitalisticna ekspanzija uni¢uje potenciale
solidarnosti. V predgovoru sam pove, da ga je pri nastajanju tega dela usmerjala misel,
kako je demokrati¢na solidarnost mozna kot svetovni proces, globalizacijski torej —
brez tega univerzalnega pristopa bo solidarnost brezuspesna.

Biti solidaren je torej sinonim za biti posten, in potreba po postenosti in pravi¢nosti
je temelj za etiko, v tem je v tem neki utopi¢ni moment ¢lovekovega bivanja, kljub
rohnenju postutopi¢ne usmerjenosti in njenega priseganja na konec utopij, ¢es da so
mrtve. Tako vidno izstopa vrednota solidarnosti oziroma kar najtesnej$a povezanost
solidarnosti s pojmom pravi¢nosti oziroma — malo s pomocjo Jiirgena Habermasa re¢eno
— je solidarnost to-drugo praviénosti. In ameriski filozof Richard Rorty nas prepri¢uje,*
da so pojmi ¢lovekovo dostojanstvo in pravice, toleranca in podobno nekaj, kar sicer
zveni nacelno in kar celo pooseblja na§ humanizem, vendar se ni pokazalo kot zadosti
ucinkovito. Tisto, kar v solidarnosti Se posebej preprica, je to, Cemur pravimo socutje —
ne v kaki pateti¢ni sopomenskosti in zlorabi — zato, da kaj eticnega zares u¢inkuje. Za
naso razvito zmoznost vzivljanja, so-Cutja in dozivljanja so-Cloveka, drugega ¢loveka
gre, za solidarnega ¢loveka in $e bolj solidarno ¢lovestvo, ki ga povezuje ideal preseganja
egoizma. Zato solidarnost zahteva univerzalno razseznost in levicarstvo generacije 68
Se vedno neguje to utopijo. Vemo, da se ta trenutek misli z utopi¢no vsebino ne obna-
vljajo, da nimajo obnovitvene moc¢i. Toda mo¢ utopi¢nega misljenja je $e navzoca, in
tam, kjer je kaj utopi¢nega, je mocan vir za trajno ohranjanje poguma za bivanje. Pri
tem pogumu gre samo za to, da svetu in zivljenju v njem re¢emo da.

42 Hauke Brunkhorst, Solidaritdt. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenossenschaft,
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2002, 7.

4 Prav tam.

# Gl. Richard Rorty, Contingency, irony, and solidarity, Cambridge: University Press, 1989.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_3_17.pdf | DOST. 29/01/26 16.21

488 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, §t. 3, julij—september

SUMMARY

Vis-a-vis the past era symbolized by Auschwitz as an industry of death, the article presents
several names of the contemporary philosophy who tackle the issue of people anonymously dying
in the concentration camps and not being recorded in the book of life. It is essential to keep and
cultivate the idea of immortality as well as man’s need for transcendence, of taking part in the
idea of eternity and being entered in the book of life of anonymous and silent victims.

The article pays considerable attention to the notion of tolerance, which, particularly after
1989, replaced the notion of solidarity, but it is coming dangerously close to nihilism and re-
pression. In the era of globalization which means the domination of economy even over politics
and thus becoming globalism the article points out the need for developed solidarity of universal
proportions. Modern democracy overlaps with solidarity, which is, first of all, man’s developed
ability of empathizing, feeling with and experiencing the fellow human being which makes for
a sympathetic man and, furthermore, sympathetic mankind. The essence of solidarity is such
that requires universal proportion and the theory is still cultivating the utopian idea about this
possibility.

At this point in history the thoughts with utopian content are not being regenerated. The article
thus critically concludes that the presence of utopian thinking is a strong source of continuous
preservation of courage for being. This courage means saying yes to the world and to life in it
and stopping nihilism, which with all means says 7o to the world and to life. Nihilism does not
derive from atheism, therefore the article shows the possibility of ethicism in atheists, to whom
ethics is second, active, truth, and not first ideological truth, the highest imperative of being.
First highest truths divide people, while ethical, active truth unites them. The article also points
out the importance of the Declaration of the Word Ethos of 2003.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

