
Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 811UDK 82.091:82(091)
Tomo Virk

Filozofska fakulteta v Ljubljani

APORIJE LITERARNE ZGODOVINE DANES

Članek se ukvarja z nekaterimi novejšimi koncepti v teoriji literarnega zgodovinopisja. 
Kritično skuša pretresti pojme linearnost, kontinuiteta, teleologija, Velika pripoved, narativnost 
ipd. in čim bolj vsestransko preveriti njihovo spoznavno vrednost ter uporabnost v sodobnem 
literarnem zgodovinopisju. V sklepu se zavzema za pluralnost metod in perspektiv na tem 
področju.

The article deals with some of the newer concepts in the theory of literary historiography. It 
attempts to critically examine the concepts of linearity, continuity, teleology, the grand narrative, 
narrative structure, etc., and to test as universally as possible their cognitive value and usefulness 
in contemporary literary historiography. In the conclusion the author supports the plurality of 
methods and perspectives in this area.

Ključne besede: literarna veda, literarna zgodovina, teorija literarne zgodovine

Key words: literary criticism, literary history, theory of literary history

»Znanstvena« literarna zgodovina se je rodila na začetku devetnajstega stoletja, 
med drugim tudi zaradi razvitja zgodovinske zavesti. Pri bratih Schlegel je bila sprva 
zasnovana izrazito nadnacionalno,1 pozneje pa, ko naj bi postala zaradi svoje vloge pri 
zbujanju in utrjevanju nacionalne zavesti2 privilegirana in se je ustoličila kot »univer-
zitetna« disciplina, se je spremenila tudi njena narava; devetnajsto stoletje je predvsem 
stoletje velikih nacional(istič)nih literarnih zgodovin.3 Z menjavo znanstvenih – in 
posle dično metodoloških – paradigem ta romantični tip literarne zgodovine zgublja 
legitimnost, nato pa ob vzponu formalističnih in strukturalističnih teorij v prvi polovici 
in sredi dvajsetega stoletja postane problematična tudi sama zgodovina kot taka.4 Druga

1 »Prve moderne literarne zgodovine, ki so jih predstavili brata Schlegel in Coleridge okrog leta 1800, 
so bile kozmopolitske, primerjalne in neprofesionalne. S tem zadnjim mislim na to, da ti možje še niso imeli 
institucionalnega statusa« (Neubauer 2005: 110). Prim. tudi Behler 1992.

2 Zlasti tam, kjer je bil ta proces potreben, npr. pri manjših narodih v okviru Avstroogrske monarhije, na 
ozemlju današnje Nemčije, delno tudi Italije, skandinavskih držav (Neubauer 2005: 110). 

3 Ko se je literarna zgodovina v devetnajstem stoletju institucionalizirala, »je morala plačati ceno za to: 
literatura je morala služiti nacionalnim interesom; v njej so videli enega najavtentičnejših izrazov narodovega 
duha« (Neubauer 2005: 110). – Vendar pa ima razširjeni argument o privilegiranju in institucionalizaciji 
literarne zgodovine s strani oblasti zaradi podpore nacionalnemu interesu tudi svojo šibko točko (natanko 
tam, kjer jo trendovske teorije tudi danes največkrat še vedno imajo: na področju manj poznanih, manjših, 
čeprav deklarativno in »teoretično« posebej pomembnih in izpostavljenih, v resnici pa še vedno zanemarja-
nih in prezrtih); predpostavka, da so »nacional(istič)ne« literarne zgodovine nastajale ob dejavni podpori 
oblasti, ki so si tako zagotavljale svojo identiteto in moč, preprosto pade ob primeru narodov, zbranih v 
Avstroogrski.

4 Bržkone sta na splošnejši duhovni ravni tudi obe svetovni vojni prispevali k skepsi glede zgodovine 
kot vsaj implicitno teleološke.

SR 4 - 2006.indd   811SR 4 - 2006.indd   811 7.2.2007   11:10:547.2.2007   11:10:54

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


812 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

polovica dvajsetega stoletja je dinamično obdobje izmenjujočih se napovedi smrti5 ter 
poskusov rehabilitacije (literarne) zgodovine in zgodovinskega mišljenja.6

V literarni vedi (zlasti v t. i. zahodnem svetu, pa tudi na Slovenskem) so prav ta 
gibanja in teoretski koncepti, ki so njihova podlaga, v zadnjem desetletju7 močno 
razburkali prizorišče z novimi idejami in predlogi, med drugim tudi z radikalno, 
brezkompromisno, včasih že kar bojevito kritiko in popolnim zavračanjem »tradi-
cionalnih« modelov literarne zgodovine. Tako so se v zgoščeni obliki, povezano in 
frontalno tudi pri diskusijah o literarni zgodovini pojavile nove teoretske premise, ki 
so sicer v fi lozofi ji ter v večini drugih družboslovnih in humanističnih disciplin bile v 
obtoku že nekaj desetletij (in so nekatere danes, ko jih včasih nekritično sprejema tudi 
teorija literarnega zgodovinopisja, že zastarele).8 Za prevetritev na tem področju je bil 
že skrajni čas, zato je vnos teh teorij v literarnovedni diskurz o literarni zgodovini ne 
le dobrodošel, ampak tudi nujen. Obenem pa je vtis, da so nekatere teh idej – zlasti ob 
konkretnih polemikah – na to področje bile prenesene nekritično, ne da bi se dovolj 
preverilo njihov spoznavni domet, ideološko držo in pragmatično vrednost, predvsem pa, 
ne da bi se refl ektiralo lastno »mesto izjavljanja« pri njihovem sprejemanju, razširjanju, 
včasih tudi povzdigovanju. Ta razprava skuša hote nekoliko kritično9 premisliti nekatera 

5 Razne napovedi »smrti« in »konca« zgodovina se – podobno kot npr. teze o koncu umetnosti, romana, 
literature nasploh (oziroma kot tiskanega medija), subjekta, avtorja itn. – izkazujejo vsaj za preuranjene, 
empirično ovrgljive, pa tudi spoznavnoteoretsko in logično majave. To je mogoče na kratko demonstrirati s 
preprostim premislekom: sintagma oziroma parola »konec zgodovine«, ki jo je za naslov svoje knjige najod-
mevneje uporabil Francis Fukuyama in iz katere črpajo tudi prenovitelji literarne zgodovine, je podobno 
protislovna kot znamenita Maigrittova »Ceci n’est pas une pipe«, saj je »konec« izrazito zgodovinski in 
kontinuitetni pojem oziroma koncept, ki predpostavlja »začetek« in teleološko gibanje h »koncu« (prim. 
Heideggrovo zrelo spoznanje: metafi zike volje do moči ne moreš premagati, ker s tem ostajaš v isti paradigmi 
volje do moči; lahko jo le prebolevaš); ne moremo razglašati konca zgodovine, saj s tem še vedno ostajamo 
v paradigmi kontinuitetnega in zgodovinskega mišljenja (prim. Virk 1989a). – O skepsi glede »smrti zgo-
dovine« (pa tudi drugih, prej omenjenih smrti) prim. Gillespie 2003: 59.

6 Za najvidnejše postaje tega dogajanja po letu 1960 lahko veljajo: začetek projekta »Primerjalna zgodo-
vina literatur v evropskih jezikih« pri Mednarodni zvezi za primerjalno književnost, Wellekov članek »The 
Fall of Literary History«, ustanovitev revije New Literary History prav z namenom prenovitve te discipline, 
Jaussovo nastopno predavanje na konstanški univerzi ter njegov poskus rehabilitacije in prenove literarne 
zgodovine, pojav literarne zgodovine bralca; prelom v te debate vnese poststrukturalizem; velik del razprav-
ljanja o (literarni) zgodovini v zadnjih treh desetletjih je tako ali drugače povezan s poststrukturalistično 
paradigmo: teorije Whitea in Ankersmita, nastop novega historizma, prizadevanja feminističnih in postkolo-
nijalnih študij; za popularizacijo »smrti« zgodovine je najbrž največ naredil Fukuyama z omenjeno knjigo; 
sredi devetdesetih let (npr. s srečanjem komparativistov v Italiji leta 1993 [prim. Chamberlain 2003: 9], 
posebej izrazito pa od leta 1996 naprej, ko se v Torontu sproži koordinirani večletni projekt) se začne zelo 
intenzivno in načrtno prizadevanje za prenovo (sredi šestdesetih začetega) projekta primerjalne literarne 
zgodovine, ki lahko pokaže dva otipljiva rezultata: primerjalni zgodovini latinskoameriških literarnih kul-
tur in srednje-vzhodno evropske literature; med prva praktična udejanjenja novih načel na mednarodnem 
prizorišču šteje tudi Hollierjev projekt »Nove zgodovine francoske književnosti«. Na Slovenskem se je, kot 
se zdi, debata najintenzivneje in na vseh ravneh začela po izidu Slovenske književnosti III.

7 Priznajmo, da kar s precejšnjo zamudo. »Trajalo je več kot tri desetletja, da so se v zavesti literarne 
vede pojavile posledice predvsem dveh Foucaultovih spisov /…/« (Kralj 2002: 1996).

8 Med drugim to velja tudi za nekatere Foucaulteve teze. Prim. blok Cultural History After Foucault v 
reviji Arcadia 33/1998, 1.

9 Zlasti glede na izkušnjo ob kritiških odzivih na Slovensko književnost III, ki so bili (po mojem mnenju 
neupravičeno) označeni za nedemokratične in pogromaške, utegne biti tako početje nekoliko tvegano. Za

SR 4 - 2006.indd   812SR 4 - 2006.indd   812 7.2.2007   11:10:547.2.2007   11:10:54

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 813

najmodnejša gesla o prenovi literarnega zgodovinopisja in preveriti njihovo teoretsko 
veljavo, pa tudi njihovo aplikabilnost pri pisanju literarne zgodovine.10

Resnična ali namišljena dilema?

»Zato je dilema, ali je literarno zgodovino še mogoče 
pisati na način, kot smo ga poznali v času njenega vzpo-
stavljanja v 19. stoletju, mnogi poskusi pa so ga nere-
fl ektirano vzdrževali še v 20. stoletju, povsem rešljiva s 
preprostim odgovorom: ne« (Škulj 2003: 240–241).

 
Velike nacional(istič)ne literarne zgodovine devetnajstega stoletja so rabile 

ideološkemu interesu naroda/nacije, bodisi za utrjevanje nacionalne zavesti, bodisi za 
njeno vzpostavljanje s ciljem vzpostavitve tudi lastne državnosti (na primer pri Sloven-
cih). Tega interesa ni vedno podpirala ravno vladajoča ideologija,11 ni pa dvoma, da je 
te literarne zgodovine usmerjal neliterarni interes. Vendar se je s postopno avtonomi-
zacijo znanosti to kmalu spremenilo. Na Slovenskem je na primer France Kidrič že leta 
1935, se pravi v obdobju, ko se je »literarna zgodovina na Slovenskem utemeljila kot 
znanost« (Koron 2003, 246), z vidika pozitivistične znanosti in rankejevskega12 ideala 
zgodovinarske objektivnosti polemiziral s Slodnjakovim nacionalističnim konceptom 
literarne zgodovine. In čeprav so se nacionalistične težnje občasno še pojavljale, je vtis, 
da danes, na začetku enaindvajsetega stoletja, ne na Slovenskem ne drugod v tako ime-
novanem zahodnem svetu gornje dileme vsaj v tej obliki – namreč v kontekstu pisa nja 
velikih sintetičnih nacionalnih literarnih zgodovin – ni več;13 če kje še naletimo nanjo, 
je videti kot anahronizem, ki ni zares vreden znanstvene pozornosti. 

Najradikalnejše polemike proti »starim« modelom literarne zgodovine in (včasih 
precej abstraktni) predlogi, kako naj bi bila videti nova, pogosto temeljijo prav na tem 
(namišljenem) nasprotju, na napačni predpostavki, da danes »tradicionalni del stroke« 
še vedno podpira model nacional(istič)ne literarne zgodovine. Zato se tudi argumenti za 
novo literarno zgodovino včasih iztekajo v kombinacijo samoumevnosti in pretiravanj 
(med drugim tudi pretiranega navduševanja nad novimi, vendar ne preveč uspelimi 

zgled si jemljem urednike ruske revije Novoe literaturnoe obozrenje, ugledne publiciste in znanstvenike, ki v 
tematski številki, posvečeni sodobnim premikom na področju kulturne in literarne zgodovine, naravnost spod-
bujajo h kritiki kot izrazito demokratični možnosti svobodnega izražanja misli, ki je bila v totalitarnem obdobju 
prepovedana (prim. Прохорова 2003: 8–9, uvodnik z značilnim naslovom: »Povabilo k disputu«).

10 Ta tema je na Slovenskem sicer že doživela tehten premislek. Prim. predvsem Juvan 2003; Dolinar 
2003, pa tudi drugi prispevki v zborniku Kako pisati literarno zgodovino danes?. Tu želim zgolj kritično 
osvetliti nekatere vidike še z drugih zornih kotov.

11 Pri Slovencih v devetnajstem stoletju gotovo ne, tako da imajo te nacional(istič)ne literarne zgodovine 
malih, še neuveljavljenih oziroma še ne v nacijo konstituiranih narodov pravzaprav podoben status, kot ga 
Linda Hutcheon ugotavlja za sodobne literarne zgodovine postkolonijalnih književnosti, književnosti spolnih, 
etničnih itn. manjšin (Hutcheon 2002; 2003).

12 Kot meni Brown, preveč dobesedno razumljenega kot objektivističnega (Brown 2003: 120).
13 »O tej žanrski shemi s takšnimi ideološkimi temelji in smotri vlada prepričanje, da je preživela ali 

vsaj skrajno problematična« (Dolinar 2003a: 11). »/…/ obstajajo tradicionalni ali ‘stari’ modeli literarne 
zgodovine, ki danes več ne ustrezajo in so nemogoči, kar se kaže v tem, da se nihče več v njih ne poskuša« 
(Kos 2003: 55).

SR 4 - 2006.indd   813SR 4 - 2006.indd   813 7.2.2007   11:10:547.2.2007   11:10:54

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


814 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

modeli literarne zgodovine, kakršna je A new history of French literature Denisa Hol-
lierja), ko napadajo fantomske nasprotnike in pobijajo teze, ki jih pravzaprav nihče 
več ne zagovarja.14

Shematično poenostavljanje zaradi večje retorične učinkovitosti in hitrejše argu-
mentacije seveda ni značilno le za diskusijo o literarni zgodovini, ampak je vsesplošno 
razširjeno. Tako kot drugod ima tudi pri razmisleku o prenovi literarne zgodovine za 
posledico zožitev horizonta na možnosti, ki se prekrivajo z enim od polov, in zane-
marjanje ter neupoštevanje drugih možnosti, ki se v to shemo ne prilegajo najbolje. V 
takem primeru se pogosto dogaja, da se vsemu, kar ni na prav natanko določen način 
»novo«, v skladu s »postmoderno« literarnozgodovinsko paradigmo, izrecno ali impli-
citno, neopaženo in nevede (ter včasih nehote) pripiše atribute zastarele nacional(istič)ne 
literarne zgodovine, čeprav jih morda nima; le ostaja bolj tradicionalno od avantgard-
nih novih, eksperimentalnih literarnih zgodovin. Dober in po mojem mnenju za stroko 
nekoliko neroden ponazoritveni primer lahko izluščimo iz (sicer odličnega, izjemno 
informativnega) zbornika Kako pisati literarno zgodovino danes (2003; novejša angleška 
različica, Writing Literary History, 2006). Iz razprav eminentnih slovenskih literarnih 
zgodovinarjev je na primer mogoče razbrati, da Slovenci ne premoremo literarne zgodo-
vine, ki bi sledila sodobnim teoretskim zahtevam, in izrecno je zatrjeno, »da je sintetična 
literarna zgodovina danes nemara lahko uspešna samo še na sekundarni ravni, v oblikah, 
ki z vidika najstrožjih spoznavnokritičnih in metodoloških zahtev veljajo za degradira-
ne« (Dolinar 2003b, 129). Vendar se zdi ta sodba nekoliko stroga, prej posledica gornje 
shematizirane postavitve kot dejanskega stanja. Res je sicer, da Slovenci (še) nimamo 
metodološko tako zasnovane literarne zgodovine, kot je na primer Hollierjeva ali kot 
sta primerjalni zgodovini literarnih kultur Latinske Amerike ter Srednje in Vzhodne 
Evrope, nastali v okviru projekta Mednarodne zveze za primerjalno književnost.15 Toda 
ali to upravičuje trditev, da so morebitni drugačni novi poskusi »na primarni ravni« 
»neuspešni«? Ali lahko kot neuspešno, metodološko in spoznavnokritično degradirano 
ter času neprimerno označimo na primer Kosovo (nedvomno »sintetično«) Primerjalno 

zgodovino slovenske literature (1987; 2001), ki je eden največjih dosežkov slovenske 
komparativistike nasploh, zanesljivo pa sodobne,16 a je v zborniku ne omenja17 – kaj 
šele, da bi jo refl ektiral – (razen samega Kosa) niti en predstavnik slovenske literarne 
vede? Nenavadnost takega ravnanja postane posebej razvidna ob okoliščini, da imata 
(verjetno nehotna) implikacija, po kateri je v namišljeni dilemi Kosovo delo na zasta-
reli, tradicionalni, znanstveno »degradirani« strani, in pa trdovratni molk glede njega 

14 Prim. podobne ugotovitve v Moser 1998: 284. Avtor tu govori o literarni vedi nasploh, ne le o lite-
rarni zgodovini, in o njenem odnosu do agresivnih, prenoviteljskih kulturnih študij. Ugotavlja, da kulturne 
študije v svoji polemiki ne dialogizirajo z današnjo literarno vedo, ampak s preteklo, že zastarelo tudi z 
vidika same literarne vede. 

15 Vse tri so pri večjem delu slovenskih razpravljalcev v zborniku navajane kot pozitivni zgledi (prim. 
npr. Juvan 2003: 31).

16 To pa ni edino Kosovo »netradicionalno« literarnozgodovinsko delo. Omeniti velja tudi Neznanega 

Prešerna, za katerega tako sam avtor kot kritika (prim. Matajc 1995) ugotavljata, da je pisan z izhodišč 
novega historizma.

17 Niti v razdelkih denimo, ki obravnavajo sodobno slovensko literarno zgodovinopisje (npr. Dolinar 
2003: 131 isl.).

SR 4 - 2006.indd   814SR 4 - 2006.indd   814 7.2.2007   11:10:547.2.2007   11:10:54

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 815

zanimivo protiutež: edini avtor v zborniku, ki Kosovo monografi jo sploh omenja, je 
dobro informirani18 kolega z avstrijske Koroške Janez Strutz, ki – v kričečem nasprotju 
z gornjo implikacijo – kot sodobno, v skladu s prenoviteljskimi19 zahtevami »medkultur-
no« in »kontekstualizirano« (se pravi: nikakor ne nacionalistično) literarno zgodovino 
navaja prav omenjeno Kosovo (Strutz 2003, 316).

Zakaj sodobna slovenska (prenoviteljska) refl eksija o literarni zgodovini tega go-
tovo pozornosti vrednega dela ne omenja in ne refl ektira,20 je mogoče (zaradi popol-
nega molka o njem) le ugibati. Glede na to, da je njegovo urejevalno načelo še vedno 
»tradicionalna« periodizacija, ki je bila pri mnogih prenoviteljih deležna refl ektirane, 
z argumenti podkrepljene skepse,21 je mogoče sklepati, da prav iz tega razloga velja za 
že preživelo tradicionalno literarnozgodovinsko delo, ki prisega na diskurz kontinui-
tete in teleološkosti, načeli tradicionalnega zgodovinopisja, ki ga novo – vsaj v teoriji 
– odločno zavrača. Če bi Kosova Primerjalna zgodovina trdovratno in nerefl ektirano 
vztrajala pri teh, danes res »degradiranih« metodoloških izhodiščih, potem bi bila taka 
sodba o njej seveda razumljiva in upravičena. Toda ali je res tako?22 Ali avtor res prisega 
na nenalomljeno kontinuiteto, veliko nacionalno pripoved, teleologijo? V sami Primer-

jalni zgodovini izrecne teoretske samorefl eksije sicer ne bomo našli. A če pogledamo 
Kosov spis »Uvod v historično-tipološko sistematiko literarnega razvoja«, ki dobro 
povzema historično metodo Primerjalne zgodovine, si tam med drugim lahko preberemo 
(takoj za mestom, kjer Kos – res je, precej tradicionalno – omenja »notranjo logiko« 
literarnega razvoja)23 tako stališče do linearnosti in teleološkosti v literarni zgodovini: 
»S tem nastaja razvojni potek, ki ni enosmeren, vnaprej določen, kakršen se je kazal 

18 Edini očitno zelo dobro pozna tudi Ďurišinov medliterarni literarnozgodovinski projekt in iz Veselov-
skega izhajajočo primerjalno poetiko.

19 Izraza »prenovitelji« in »tradicionalisti« uporabljam zaradi izrazne ekonomičnosti, brez morebitnih 
vrednostnih implikacij oziroma podtonov; pri tem izraz »tradicionalisti« ne označuje pristašev zastarele, 
preživele, nacionalistične literarne zgodovine, temveč avtorje ali zagovornike novejših modelov literarnega 
zgodovinopisja, ki pa ne izhajajo iz radikalne (predvsem poststrukturalistično zasnovane) kritike temeljnih 
konceptov »tradicionalne« literarne zgodovine.

20 Čeprav bi ravno v tem delu, ki je bilo ob nastanku tudi v mednarodnem pogledu unikum, lahko videli 
zgodnji izraz – torej nekakšno predhodništvo – najsodobnejših in z odobravanjem navajanih primerjalnih 
literarnih zgodovin, na primer s temeljno podmeno (ki Kosa povezuje ne le z Valdésovim in Neubauerjevim 
projektom, temveč tudi z Ďurišinovim konceptom medliterarnosti), da je danes literarna zgodovina smiselna 
predvsem kot primerjalna, postavljena v nadnacionalni kontekst.

21 Prim. tehten prikaz v Matajc 2004. Na drugi strani pa so danes še vedno tudi drugačni pogledi na 
periodizacijo (ne le pri tradicionalistih). Prim. Koren 1997: 90 (periodizacija je »najpomembnejša združujoča 
kategorija literarnega zgodovinopisja«); Kos 2002; Теория литературы: 3 (periodizacija je bistvo literarne 
zgodovine); Biti 1998: 189 (tehnike periodizacije so nujne, vendar ne tudi neproblematične).

22 Moteč dejavnik za kritike utegne biti Kosova raba t. i. »duhovnozgodovinske metode«. Nomen est 
omen, nekaj, kar se imenuje tako, je zaradi svoje zgodovine seveda po svoje zastarelo in diskreditirano. 
Vseeno pa bi bilo treba upoštevati okoliščino, da se Kos sam izrecno distancira od tradicionalne duhovne 
zgodovine in da razvija njeno posodobljeno različico (npr. Kos 2002; prim. tudi Virk 1989b). Ta ni tako 
neskončno zastarela, kot menijo njeni kritiki; po svoje to lahko na primer dokazuje zbornik na to temo, ki 
ga je – v istem času, ko so izhajala osrednja in najreferenčnejša (tudi za slovenske »prenovitelje«) dela H. 
Whitea – uredil prav tako prenoviteljski in od prenoviteljev večkrat navajani Dominick La Capra (La Capra 
[ur.] 1988).

23 Toda tej notranji logiki se tudi prenoviteljske literarne zgodovine oziroma njihove teorije ne morejo 
izogniti; npr. Foucault s pojmom episteme itn. (prim. Neubauer 2003: 66; Biti 1998: 183).

SR 4 - 2006.indd   815SR 4 - 2006.indd   815 7.2.2007   11:10:547.2.2007   11:10:54

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


816 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

v Heglovi fi lozofi ji zgodovine, ampak je odprt in nepredvidljiv, brez končnega cilja in 
vrha, ki bi bil lahko njegov sklep« (Kos 2002, 12). S tem pojmovanjem, ki ga v Primer-

jalni zgodovini precej dosledno udejanja, se Kos jasno in tudi zavestno distancira od 
zastarele historistične paradigme linearnosti in teleološkosti in se izrecno opredeljuje za 
nepredvidljivo, »odprto« zgodovino, kakršno razglašajo prav avtorji novih, metodološko 
prenovljenih primerjalnih zgodovin literarnih kultur,24 zato je popolno prezrtje s strani 
sodobnih slovenskih teoretikov literarne zgodovine toliko teže razumljivo.

Dilema »prenovljena, moderna, postmoderna ali nacionalistična literarna zgodovina 
v duhu devetnajstega stoletja« je torej vsaj na področju velikih literarnozgodovinskih 
sintez (in predvsem te so v ospredju pozornosti večine slovenskih avtorjev v omenje-
nem zborniku) v tako imenovanem zahodnem svetu vprašljiva, bolj navidezna kot 
dejanska. Vendar to ne pomeni, da je na drugih področjih, ki se jih slovenska razprava 
o literarni zgodovini vsaj v omenjenem zborniku ne dotika, ni. Ponekod se namreč 
pojavlja v takih okoliščinah, da je povsem deklarativni in samoumevni odgovor nanjo 
preuranjen. Gre prav za področja, s katerih so prišli najmočnejši impulzi za spremem-
bo tradicionalne literarne zgodovine25 (vprašanje je, ali dejansko tudi njene metode), 
namreč postkolonializem ter feminizem in študije spolov. Ti impulzi so bili podani v 
obliki teoretskih očitkov, da je vsaka zgodovina zgodovinarjev konstrukt, da nikoli ne 
odseva »stvari, kakršne so«, da velike zgodovinske sinteze pomagajo vzpostavljati ali 
perpetuirati obstoječa razmerja moči itn. in da zato (in tu se očitki prevešajo v vsebin-
ske) izpuščajo ravno tako (ali še bolj) realne zgodovine prezrtih, zatiranih, po krivici 
spregledanih, drugačnih. Sledi pa nekakšen paradoks (nanj opozarja Linda Hutcheon 
2002; 2003): prav iz teh gibanj izhaja obenem težnja po pisanju lastne prezrte zgodo-
vine – oziroma po vsebinski korekciji obstoječih sintetičnih literarnih zgodovin – v 
diskurzu velikih literarnih zgodovin preteklosti, torej kot »Velike pripovedi«. Očitno 
je, sklepa L. Hutcheon, da se morajo tudi prezrti glasovi najprej enakovredno in pol-
nopravno uveljaviti, da bodo sploh slišani, za to pa potrebujejo vizionarski, teleološki, 
velikozgodbarski diskurz.26

Linearnost, kontinuiteta, teleologija

»Zgodovinsko mišljenje tako namesto celovitosti 
epoh in kontinuiranih procesov danes rajši poudarja 
kontingenčnost, diskontinuiranost, heterogenost in loka-
lizem preteklega dogajanja, namesto totalizacij pa s 
koncepcijami medbesedilnosti in dialoškosti uveljavlja 
logiko relacij /…/« (Juvan 2003: 35).

24 Npr. Valdés 1998: 115; 2002. Seveda pa je Valdésova literarna zgodovina kljub temu ujemanju precej 
drugačna od Kosove. A to ne pomeni, da ne moreta biti obe netradicionalni.

25 Prim. Valdés/Hutcheon 1995; Hutcheon/Valdés 2002: x.
26 Ob tem primeru se dobro pokaže vsa zapletenost položaja, v katerega nas postavljajo nove zgodovi-

nopisne teorije. Glasovi, ki poprek, a priori zavračajo tradicionalne modele zgodovinskega diskurza, se tako 
– gotovo proti svoji lastni intenci – v tej optiki lahko izkažejo celo za »nedemokratične« in »imperialistične«; 
in čeprav deklarativno in teoretsko izhajajo iz foucaultevske kritike diskurza oblastne moči, ta diskurz v 
takem primeru perpetuirajo, saj (nehote) še vedno prezrtim onemogočajo, da bi se vzpostavili kot enakovredni 
zgodovinski subjekti s svojo lastno Veliko pripovedjo.

SR 4 - 2006.indd   816SR 4 - 2006.indd   816 7.2.2007   11:10:547.2.2007   11:10:54

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 817

Z opozarjanjem na vprašljivost omenjene dileme ne želim problematizirati prenove 
literarne zgodovine kot take. Nasprotno, literarna zgodovina vsekakor je potrebna pre-
vetritve z novimi teoretskimi koncepti – in to ne le danes, ampak pravzaprav ob vsaki 
menjavi znanstvene paradigme. Vendar novih trendov in konceptov ne kaže sprejemati 
povsem nekritično, le zato, ker so pač novi in mod(er)ni, ampak jih moramo pretresti 
v njihovi kompleksnosti in jih upoštevati z »zmerno skepso«. V nadaljevanju bom to 
poskusil na kratko narediti ob nekaterih najudarnejših vodilih prenove literarne zgo-
dovine.

Med najbolj problematiziranimi tradicionalnimi (literarno)zgodovinskimi koncepti 
je koncept (linearne) kontinuitete. Ponavadi ga pripisujejo tradicionalnim literarnim 
zgodovinam, med drugim pa ga povezujejo tudi z družbenimi vzvodi moči.27 Literarna 
zgodovina bi se morala po mnenju prenoviteljev linearni teleologiji zato odpovedati 
in novi metodološki poskusi,28 pa tudi tehnološko nove oblike29 zavestno in načrtno 
delujejo prav v tej smeri.

Ideja o (nujni) diskontinuiteti nikakor ni nova in ima v mod(er)nih teorijah splošno 
spoznavno vrednost. V kontekstu razprav o humanistiki jo je najbrž najvplivneje podal 
Derrida v spisu o Husserlu iz leta 1967 (Glas in fenomen). Vendar Derrida glede tega 
ni oral ledine. Že davno pred njim – in po svoje mnogo bolj prevratniško – je nastala 
teorija o diskontinuiteti v kvantni fi ziki, namreč ideja t. i. kvantnega preskoka, ki tudi 
v literarni vedi ni ostala neopažena30 in jo je kot teoretski koncept uporabljal Ihab 
Hassan;31 ta je obenem skušal nekontinuitetni literarnovedni diskurz v svojih spisih 
tudi praktično udejanjati.

Misel o diskontinuiteti (literarnega) razvoja je nujna posledica spoznavnih pre-
mikov na področjih tako naravoslovja kot družbenih ved in humanistike in je neogib-
na korektura fi lozofskozgodovinskih konceptov devetnajstega stoletja. Trditev, da 
zgodovinski razvoj literature32 ni organski, ampak poln »radikalnih transformacij, 
drastičnih preobratov in nenadnih prelomov« (Greenblatt 2002: 61), danes bržkone 
sprejema večina literarnih zgodovinarjev, tako prenoviteljski kot tradicionalnejši.33 
Vendar nekatere pretirane teze in poenostavljene opozicije prikrivajo kompleksnost, 
s tem pa celovito podobo problematike linearne kontinuitete pri konceptu (literarne) 

27 Ideja linearnega, kontinuiranega napredka v literarni zgodovini naj bi na primer favorizirala proizvodnjo 
socialno in ekonomsko privilegiranih skupin (Coutinho 2003: 106) oziroma naj bi – v skladu s Foucaultevimi 
tezami – zaradi zbujanja videza o nujnosti trenutne (kontinuirane) smeri razvoja zgodovine nasploh podpirala 
obstoječa oblastna razmerja in prevlado vladajočega razreda.

28 Pod uredniškimi taktirkami Hollierja, Valdésa in Neubauerja.
29 Literarna zgodovina kot hipertekst npr. a priori odpravlja linearnost (Kalman 2003: 44; prim. tudi 

Juvan 2003: 42 isl.).
30 Prim. Virk 2000: 32–33.
31 Npr. v eseju Culture, Indeterminacy and Immanence.
32 Zaradi razlogov ekonomičnosti moramo tu zanemariti sicer izjemno pomembno vprašanje o tem, kaj 

sploh je (razumljeno kot) literatura.
33 Naj navedem le dve misli o literarnem razvoju pri Kosu: »Praviloma ga je nemogoče razlagati v 

podobi absolutno urejenega, vnaprej ciljno usmerjenega in strogo logičnega procesa« (2002: 9). In že prej 
navedena sodba: »S tem nastaja razvojni potek, ki ni enosmeren, vnaprej določen, kakršen se je kazal v 
Heglovi filozofiji zgodovine, ampak je odprt in nepredvidljiv, brez končnega cilja in vrha, ki bi bil lahko 
njegov sklep« (ibid.: 12).

SR 4 - 2006.indd   817SR 4 - 2006.indd   817 7.2.2007   11:10:557.2.2007   11:10:55

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


818 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

zgodovine. Naj jih navedem le nekaj: opozicija med moderno, prenovljeno literarno 
zgodovino kot nelinearno in tradicionalno kot linearno je samovoljen konstrukt, ki 
poenostavlja ali izkrivlja dejansko stanje, da bi laže podprl svoj teoretski argument. Kot 
opozarja Neubauer, tradicionalne literarne zgodovine niso bile nujno linearne (Neubauer 
2005: 112). Možno je celo ugotavljati nasprotno: tudi moderne, deklarirano nelinear-
ne literarne zgodovine se linearni kontinuiteti največkrat vendarle ne morejo povsem 
odreči.34 Greenblatt tako navaja The Cambridge History of Latin American Literature 
(1996), ki se izrecno odpoveduje linearni teleologiji, nato pa jo vzpostavlja približno 
iz razlogov, kot jih, kot smo videli, refl ektira L. Hutcheon: da bi se etablirala prezrta 
(literarna) zgodovina (Greenblatt 2002: 54–55). Še huje je, da je mogoče kontinuiteto 
najti tudi pri Foucaultu, ki jo ne le izrecno zavrača, ampak je tudi glavna referenca 
za njeno zavračanje.35 Neubauer celo ugotavlja, da je njegovi (pa tudi Kuhnovi) misli 
impliciten organicizem (Neubauer 2003: 66); podobno tudi nekateri drugi menijo, da 
se Foucault kljub deklariranemu zavračanju kontinuitete v svojih delih vsaj implicitni 
kontinuiteti ne more zares izogniti.36

Kompleksnost te nenavadne »nedoslednosti« pri vprašanju kontinuitete/diskonti-
nuitete je mogoče videti kot problem razhajanja med teorijo (literarne) zgodovine in 
(literarno)zgodovinsko prakso. Gre za razhajanje, ki ga po mnenju Vladimirja Bitija 
ni mogoče odpraviti, ker gre za dva različna diskurza oziroma diskurzna žanra.37 Prav 
koncept žanra utegne ponuditi dobro razlago za to. Diskontinuiteta časa je v marsičem 
veljaven teoretski koncept, ki pa pripada najprej žanroma fi kcije in teorije, precej manj 
pa realnosti.38

To je bržkone razlog, da se kljub teoretsko jasnemu konceptu diskontinuitete v naše 
ukvarjanje z zgodovino vedno neizogibno vsiljuje tudi kontinuiteta. Gre za nekakšno 
kategorijo a priori ali, kot v drugačnem izrazju, posebej prilagojenem literarnemu 
delovanju, zapiše Dolinar: bralčeva podoba o literaturi »se pojavlja v dveh različnih 
perspektivah. V sinhronem prerezu vsakokratne sedanjosti se kaže kot razvit pred-
stavno-pomenski sestav ali struktura; če pa se bralec ozre v spominu nazaj, na vrsto 
preteklih doživljajev, v katerih so se izoblikovale sestavine te strukture, jih uzre kot 
razvojni potek v časovnem zaporedju. / Takšen dvojni pogled ni nekaj, kar bi bilo pose-

34 Tu zaenkrat puščam ob strani vprašanje, ali ima ta odpoved kontinuiteti tudi v rezultatu pozitivne 
posledice.

35 O Foucaultevem pojmovanju diskontinuitete prim. Kralj 2003: 64.
36 Biti 1998: 183.
37 Gl. Biti 1998: 187–189; o razhajanju med literarnozgodovinsko teorijo in prakso prim. tudi Dolinar 

2003, in Juvan 2003, zlasti 31.
38 Ob vsej razvidnosti spoznanja, da je realnost družbeno konstruirana, da je oblikovana diskurzivno, 

razkorak med teorijo in najočitnejšimi eksistenciali, ki jih dojemamo kot realnost, ostaja. Če si ogledamo kar 
na nazornem primeru kvantnega skoka: ta pomeni, povedano preprosto, da elektron preskoči z ene tirnice 
na drugo, ne da bi šel prek vmesnega prostora. V teoriji, oziroma v kvantni fiziki, v teoriji kvantne fizike, 
je to mogoče. Tudi v fikciji je mogoče. S. King je v neki kratki zgodbi (zahvalo za opozorilo nanjo sem 
dolžan zahvalo Davorinu Lenku) opisal primer, kako XY med krajema A in B, med katerima je Z km zračne 
razdalje, najde bližnjico, ki je krajša od Z. Toda v realnem življenju z enega prostora na drugega ne moremo, 
ne da bi šli skoz prostor, ki je vmes, ne glede na to, kar zatrjuje kvantna teorija; in v realnem življenju take 
bližnjice kot v Kingovi zgodbici ne najdemo. Čeprav je teoretično oziroma fiktivno oboje mogoče, smo v 
svoji dejanskosti, s svojo prostor-časovnostjo zavezani prostorsko-časovni kontinuiteti.

SR 4 - 2006.indd   818SR 4 - 2006.indd   818 7.2.2007   11:10:557.2.2007   11:10:55

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 819

bej značilno le za literaturo. Je variacija občega vzorca /…/« (Dolinar 2003: 130). Zato 
bomo – ne glede na take ali drugačne teorije – svet, sebe in preteklost vedno dojemali 
zgodovinsko, kot časovni kontinuum. Eden od vodilnih prenoviteljev literarne zgo-
dovine, Mario Valdés,39 skupaj z Lindo Hutcheon duhovni oče v tem kontekstu tako 
zelo referenčnih novih literarnih zgodovin, v ospredje svojega premisleka postavlja 
ugotovitev, da človek biva časovno in da lahko nekaj dojema kot smiselno le v tej 
(linearni) časovnosti. Valdés izrecno omenja, da je s svojim učinkovno-recepcijskim 
modelom tu skušal napraviti korak naprej od Foucaulta in njegovega (vsaj deklarativ-
no) diskontinuitetnega modela zgodovine.40 Zato ne preseneča njegova pragmatična 
odločitev, da pri novi latinskoameriški primerjalni zgodovini literarnih kultur upoštevajo 
tako kontinuiteto kot spremembo (ibid.: 119).41 Konec koncev je na diskontinuitete 
mogoče opozarjati le na podlagi poprejšnjega kontinuitetnega modela; če tega ni, tudi 
diskontinuitete ni!

Táko, zmernejše stališče do vprašanja (dis)kontinuitete42 se zdi tudi najustreznejše sami 
stvari. Diskontinuitetna misel upravičeno opozarja, da lahko za nazaj vse zgodo vinske 
nepričakovanosti konstruiramo in sinhroniziramo v gladko tekočo Veliko pripoved, ki 
pa je vedno le naša subjektivna, aposteriorna konceptualizacija na sebi nepreglednega, 
nerazvidnega, nepredvidljivega dogajanja, polnega presenečenj, nenavadnih preskokov 
in kontinuitetnih prelomov. A to ne pomeni, da ob očitnih diskontinuitetah ne obstajajo 
tudi kontinuitete. V literarni zgodovini je obilo primerov za to: novi romanopisci43 
so se na primer izrecno čutili v kontinuumu (kot opozicija)44 z realizmom, ki so ga 
želeli preseči, in temu odnosu je impliciten prav pojem razvoja, napredka. Podobno je 
mogoče ugotoviti za postmoderniste; čeprav so se ravno v postmoderni začele pojav-
ljati tudi drugačne koncepcije časa, so se postmodernisti pogosto razumeli v konti-
nuiteti z modernisti – to kaže že sam izraz, na katerega so pristajali.45 Če torej teorija 
zanika kontinuiteto, jo sama »realnost« vendarle potrjuje. Postmoderna paradigma je 
sicer utemeljeno pokazala na slabosti kontinuitetnega modela literarne zgodovine, a 
odpravila ga ni. Soobstaja kot ena od možnosti (ali celo nujnosti) literarne zgodovi-
ne danes, ki se ji ni mogoče odreči. Vtis je, da so zato najperspektivnejše tiste oblike 
literarne zgodovine, ki temeljijo na dialektiki kontinuitete in diskontinuitete (primer 

39 Ki pa se mu pozna, da fi lozofsko izhaja iz hermenevtike.
40 Valdés 1998: 111.
41 Podobno pragmatičen je predlog Szegedy-Maszáka glede teleologije: »Moj skromni predlog lite-

rarnemu zgodovinarju je, da ponudi teleologijo in jo obenem napol umakne, da se zavzema za dve drži, 
ne za eno /…/ Ne moremo brez teleologije, vendar moramo upoštevati možnost več različnih teleologij« 
(Szegedy-Maszák 2003: 21–22). – O tem, da se teleologije iz zgodovinopisja ne da kar tako izriniti, prim. 
tudi Aseguinolaza 2003: 96.

42 Zelo dobro ga izrazi tudi A. Koron, ko podvomi o tem, da »se kontinuiteta in diskontinuiteta med 
seboj sploh izključujeta« (Koron 2003: 268); prim. tudi Dolinar 2003a: 13.

43 Prim. R. Grillet, Pour un noveau roman.
44 Kolikor je nasprotovanje tradiciji pač mogoče le kot (čeprav nasprotujoče) navezovanje nanjo, seveda 

enako kot linearno nadaljevanje ali nadgrajevanje sodi v paradigmo kontinuitete. Še vedno gre za nekakšno 
nadaljevanje, le da »z drugimi sredstvi«.

45 Če obstaja dvom o kontinuitetnem vmeščanju postmodernistov, naj spomnim le na esej »Literatura 
izpolnjenosti« enega od vodilnih postmodernistov Johna Bartha, ki postmodernizem izrecno in jasno umesti 
v kontinuiteto realizem-modernizem-postmodernizem.

SR 4 - 2006.indd   819SR 4 - 2006.indd   819 7.2.2007   11:10:557.2.2007   11:10:55

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


820 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

za to bi lahko bila prav Kosova Primerjalna zgodovina) in tako upoštevajo nova teo-
retska dognanja, ne da bi se odrekle določilom, ki opredeljujejo zgodovinskost mimo 
paradigmatskih sprememb.

Velike zgodbe/pripovedi, narativnost

Že vsaj od Lyotardovega Postmodernega stanja naprej je geslo o koncu Velikih 
pripovedi/zgodb/narativov obče mesto v postmodernih debatah na različnih področjih;46 
glede na to, da je sam Lyotard izraz uporabil v zvezi s konceptualizacijo zgodovine, 
ne preseneča, da pomembno vlogo (povsem upravičeno!) igra tudi v prenoviteljskih 
diskurzih o literarni zgodovini, kjer pomeni eno od nevralgičnih točk konceptualnih 
nesoglasij med prenovitelji in (včasih zgolj domnevnimi) tradicionalisti. Medtem ko 
radikalnejši prenovitelji tako rekoč brez najmanjšega dvoma a priori zavračajo Veliko 
pripoved (literarne zgodovine),47 Janko Kos na primer v istem kontekstu brez zadrege 
zapiše: »Literarna zgodovina mora biti v vsakem primeru ‘velika zgodba’ /…/« (Kos 
2003: 54).48 Taka trditev, naj je videti še tako zastarela in tradicionalna, pa ni v nasprot-
ju z ugotovitvami zmernejših prenoviteljev, ki se – tako kot zmerni tradicionalisti 
– zavzemajo za soobstoj »velikih« in »malih« zgodovin in na primer ugotavljajo, da 
je alternativna literarna zgodovina možna in smiselna le kot alternativa in polemika z 
»uradno«, »veliko«, in da zato brez Velikih zgodb/pripovedi preprosto ne moremo.49 O 
drugi argumentaciji za legitimno ohranjanje načela tradicionalnih Velikih zgodb sem 
na kratko že poročal ob razpravljanju L. Hutcheon.

Prav pri vprašanju o Velikih pripovedih/zgodbah – morda najtežavnejšem in najbolj 
zapletenem v kontekstu tega spisa – je že na deklarativni ravni precej negotovosti za-
radi ne vedno jasnega razločevanja med pojmoma »Velika pripoved« in »narativnost«. 
Načeloma se zdi razlika sicer očitna: narativnost pomeni, da je vsak zgodovinopisni 
diskurz nujno zavezan pravilom naracije (z oblikovanjem zgodbe, z retoričnimi fi gura-
mi itn.), pojem Velika pripoved pa implicira ideološko intervencijo v naracijo oziroma 
njeno ideološko zaznamovanost. Vendar se ta jasna načelna razlika v praksi pogosto 
zamegli. To je mogoče opazovati denimo pri ne povsem soglasnem razumevanju vloge 
narativnosti v zgodovinopisju.

Teza o narativnosti zgodovinopisja50 prihaja pravzaprav iz dveh teoretskih izvirov: 
iz poststrukturalizma (White) in iz hermenevtike (Jauss).51 Sprejeta je tako v občem52 

46 Pregleden prikaz problematike v Juvan 2003.
47 Prim. npr. med mnogimi primeri Neubauer 2005: 114. Tudi to zavračanje pa ni novejšega datuma; 

najdemo ga že na primer pri ruskih formalistih. Prim. Тынянов 2002: 191.
48 Čeprav je seveda tudi pri Kosu jasno, da ne velika junaška zgodba o konstituciji in razcvetu naroda/

nacije. – Prim. tudi – dodajmo še tujo referenco – zavzemanje Kushnerjeve za formalno celovit, organiziran, 
v bistvu »velikozgodbarski« (čeprav vsebinsko odprt novim temam; ampak tak je pravzaprav tudi Kosov, 
sicer svoje literarne zgodovine ne bi odpiral za nekdaj disidentske glasove, ki jih je ideološka, torej veliko-
zgodbarska literarna zgodovina prezirala) diskurz literarne zgodovine (Kushner 2003: 47).

49 Prim. Kalman 2003: 47.
50 Pri Lyotardu razširjena na celotno polje vednosti kot narativno oblikovane.
51 Izvrsten pregled problematike Koron 2003. Prim. pa tudi Söder 2003, ki opozarja ne ponavadi spre-

gledano izhajanje Whitea tudi iz nemške hermenevtike.
52 Prim. Söder 2003; Luthar 1995; Kellner 1995; Chartier 1995; Koron 2003: 258.

SR 4 - 2006.indd   820SR 4 - 2006.indd   820 7.2.2007   11:10:557.2.2007   11:10:55

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 821

kot v literarnem zgodovinopisju. Pregledno jo je mogoče povzeti takole: »literarni 
zgodovinar ima zmeraj, v vsakem primeru, dva opravka: najprej izbrati, potem pa iz-
brano povezati v zgodbo. Literarni zgodovinar pripoveduje zgodbo, v kateri z vidika 
sedanjosti na novo interpretira neke pretekle literarne produkte in njihovo recepcijo«. 
(Kralj 2002: 98)

Poststrukturalistično je ta narativnost demonstrirana predvsem z uporabo retoričnih 
fi gur v zgodovinopisju, hermenevtično pa je speljana na problem časovnosti kot 
človekovega eksistenciala (po Heideggru). Kot povzema Valdés v tem kontekstu Ri-
coeurja, »je časovnost struktura človeške eksistence in je položena v jezik kot pripo-
vednost« (Valdés 2002: 77).53 To pa seveda pomeni, da je sama narava časa oziroma 
zgodovinskega poteka pripovedna in da te pripovedne strukture snôvi svoje obravnave 
pravzaprav ne vsili šele zgodovinar, ampak jo ima sama zgodovina oziroma jo imajo 
sami zgodovinski dogodki. Zato se, kot piše Valdés, celo Braudel, izrecni nasprot-
nik pripovednosti, tej ne more izogniti (ibid.: 79). Seveda pa je ta vidik, ki ga očitno 
sprejemajo tudi nekateri najvidnejši prenovitelji literarne zgodovine, pri radikalnejših 
zagovornikih revolucije v literarni zgodovini teže sprejemljiv, saj se pojavi problem, 
kako to narativizacijo, ki je razumljena ne le kot nujna, ampak v nekem pogledu tudi 
»esencialna« (saj izhaja iz človekovega »časovnega bistva« in iz časovnosti, ki jo »bi-
stvenostno«, in ne le prigodno, vsebujejo sami zgodovinski dogodki), jasno razločevati 
od »velike«, »ideološke«, velikozgodbarske.

Nekateri skušajo ta vozel razplesti tako, da razločujejo – po zgledu literarnih smeri, 
ki jih, to se zdi še posebej zanimivo, ponavadi ravno zavračajo kot nasilne konceptuali-
zacije – med »realistično« ter »modernistično« ali »postmodernistično« zgodovinarsko 
naracijo. Prvi pri tem (po zgledu realističnega romana) pripisujejo celovit, organsko 
povezan in kavzalno urejen diskurz, ki bi ustrezal tradicionalnemu tipu literarnega 
zgodovinopisja (največkrat je mišljen tisti iz devetnajstega stoletja),54 drugi lastnosti 
modernega romana,55 tretji značilnosti postmodernistične literature56 (zlasti – z meta-
fi kcijo povezano – avtorefl eksivnost). Te vzporednice so sicer teoretsko zanimive, vendar 
svojo praktično uporabnost pogosto izgubijo zaradi nepresegljivega načelnega razkoraka 
med teorijo in prakso ali pa tudi zaradi »anarhizma«, ki ga sodobni literarni vedi očita 
Kos.57 Tako se na primer spoznavna vrednost iskanja vzporednic modelov literarnega 
zgodovinopisja pri literarnih smereh lahko izgubi v primeru, ko kdo z realističnim 
romanom vzporeja totalitarno nacionalistično (torej velikozgodbarsko) literarno zgo-

53 Prim. članek Pérez-Castilla: »Samoidentiteta kot koherentni fenomen predpostavlja pripoved, in ta 
pripoved je ponavadi eksplicitna /…/ spoznavanje in zgodovinskost sta zato nujni posledici našega utelešenega 
bivanja /…/« (Pérez-Castillo 2003: 44). Prim. tudi Dolinar 2003: 130–131.

54 Npr. Hajdu 2003: 54. 
55 A. Koron jih opiše takole: »Moderno defabuliranje in fragmentarizacija na prvi pogled spodnašata eno-

vito zgodbo, h kateri v temelju stremi historiograf, podobno kot dekavzalizacija in radikalna depersonalizacija 
pripovedi ali kakšno izrazito poetiziranje jezika in sploh odpoved konvencionalnemu jeziku, hiperdetajlirano 
opisovanje, digresivnost, esejiziranje, dozdevno neskončna semioza in podobno« (Koron 2003: 268).

56 Ta možnost je deležna, kot se zdi, še najmanj pozornosti (kolikor ni moderno zgodovinopisje z v bistvu 
modernističnimi lastnostmi uvrščeno pod postmoderno paradigmo), čeprav se zdi zanimiva, saj kombinira 
realistično zaokroženo naracijo z distanco in samopremislekom (lastnega ideološkega stališča in subjektivnega 
interpretativnega vložka). – Za drugačno razumevanje pojma prim. npr. Koren 1997: 93, ali Biti 2003: 93.

57 Kos 2003: 52.

SR 4 - 2006.indd   821SR 4 - 2006.indd   821 7.2.2007   11:10:557.2.2007   11:10:55

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


822 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

dovino devetnajstega stoletja,58 kdo drug pa – v isti publikaciji, takoj v naslednjem 
članku – ravno nasprotno eno od tistih modernih literarnih zgodovin, ki jih prenovitelji 
redno postavljajo za zgled bistvene konceptualne drugačnosti od tradicionalnih.59 Tudi 
ti poskusi tematizacije Velikih pripovedi po analogiji z literarnimi smermi (»realistični« 
diskurz je zaradi organskosti in kavzalnosti velikozgodbarski, »modernistični« s frag-
mentarnostjo nasprotno omogoča rast »malih zgodovin«) zato ne razrešijo uspešno 
načelnega razmerja med (kritiki podvrženim) velikozgodbarstvom in (nekako vendarle 
dopuščeno) splošno narativnostjo literarnozgodovinskega diskurza.

Pri odločanju med »realistično« in »modernistično« koncepcijo literarne zgodovine60 
ter pri poskusih eliminacije velikozgodbarstva iz literarnozgodovinskega diskurza se 
zadrega še posebej jasno pokaže ob razvpitem konkretnem primeru, Hollierjevi Novi 

zgodovini francoske literature. Kot poskus, ki je ne le deklarativno, v uvodni uredniški 
besedi, ampak tudi konkretno skušal udejanjiti pravzaprav vse prenoviteljske ideje 
(diskontinuiteto, neteleološkost, nevelikozgodbarstvo, nenarativnost, necelovitost itn.), 
je v debatah o stanju literarne zgodovine danes pravzaprav osrednja referenca.61 Mnenja 
o delu se, tak je vsaj prvi vtis, povsem razvidno in jasno polarizirajo; tisti, ki so jim bliže 
tradicionalnejši modeli, zavzemajo kritično držo,62 prenovitelji ga skoraj brez izjeme 
hvalijo. Vendar je ta pohvala ponavadi bolj na načelni ravni, tako rekoč »za pogumen 
poskus«, pri vsebinski oceni pa se »pohvale« zelo približajo nekaterim kritikam63 in 
pri tem merijo bodisi na pomanjkljivost takega literarnozgodovinskega pristopa, ali 
pa delu – na nek način nasprotno – očitajo nedosledno izpeljavo glede na deklarirana 
metodološko teoretska izhodišča. Tako na primer celo Greenblatt, ki navdušeno hvali 
Hollierja zaradi nelinearnosti, neteleološkosti, neorganskosti, obenem tudi ugotavlja, 
da njegovi literarni zgodovini zato mnogo manjka (Greenblatt 2002: 60). Neubauer 
delo vljudno pohvali, a se nato (retorično) vpraša, ali je to sploh še zgodovina. Pogreša 
namreč skupni, generalni narativ (v bistvu torej Veliko pripoved!) ter metodološko re-
fl eksijo64 in na koncu celo ugotovi, da gre pravzaprav za delo v pozitivističnem duhu 

58 Hajdu 2003: 54.
59 Neubauer 2003: 69. – Dober zgled pluralne večperspektivnosti je tu plačan z izgubo funkcionalnosti 

analogije.
60 Prim. Koron 2003, zlasti 268–269.
61 Npr. v člankih: Koren 1997; Juvan 2003: 31; Kralj 2002: 98; Kralj 2003: 64 isl.; Biti 2003: 91 isl.; 

Koron 2003: 257; Hutcheon 2002: 29; Hutcheon 2003: 28; Kushner 2003: 36–39; Neubauer 2003: 66 isl.; 
Simonsen 1999: 404; Cornis-Pope/Neubauer 2002: 31–33; Greenblatt 2002: 60.

62 Npr. Koren, Kushner, Simonsen.
63 Npr. Korenovi sodbi, da je to »oblika literarne zgodovine, ki to več ni« (Koren 1997: 93); podobnemu 

mnenju Simonsenove (Simonsen 1999: 404) (morda gre prav upravičenosti takih kritik pripisati dejstvo, da 
v dopolnjeni francoski verziji tega prvotno ameriškega dela beseda »zgodovina« izgine iz naslova? Prim. 
Cornis-Pope/Neubauer 2002: 31-32); Kraljevemu duhovitemu opisu: »pri takšnem načrtu pa se lahko zgodi, 
da iz kadi ne izliješ samo umazane vode, temveč tudi dojenčka. Nekaj takega se je zgodilo tudi doslej najbolj 
ambicioznemu projektu novejše literarne zgodovine, knjigi De la littérature française, ki jo je zasnoval 
in uredil Denis Hollier. Pričakovanja so bila velika, potem pa je kritika očitala knjigi razpršenost in celo 
kaotičnost« (Kralj 2002: 98).

64 V zvezi s tem se zdi zanimivo Juvanovo mnenje, da »je obzorje /…/ pri najmlajšem rodu kritikov ostalo 
presenetljivo konservativno, če ga postavimo ob aktualne teorije zgodovinopisja in literarnozgodovinsko prak-
so po svetu« (Neubauer je gotovo eminentni »aktualni«, prenoviteljski literarnozgodovinski teoretik in prak-
tik) med drugim tudi zato, ker so v Slovenski književnosti III »pogrešali enotno koncepcijo« (Juvan 2003: 23).

SR 4 - 2006.indd   822SR 4 - 2006.indd   822 7.2.2007   11:10:557.2.2007   11:10:55

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 823

(Neubauer 2003: 66; 67). Vladimir Biti (2003: 92) s poglobljeno analizo pokaže, da novi 
poskusi, med drugim tudi Hollierjev, ne morejo zares pobegniti narativnim načelom, 
ki jih deklarativno odklanjajo. Tudi Juvan omenja, da Hollierjeva literarna zgodovina 
še vedno ohranja »vzorec narativnosti« (Juvan 2003: 31), Cornis-Pope in Neubauer pa 
delu očitata preveliko ohlapnost in kaotičnost ter menita, da linearnost kljub napovedi 
ni zares odpravljena (Cornis-Pope/Neubauer 2002: 31–32).

Vse torej kaže, da je treba tudi s parolo (danes staro že skoraj tri desetletja!) o kon-
cu Velikih pripovedi vsaj pri literarnem zgodovinopisju ravnati previdno. Tako kot za 
druge parole se tudi za to zdi najplodovitejše stališče, po katerem je treba konstruktivno 
izrabiti tako pozitivni potencial novih konceptov kot ohraniti tisto substanco starih, brez 
katerih literarna zgodovina (pa tudi zgodovina nasploh) zaradi svoje posebne narave 
– vezanosti na kategorijo časovnosti kot eksistencial oziroma človekovo antropološko 
kategorijo – po vsem sodeč ne more.65

To se nekako pokaže tudi pri metodološko najbolj dodelanih in samorefl ektiranih 
novih (primerjalnih) literarnih zgodovinah, Valdés/Kadirjevi primerjalni zgodovini 
literarnih kultur Latinske Amerike ter Cornis-Pope/Neubauerjevi primerjalni literarni 
zgodovini srednjeevropske in vzhodnoevropske literature. Tudi v teh delih velikozgod-
barska narativizacija kaže jasne sledove.66 Čeprav se Cornis-Pope in Nuebauer izrecno 
in z mnogo truda skušata izogniti konceptualnim pastem Velike pripovedi, se – prav 
tako izrecno – zavedata, da tudi njuna literarna zgodovina ostaja perspektivistična, v 
nekem pogledu torej vendarle velikozgodbarska, in da temu pač ni mogoče uiti.67 Ta 
perspektivističnost je razvidna na več ravneh: čeprav naj delo kot celota ne bi bilo za-
vezano Veliki pripovedi68 in čeprav vsak »vozel«69 samostojno prikazuje posamezne 
obravnavane specifi ke, vsako poglavje vendarle vpeljuje uredniški uvod, ki – seveda ne 
a priori, aposteriorno pa – prispevke v poglavju poveže v nekakšno primerjalno celoto, 
na primer v obliki skupnih potez ali splošnih trendov, ki so – vsaj v skladu s teorijami, ki 
preganjajo Velike pripovedi – vendarle nujno subjektivne, tako ali drugače »ideološko« 
motivirane konstrukcije. Velikozgodbarska podloženost dela se še razvidneje – čeprav 
očitno obenem tudi prikrito – kaže drugače. Avtorja domala v vseh programskih in 
pojasnjevalnih člankih v zvezi s svojo literarno zgodovino70 postulirata, da je Srednja in 
Vzhodna Evropa za primerjalno zgodovino posebej primerno področje zato, ker da gre 
za izrazito »cross-cultural« področje, kjer je bil vsak nacionalizem že a priori relativi-

65 To sinzeto »starega« in »novega« je mogoče razumeti na več načinov; nemara najelementarnejši je 
tisti, o katerem razpravlja L. Hutcheon. Hollier se je po njenem s svojo literarno zgodovino sicer uspešno 
izognil teleološki naraciji, vendar ima njegov poskus smisel le kot alternativa tej naraciji, smotrn je le na 
njeni podlagi. Ko avtorica razmišlja o načelnem odklanjanju Velike zgodbe naroda/nacije v tej zgodovini, se 
zato (retorično) vpraša tudi takole: »Toda ali bi to novo modeliranje bilo možno brez ustaljene podlage teh 
drugih, zgodnejših, tradicionalnih literarnih zgodovin?« (Hutcheon 2002: 29). Tudi Hollierjeva zgodovina 
torej v tem pogledu še vedno ostaja vezana na veliko naracijo o naciji; ta jo (v tem miselnem obratu je seveda 
mogoče videti sled dekonstrukcije) nekako pravzaprav šele omogoča.

66 Prim. tehtne pripombe Biti 2003: 91 isl.
67 Cornis-Pope/Neubauer 2002: 22.
68 Neubauer 2005: 114.
69 Za razlago tega koncepta gl. npr. Kralj 2003; Cornis-Pope/Neubauer 2003: 31 isl.; Valdés 2002: 

70 isl.
70 Npr. Cornis-Pope/Neubauer 2003; Cornis-Pope 2003a, 2003b; Neubauer 2003; Neubauer 2005.

SR 4 - 2006.indd   823SR 4 - 2006.indd   823 7.2.2007   11:10:557.2.2007   11:10:55

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


824 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

ziran z živahnimi in nenehnimi medkulturnimi ne le stiki, temveč prav prepleti. Vendar 
se pojavi vprašanje, ali ni ta konceptualizacija »cross-cultural« identitete Srednje in 
Vzhodne Evrope tudi sama zgolj Velika pripoved?71 Ali ni tako, da se zavračanje Velike 
pripovedi Nacije v literarni zgodovini dogaja preprosto v imenu druge Velike pripove-
di, npr. – v primeru Neubauerja in Cornis-Popea – »cross-cultural« vzhodne-srednje 
Evrope? Prav temu konstruktu – ki je enako ali pa še bolj »namišljena skupnost«72 kot 
narod – sta namreč podrejeni celotna zamisel projekta in njegova metodologija, s tem 
pa se nekako skoz zadnja vrata vendarle vrača Velika pripoved. 

Podobno velja za projekt Valdésa in Kadirja: po mnenju Valdésa je naloga literar-
nega zgodovinarja, »da iz tega navideznega kaosa izlušči zgodovinski smisel in to stori 
brez vsiljevanja ideoloških in fi lozofskih a priori, temveč z osredotočenjem na gibanje 
kulturnih konvergenc« (Valdés 2003: 398). Ta misel zveni pravilno, ne pa tudi novo! 
Napajala je prav tisti tradicionalni historični objektivizem, ki ga je napadal Foucault. 
Če ostanemo pri (v mnogih pogledih pri Foucaultu črpajoči) teoretski misli, iz katere 
izhajajo prenovitelji literarne zgodovine, je glavno vprašanje, kako doseči zgodovi-
narjevo nevpletenost, ki bi edina zares onemogočila vsiljevanje »ideoloških in fi lozof-
skih a priori« in omogočala osredotočanje na stvar samo. Vtis je, da to preprosto ni 
mogoče in tu se res da sklicevati kar na Foucaulta, kot ga navaja Valdés: da je namreč 
zgodovinarjeva interpretacija vedno ideološki konstrukt, s tem pa pravzaprav (če smo 
Veliko pripoved defi nirali kot ideološko interpelacijo) tudi Velika pripoved.

Tako stanje stvari seveda na eni strani potrjuje kritike tradicionalnih zgodovin, ki 
so bile oblikovane brez teoretske zavesti o tem; vendar ne daje a priori prav preno-
viteljskim, za katere kaže, da so pravzaprav podvržene istim ali vsaj podobnim sla-
bostim. Še zlasti zato ne, ker »razkorak med teorijo in prakso« nikakor ne pomeni le 
razkoraka, kjer »konica teoretično-metodološkega razvoja daleč prehiteva normalno 
prakso stroke« (Dolinar 2003: 135), ampak gre za razkorak med teorijo in »prakso« 
pri tej sami »teoretski konici«.

Ta razkorak, ki sem ga že nakazal, si velja ogledati še nekoliko podrobneje. Ko 
uredniki novih primerjalnih literarnih zgodovin (teh se s kritično pozornostjo lotevam 
zato, ker gotovo pomenijo zelo premišljen in veljaven poskus literarnega zgodovinopisja, 
katerega prednosti so očitne, pomanjkljivosti pa zaenkrat premalo refl ektirane) poročajo 
o spoznanjih, izhajajočih iz posameznih prispevkov v njih, je slog tega poročanja re-
torika objektivnosti – kot da gre za absolutno, a priori veljavne, objektivne rezultate. 
Splošna zasnova, obča fi lozofi ja celote v projektu npr. Cornis-Popea in Neubauerja 
je nekako pluralistična: vsak obravnavani vozel je osvetljen z več vidikov, avtorji se 
izogibajo organskim sintezam, prisegajo na »mikrozgodovine«. Toda te mikrozgodo-
vine so nato (na primer v povzemalnih uvodih v poglavja) v bistvu obravnavane kot 
»objektivna dejstva«, sprejete so, kot da so veljavne, kot da njihovi avtorji poročajo 
objektivno resnico. Pri tem pa prav na podlagi teoretskih izhodišč, na katera prisegajo 

71 Enostransko bi bilo na primer misliti, da je internacionalizem manj Velika pripoved kot nacionali-
zem, in nekorektno, ko bi sebi pripisovali ideološko nevpletenost, ki jo drugim odrekamo. – Lyotardovska 
– čeprav je Lyotard v tem kontekstu omenjen le redko ali skoraj nikoli – pretenzija po izogibanju Velikim 
pripovedim/zgodbam je sicer hvalevredna, vprašanje pa je, ali je uresničljiva.

72 Glede tega izraza prim. Anderson 1983.

SR 4 - 2006.indd   824SR 4 - 2006.indd   824 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 825

prenovitelji, upravičeno lahko domnevamo, da pogosto obstajajo zelo različni pogledi na 
isto zadevo pri vsaj enako kompetentnih poznavalcih, ki pa pri tem projektu niso prišli 
do besede. Ob vsej teoretski avtorefl eksiji se zato tudi ta literarna zgodovina izkazuje 
za v nekem pogledu monološki projekt. Vsak prispevek razkriva le eno od mogočih 
videnj,73 in uvodne sinteze, ki lahko zaradi prej omenjenega slepega zaupanja izhajajo 
iz »napačnih« predpostavk, lahko (oziroma celo nujno) zato prihajajo do »napačnih« 
posploševanj. Tudi ta prenoviteljski projekt se od Foucaulta kritizirani »objektivni« 
zgodovini ni izognil, saj očitno predpostavlja »objektivnost« svojih sodelavcev in je 
njegova pluralnost oziroma »večperspektivnost« (Neubauer 2003: 67) predvsem posle-
dica tega, da je vsak vozel osvetljen z vidika različnih kultur ali različnih ravni analize, 
ne pa tudi z vidika različnih glasov znotraj iste kulture ali ravni analize.74

»Razkorak med teorijo in prakso« ni le praktične, ampak tudi načelne spoznavno-
teoretske narave. Teorija historiografi ji – povsem upravičeno – pripisuje (oziroma očita) 
perspektivizem. Toda vprašati se je treba, ali je sama teorija iz njega izvzeta? Zdi se, 
da ne more biti, vendar se dogaja, da prav teorija, ki historiografi ji očita odsotnost sa-
morefl eksije, tudi sama izkazuje to odsotnost. V diskurzu o problematiki zgodovine je 
ta problem nemara prvi izpostavil Habermas, ko je ugotovil, da je zavračanje Lyotar-
dovih Velikih pripovedi – npr. pripovedi/zgodbe zgodovine, kontinuitete – tudi sámo 
Velika pripoved/zgodba. To pa pomeni, da problematizira in razveljavlja sámo sebe. Ali 
potemtakem velja?75 Z drugimi besedami je mogoče to epistemološko zadrego izraziti 
takole: če je vsak diskurz, tako kot zatrjujejo teoretiki prevrednotenja historiografi je, 
perspektivističen, nujno sumljiv zaradi zavestne ali nezavedne vpetosti v interese, 
ideologije, razmerja moči, estetske, etične, religiozne itn. preference, potem seveda 
to velja tudi za prenoviteljski diskurz. Teorija, ki ugotavlja splošno suspektnost teo-
retskih in sploh vseh diskurzov (npr. historiografi je), je seveda, ravno če je veljavna, 
tudi sama suspektna. – Čeprav je vabljivo, se tu ne morem ukvarjati z logiškim vidikom 
tega paradoksa; pokazati želim le, kako si prav misel o nujnosti radikalnega prevrata 
v (npr. literarnem) zgodovinopisju sama jemlje pravico do tako izključujočne zahteve. 
Ker je namreč (če seveda veljajo Foucaulteve teze, na katere se sklicujejo prenovitelji) 
tako kot vsak diskurz tudi sama vpletena v interesna razmerja in razmerja moči, vedno 
uveljavlja le parcialne interese in moč, ne zastopa pa v resnici nečesa povsem nevtralno 
»resničnega« in »objektivnega«. Najmanj, kar taka misel nujno mora narediti, je, da 
– kot to zahteva od vsakega diskurza – refl ektira sámo sebe. In ko to stori, je največ, 
kar lahko naredi, to, da predlaga širitev horizonta z novimi možnostmi (historiogra-
fi je). Prav nič pa je – v skladu z njo samo, z njeno lastno temeljno (pred)postavko 

73 Podobni so bili nekateri pomisleki glede domnevnega pluralizma Slovenske književnosti 3 (prim. 
Dragojevič 2002: 90).

74 Tudi sami vozli so končno, naj gre na pogled za še tako samoumevno objektivne mejnike, v bistvu 
»določeni«, konstruirani; a s tem, ko nosijo sintetično celoto te literarne zgodovine, delujejo kot ogrodje, 
ki naj bi presegalo ideološko konstrukcijo in bilo torej nekako – »objektivno«. – Zanimivo je, da Neubauer 
podobno očita Hollierjevi francoski zgodovini, da je v bistvu pozitivistična (Neubauer 2003: 67), oba s 
Cornis-Popeom pa Hollierju zamerita tudi »arbitrarno selekcijo« (Cornis-Pope/Neubauer 2003: 33) avtorjev 
prispevkov, pri tem pa te kritične osti ne uspeta obrniti tudi na svoj projekt.

75 Z znamenito sintagmo iz ene zgodnejših knjig Tineta Hribarja: resnica o resnici je, da resnice ni. Če 
resnice ni, potem seveda tudi tale resnica, ki to zatrjuje – očitno gre za paradoks lažnivca – ne drži.

SR 4 - 2006.indd   825SR 4 - 2006.indd   825 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


826 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

– ne legitimizira za izrekanje sodb o bolj ali manj »pravih«, »primernih«, »resničnih« 
konceptih zgodovine. Ravno misel, ki vse relativizira, bi morala pristati tudi na svojo 
lastno relativnost ter se vesti manj izključujočno; predvsem ne bi smela živeti v iluziji, 
da je sama imuna na diskurz Velikih pripovedi.

Za literarne zgodovine

Problematika literarne zgodovine (pa tudi zgodovine nasploh) je kompleksna, kom-
pleksna je tudi problematika njene prenove. Ta se bo (prav z zgodovinsko nujnostjo) 
dogajala, če njeno nujnost uvidimo ali ne. Od tega, kako se je lotimo, pa je odvisno, 
kakšen bo njen rezultat.

Vsekakor bi bilo koristno, ko bi prenova upoštevala zapletenost področja, ki se ga 
loteva, in ne bi preveč nerefl ektirano zamahovala z udarnimi prenoviteljskimi gesli. 
Tudi ideje, ki so se ob svojem nastanku zdele prepričljive in absolutno veljavne, je 
treba vsestransko pretresti glede njihove veljavnosti. Če dam značilen primer: že pred 
desetletji se je na področju literarne zgodovine zgodil oster napad na literarni kanon, 
češ: tradicionalna literarna zgodovina je forsirala kanon, vse nekanonsko pa prezirala, 
zato so njeni rezultati neveljavni; kanon se je formiral z interesi moči vladajoče elite, 
zdaj pa je čas za poravnavo krivic in vzpostavitev »resničnih razmerij«. – Čeprav ni 
nobenega dvoma, da je pri oblikovanju kanona vedno dejaven nekakšen interes in da 
so nekatere avtorice ali avtorji po krivici izpuščeni iz kanona, je problematika literar-
nega kanona vendarle kompleksnejša, kot kažejo najskrajnejša stališča do njega. Na 
primer: zgolj teoretsko prepričljiva, ne pa tudi dejansko dokazana je (v precejšnji meri 
ideološka) predpostavka, da kanon zrcali razmerja moči in so ga vzpostavile vladajoče 
družbene elite, da bi uveljavile svoje interese. Willie van Peer je s sistemsko empirično, 
preštevno računalniško metodo na primeru Shakespeara dokazal, da to nikakor ne 
drži nujno (van Peer 1999). In že bežen pogled na vrh slovenskega literarnega kanona 
(Prešeren, Cankar, Kosovel, Grum, Strniša, Zajc, Kovačič) najbrž dovolj zgovorno 
pokaže, da zadeva vendarle ni tako preprosta in premočrtna.

Pri pretresu nekaterih prenoviteljskih gesel glede literarne zgodovine sem skušal 
pokazati, da sicer povsem upravičeno kažejo na nekatere slabosti tradicionalnega 
literarnega zgodovinopisja, da pa obenem, če jih absolutiziramo in ne upoštevamo 
kompleksnosti problema, na katerega nakazujejo, vodijo v novo teoretsko enoumje, 
ne dosti drugačno od tistega, ki ga izrecno preganjajo.

Prav ta absolutizacija in nekritično ter nerefl ektirano posnemanje teh gesel so 
razlog za nekakšen paradoks, da se je »gibanja za demokratizacijo literarne zgodo-
vine« oprijel diskurz izključujočnosti, čeprav bi po sami prenoviteljski logiki moral 
pravzaprav prevladati diskurz strpnosti, dopuščanja sobivanja. Vendar tega diskurza 
pogosto ni, izriva pa ga ne le včasih preveč aktivistična prenoviteljska vnema, temveč 
tudi povsem preprosto osredotočanje na zgolj nekatere možnosti prenove literarne 
zgodovine in neupoštevanje drugih, ki prav tako izrecno nasprotujejo zastarelim lite-
rarnozgodovinskim modelom in jih skušajo nadgraditi. Tako je na primer ne le pri 
prenoviteljskih projektih v okviru Mednarodne zveze za primerjalno književnost, 
temveč tudi pri slovenski diskusiji o krizi literarne zgodovine pogrešati nekoliko širši 
diapazon možnosti novega literarnega zgodovinopisja, saj praviloma na eni strani stoji 

SR 4 - 2006.indd   826SR 4 - 2006.indd   826 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 827

povsem nesporno za vse že davno preživela »nacionalistična« literarna zgodovina, na 
drugi pa (amerikocentrična) de(kon?)strukcija »tradicionalne« literarne zgodovine, 
očitno izenačene z nacionalistično. Pa vendar je bilo v zadnjih desetletjih kar nekaj 
poskusov vzpostavitve drugačne literarne zgodovine. Če jih naštejem le nekaj: na pod-
lagi prenovljene duhovne zgodovine vzpostavljena primerjalna literarna zgodovina, 
kot jo prakticira Kos; iz historične poetike Veselovskega76 izhajajoči poskusi primer-
jalne poetike, ki sta jih v komparativistiki mnogo pozneje po svoje povzela tudi René 
Étiemble in Earl Miner; izrecno prenoviteljsko zasnovan literarnozgodovinski koncept 
medliterarnosti, kot ga je razvil Dioniz Ďurišin, itn.77

Vsaj na primer za slovensko refl eksijo o literarni zgodovini (enako pa velja za vsako 
evropsko) bi bilo prav, ko bi preve(t)rila tudi te druge možnosti že zaradi ustaljenih 
pravil znanstvenega diskurza, pa tudi iz nekega drugega razloga. Koncept literarne 
zgodovine je odvisen ne le od vsakokratne literature same, ampak tudi od družbene in 
zgodovinske vloge literature v dani kulturi.78 Evropa, kjer je literatura že od antike naprej 
igrala pomembno kulturno vlogo ter je bistveno prispevala k nacionalni (samo)zavesti 
in oblikovanju te ne le pri malih narodih, je povsem logično mnogo bolj vezana na 
tradicijo, kanon itn. kot npr. Amerika, ki za to nima enako tehtnega razloga.79 Ravno v 
duhu pluralizma/relativizma/konstruktivizma bi bilo treba upoštevati tudi te kulturno 
specifi čne razlike in razumeti, da v evropski kulturi vez s tradicijo ne more biti povsem 
radikalno pretrgana, tudi pri novih konceptih literarne zgodovine ne.80

To nenazadnje vendarle upoštevajo tudi pri obeh novih primerjalnih zgodovinah 
literarnih kultur. Čeprav sta del istega projekta in sta zasnovani na sorodni metodološki 
podlagi, so v njunem konceptu tudi nekatere razlike, za katere se zdi, da so pogojene 
prav s kulturnim kontekstom. Medtem ko se primerjalna zgodovina literarnih kultur 
Latinske Amerike s široko kontekstualizacijo delno približuje družbenim vedam in 
kulturnim študijam, se njena srednje-vzhodnoevropska sopotnica izrecno distancira od 
te usmeritve in mnogo bolj poudarja osredotočenost na samo literaturo.81

76 Gl. Веселовский 2004.
77 Zanimivo, a po svoje indikativno, je, da na vse tri opozarja Strutz, slovenski raziskovalci pa jih ne 

upoštevajo (značilen je v tem pogledu izpust interliterarnosti z Dolinarjevega seznama, na katerem so sicer 
intertekstualnost, interlingvalnost, interkulturnost, interregionalnost; Dolinar 2003a: 14). To je vendarle 
nekoliko presenetljivo, saj so nekateri med njimi zelo odmevni v sodobni komparativistiki, tudi v okviru 
diskurza o krizi in nujnosti spremembe literarne vede, primerjalne književnosti in literarne zgodovine, npr. 
na Hrvaškem, kjer medliterarni model literarne zgodovine razvija Zvonko Kovač (in celo spodbuja k sode-
lovanju strokovnjake za slovensko književnost; gl. Kovač 2001), v Italiji, na komparativistično izjemno 
agilni in vplivni Sapinezi z Armandom Gniscijem in Franco Sinopoli na čelu, ali seveda na Slovaškem, od 
koder izvira projekt medliterarnosti, ki je netradicionalen in literarnozgodovinski.

78 Glede na to, da je eno osrednjih prenoviteljskih gesel tudi kontekstualizacija literarne zgodovine, se 
bodo vsaj prenovitelji s tem gotovo strinjali.

79 Podobno, kot je npr. zgodovina Latinske Amerike z vidika kolonizatorja povsem drugačna kot z vidika 
koloniziranca, je tudi literarna zgodovina z vidika Evrope drugačna kot z vidika ZDA. Zato mogoče sploh 
ni prav, da postavljamo zgolj ločnico zahod – ostali svet, ampak je vsekakor močna tudi ločnica Evropa 
– ZDA. – Indikativno je, da so ameriški »prenovitelji« primerjalne književnosti izrecno razumeli svoje pre-
noviteljstvo kot odpor do Evrope in njene tradicije (saj so veliki ameriški komparativisti – Wellek itn. – v 
glavnem pribežniki iz Evrope). – Indikativno je ne nazadnje tudi, da »prenoviteljsko« zgodovino francoske 
književnosti najprej izdajo Američani in šele v prevodu nato tudi Francozi.

80 Prim. tudi Dolinar 2003a: 13.
81 Prim. npr. Neubauer 2005: 113 isl.

SR 4 - 2006.indd   827SR 4 - 2006.indd   827 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


828 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

Vse to napeljuje na sklep, da bi kazalo radikalno (in tudi vrednostno zaznamovano) 
opozicijo med domnevno »staro« in domnevno »novo« literarno zgodovino vendarle 
nekoliko ublažiti. Nova literarna zgodovina, kakršna je na primer primerjalna literarna 
zgodovina Srednje in Vzhodne Evrope, gotovo ponuja alternativen pogled na literarno 
zgodovino te regije, ne le v primerjavi z nacionalno literarno zgodovino, ampak tudi 
s primerjalno Kosovega tipa; vendar le alternativo, ne pa polaščevalske nadomestitve 
stare, čeprav retorika nekaterih prenoviteljev ves čas implicira prav to. Vsaka zgodo-
vina, tako »tradicionalna« kot prenoviteljska, je v prvi vrsti utelešenje zgodovinarjeve 
perspektive; nobena perspektiva si ne bi smela lastiti edino veljavne resnice, saj vedno 
izhaja iz svojih lastnih teoretskih predpostavk in je njena »objektivnost« v veliki meri 
odvisna od veljavnosti, »objektivnosti« in trajnosti same teorije. Za to pa vemo, da 
se zelo hitro spreminja. Prostor Vzhodne-Srednje Evrope na primer je pod vplivom 
sodobnih teorij večkulturnosti res mogoče videti kot prostor zelo razpršenih identitet, 
z drugega teoretskega (ali ideološkega) vidika pa bolj kot prostor trdne identitete (po-
vezane npr. z dejstvom, da je šlo pri različnih narodih za podobno politično usodo; tak 
bi bil lahko pogled z vidika Ďurišinovih posebnih medliterarnih skupnosti); povsem 
jasno je, da bosta literarni zgodovini, ki izhajata iz tako različne vnaprejšnje ideološke 
perspektive, različni. Enako jasno pa se zdi, da se v tej različnosti ne izključujeta, 
temveč nujno dopolnjujeta.

Do podobnih sklepov konec koncev v zadnjem obdobju prihajajo tudi najbolj sá-
morefl ektirani prenovitelji. Kot ugotavlja Valdés, celo tradicionalne literarne zgodovi-
ne ne moremo in ne smemo zavreči, saj je tudi sama del zgodovine: »Te kontinuitete 
interpretiranja ne moremo ne prezreti ne ji zgolj nasprotovati; v njej moramo videti 
utemeljitveno preteklost literarne kulture« (Valdés 2002: 68).82 Linda Hutcheon meni, 
da potrebujemo več (novih) alternativnih načinov pripovedi o zgodovini literature (saj 
seveda ni vseobsegajočega načina, ki bi zajemal vse perspektive ter vse ideološke, 
nazorske ter identitetne itn. vidike, s katerih je mogoče videti literarno zgodovino) 
(Hutcheon 2002: 31), Cornis-Pope in Neubauer pa poudarjata: »Normalno je, da ima-
mo pri pisanju literarnih zgodovin med seboj tekmujoče paradigme« (Cornis-Pope/
Neubauer 2002: 33).

Nemara bi zvenelo preveč postmodernistično, če bi rekli, da ni nič novega pod son-
cem in da tudi deklarirano nove ideje o literarni zgodovini sploh niso tako zelo nove;83 
vsekakor pa drži, da najnovejši pogledi na literarno zgodovino ne v teoriji ne v praksi 
ne odpravljajo povsem zadrege, s katerimi se literarna zgodovina spopada že lep čas. 
Zato odločne zahteve po radikalni zamenjavi paradigme v literarnem zgodovinopisju 
ali celo po odpravi literarne zgodovine niso v celoti upravičene oziroma vsaj ne do 
kraja premišljene.84 Primerneje se zdi odpiranje tega področja različnim vsebinskim, 

82 Prim. tudi Pospíšil 2003: 142: »Nujno je ohraniti vsaj nekatere dele tradicionalnih klasičnih modelov«.
83 Ivo Pospíšil meni, da v literarni zgodovini ni zares novih metod, ampak so »nove« ponavadi preoblečene 

stare (Pospíšil 2003: 150). Če pogledamo na primer literarnozgodovinske poskuse bratov Schlegel, zlasti 
v spisih Friedricha, ki se je zavzemal za fragmentarnost, nelinearnost in neteleološkost, težko spregledamo 
predhodništvo prenoviteljski literarni zgodovini; nekatere prenoviteljske ideje sta v Teoriji literature v 
poglavju o literarni zgodovini nakazovala tudi Wellek in Warren.

84 Ni naključje, da Foucault, kot ugotavljajo celo njegovi učenci, sam ni mogel napisati zgodovine v 
skladu s svojo lastno teorijo.

SR 4 - 2006.indd   828SR 4 - 2006.indd   828 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 829

metodološkim in ideološkim vidikom. Zavest o prenovi literarne zgodovine danes bi 
verjetno morala v prvi vrsti biti zavest o pluralizmu perspektiv.85

LITERATURA

Benedict ANDERSON, 1983: Imagined Communities. Refl ections on the Origin and Spread of 

Nationalism. London: Verso.
Fernando Cabo ASEGUINOLAZA, 2003: Geography and Literature: On a Comparative History of 

the Literatures in the Iberian Peninsula. Neohelicon XXX/2003, 1. 117–125.
Ernst BEHLER, 1992: Concepts of History in the Comparative Literary History of the Schlegel 

Brothers. V: Comparative Literary History as Discourse. 23–40.
Vladimir BITI, 1998: Periodization as a Technique of Cultural Identifi cation. Arcadia 33/1998, 

1. 182–189.
Vladimir BITI, 2003: Im Namen des ganz Anderen. V: Kako pisati literarno zgodovino danes? 

81–96.
Marshall BROWN, 2003: Rethinking the Scale of Literary History. Neohelicon XXX/2003, 1. 

127–136.
Daniel F. CHAMBERLAIN, 2003: Introduction. Neohelicon XXX/2003, 1. 9–11.
Roger CHARTIER, 1995: Zgodovina danes. Dvomi, izzivi, predlogi. Filozofski vestnik XVI/1995, 

1. 65–78.
Marcel CORNIS-POPE, 2003a: Transnational and Inter-national Perspectives in Post-1989 Com-

parative Literary History. Neohelicon XXX/2003, 2. 71–78.
Marcel CORNIS-POPE, 2003b: Arguments for a Cross-Cultural Literary History. Arcadia 39/2003, 

2. 389–393.
Marcel CORNIS-POPE, John Neubauer, 2002: Towards a History of the Literary Cultures in East-

Central Europe: Theoretical Refl ections. American Council of Learned Societies. ACLS 
Occasional Paper, No. 52.

Eduardo DE FARIA COUTINHO, 2003: Rewriting Latin American Literary History. Neohelicon 
XXX/2003, 1. 103–108.

Darko DOLINAR, Marko JUVAN, ur., 2003: Kako pisati literarno zgodovino danes? Ljubljana: 
ZRC SAZU.

Darko DOLINAR, 2003a: Uvod. V: Kako pisati literarno zgodovino danes? 9–14.
Darko DOLINAR, 2003b: Literarna zgodovina in njeni bralci. V: Kako pisati literarno zgodovino 

danes? 123–138.
Dražen DRAGOJEVIČ, 2002: Kjer se lomijo kopja. Literatura XIII/2001, 123/124. 85–90.
Gerald GILLESPIE, 2003: Comparative Literary History as an Elitist Metanarrative. Neohelicon 

XXX/2003, 2. 59–64.
Stephen GREENBLATT, 2002: Racial Memory and Literary History. V: Rethinking Literary Hi-

story. 50–62.

85 Ta sklep, naravnan predvsem proti presenetljivi izključujočnosti nekaterih razprav o prenovi literarnega 
zgodovinopisja, pa se mi zdi šele izhodišče za tehten premislek o literarni zgodovini danes. Pravi problem 
(literarne) zgodovine danes utegne prej biti problem ločevanja med večperspektivnostjo ter na drugi strani 
relativizmom, poljubnostjo, diletantizmom. Gre za hermenevtični problem, in zlasti Valdés postavlja z opi-
ranjem na hermenevtiko v tem pogledu prava vprašanja. Zaveda se, da obstoj zgodovinskega »dogodka« ne 
more biti vprašljiv, vprašljivo je vprašanje njegove interpretacije. Hermenevtiko še čaka zahtevna naloga, 
kako se čim bolj približati samemu dogodku in ga razmejiti od (na sebi sicer neizogibnega) konstruktivizma 
oziroma perspektivizma interpretacije. Sam Valdés se tega (dovolj logično) loteva z vidika recepcije, vendar 
pri tem polagoma zdrsne od hermenevtike (od samega literarnega »dejstva« kot »dogodka«) v bližino socio-
logije in kulturologije (v analizo predvsem mnogoterih oblik njegove recepcije in pogojev zanjo).

SR 4 - 2006.indd   829SR 4 - 2006.indd   829 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


830 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

Péter HAJDU, 2003: Story Cycles as a Challenge to Literary History. Neohelicon XXX/2003, 2. 
49–57.

Linda HUTCHEON, Mario J. Valdés, ur., 2002: Rethinking Literary History. A Dialogue on Theory. 
Edited by Linda Hutcheon and Mario J. Valdés. Oxford: Oxford University Press.

Linda HUTCHEON, 2002: Rethinking the National Model. V: Rethinking Literary History. 3–49.
Linda HUTCHEON, 2003: Postcolonial Witnessing – And Beyond. Rethinking Literary History 

Today. Neohelicon XXX/2003, 1. 13–30.
Marko JUVAN, 2003: O usodi velikega žanra. V: Kako pisati literarno zgodovino danes? 17–50.
György C. KÁLMAN, 2003: Marginal Characters of (Literary Hi)story: The Popular, the Avant-

garde, the Subcultural in Totalizing Literary Historical Narratives. Neohelicon XXX/2003, 
2. 41–47.

Hans KELLNER, 1995: Narativnost v zgodovini: poststrukturalizem in po njem. Filozofski vest-
nik XVI/1995, 1. 21–52.

Evald KOREN, 1997: Literarna zgodovina med tradicionalno sklenjeno pripovedjo in virtualno 
sestavljanko. Primerjalna književnost 20/1997, 1. 85–94.

Alenka KORON, 2003: Spet najdeni čas? K vprašanju pripovedi v literarnem zgodovinopisju. V: 
Kako pisati literarno zgodovino danes? 245–274.

Janko KOS, 2002: Uvod v historično-tipološko sistematiko literarnega razvoja. Primerjalna 
književnost 25/2002, 2. 1–21.

Janko KOS, 2003: Stari in novi modeli literarne zgodovine. V: Kako pisati literarno zgodovino 
danes? 51–60.

Zvonko KOVAČ. 2001: Poredbena i/ili interkulturna povijest književnosti. Zagreb: Hrvatsko 
fi lološko društvo. (Biblioteka Književna smotra)

Lado KRALJ, 2002: Kako pisati nacionalno zgodovino danes? Primerjalna književnost 25/2002, 
1. 96–104.

Lado KRALJ, 2003: Literarna zgodovina: bolj fi kcija kot znanost. V: Kako pisati literarno zgo-
dovino danes? 61–70.

Eva KUSHNER, 2003: Towards an Experimental View of Literary History. Neoxelicon XXX/2003, 
2. 33–39.

Dominick LA CAPRA, ur., 1988: Geschichte denken. Neubestimmung und Perspektiven moder-
ner europäischer Geistesgeschichte. Frankfurt na Majni: Fischer Taschenbuch Verlag. (Fi-
scher Wissenschaft; 2480)

Oto LUTHAR, 1995: Modeli (kulturne) zgodovine. Filozofski vestnik XVI/1995, 1. 7–8.
Vanesa MATAJC, 1995: Ecce Homo: Janko Kos: Neznani Prešeren. Literatura 7/1995, 44. 95–98.
Vanesa MATAJC, 2004: Literarnozgodovinski pojmovnik za literaturo moderne: revizija in nekaj 

predlogov. Primerjalna književnost 27/2004, 2. 61–81.
Walter MOSER, 1998: Literatur- und Kulturwissenschaft: Eine neue Dynamik. Arcadia 33/1998, 

2. 265–284.
John NEUBAUER, 2003: Ungleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen Or Literary History with Mul-

tiple Timelines. Neohelicon XXX/2003, 2. 65–70.
John NEUBAUER, 2005: Comparative Literary Histories? V: Comparative Literature in an Age of 

Multiculturalism. Volume I of the Proceedings of the XVIth Congress of the International 
Comaparative Literature Association Transitions and Transgressions in an Age of Multi-
culturalism, University of South Africa, Pretoria, 13–19 August 2000. Edited by Reingard 
Nethersole. General editor Ina Gräbe. Pretoria: Unisa Press. 109–117.

Enrique PÉREZ-CASTILLO, 2003: History, Historicity and the Self. Neohelicon XXX/2003, 1. 
43–48.

Ivo POSPÍŠIL, 2003: Literary History, Poststructuralism, Dilettantism and Area Studies. V: Kako 
pisati literarno zgodovino danes? 141–157.

Ирина ПРОХОРОВА, 2003: Приглашение к спору. Нoвoe литературное oбoзрение 59/2003, 
1. Специалний выпуск. Другие истории литературы. 8–9.

SR 4 - 2006.indd   830SR 4 - 2006.indd   830 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tomo Virk, Aporije literarne zgodovine danes 831

Karen-Margarethe SIMONSEN, 1999: Frames of Literary History: Information and Knowledge. 
Arcadia 34/1999, 2. 398–407.

Hans-Peter SÖDER, 2003: The return of cultural history? ‘Literary’ historiography from Nietz-
sche to Hayden White. History of European Ideas 2003, 29. 73–84.

Janez STRUTZ, 2003: Dialog, Polyphonie und System. Zur Problematik einer Geschichte der 
»kleinen Literaturen« im Alpen-Adria-Raum. V: Kako pisati literarno zgodovino danes? 
287–317.

Mihály SZEGEDY-MASZÁK, 2003: Keywords in Literary History. Neohelicon XXX/2003, 2. 
15–23.

Jola ŠKULJ, 2003: Modernistična literatura in spreminjanje paradigme literarne zgodovine. V: 
Kako pisati literarno zgodovino danes? 227–243.

Теория литературы. Том IV. Литературный процес, 2001. Москва: ИМЛИ РАН.
Ю. Н. ТЫНЯНОВ, 2002: Литературная еволюция. Москва: Aграф.
Mario J. VALDÉS, Daniel JAVITCH, A. OWEN ALDRIDGE, ur., 1992: Comparative Literary History 

as Discourse. In Honor of Anna Balakian. Bern etc.: Peter Lang. 
Mario J. VALDÉS, Linda HUTCHEON, 1995: Rethinking Literary History – Comparatively. Ame-

rican Council of Learned Societies. Occasional Paper, No. 27.
Mario J. VALDÉS 1998: Answering Foucault. Notes on Modes of Order in the Cultural World 

and the Making of History. Arcadia 33/1998, 1. 109–128.
Mario J. VALDÉS, 2002: Rethinking the History of Literary History. V: Rethinking Literary Hi-

story. 63–115.
Mario J. VALDÉS 2003: Comparative Literary History, Theory and Practice: John Neubauer’s 

Contribution. Arcadia 39/2003, 2. 394–398.
Willie VAN PEER, 1999: Ali – ali? Ideologija in estetska kakovost v književni kanonizaciji. Pri-

merjalna književnost 22/1999, 1. 1–17.
A. H. ВЕСЕЛОВСКИЙ, 2004: Историческая поетика. Москва: УРСС.
Tomo VIRK, 1989a: Postmoderna in problem zgodovine. Literatura 1/1989, 2. 99–106.
Tomo VIRK, 1989b: Duhovna zgodovina. Ljubljana: DZS, SAZU. (Literarni leksikon; 35)
Tomo VIRK, 2000: Strah pred naivnostjo. Poetika postmodernistične proze. Ljubljana: LUD 

Literatura. (Novi pristopi)

SUMMARY

The study treats the topical discussions about the necessity and possibilities to renew literary 
history. Its basic viewpoint is that a re-examination of the methodological points of departure 
(like in any change of the scholarly paradigm) is not only welcome, but also necessary. At the 
same time it attempts to point out the complexity of the new theoretical concepts and recom-
mends caution in introducing them in the practice of literary history. Among the new theoretical 
initiatives it examines particularly carefully the concepts of linearity, continuity, teleology, the 
grand narrative, narrativeness and attempts to shed light on them from as many different angles 
as possible. In particular it points out the seemingly insurmountable differences between the 
theory and practice of literary history, which has been noticed by other scholars studying this 
topic. The author briefl y surveys the most referential attempts of new (comparative) literary 
histories and points out their advantages and disadvantages. In the conclusion he maintains that 
excessive restriction of literary history to the confi nes of theoretical (even if the latest) molds 
is not productive and he suggests opening of the fi eld for (ideologically and methodologically) 
diverse and pluralistic attempts of literary historiography.

SR 4 - 2006.indd   831SR 4 - 2006.indd   831 7.2.2007   11:10:567.2.2007   11:10:56

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


832 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

SR 4 - 2006.indd   832SR 4 - 2006.indd   832 7.2.2007   11:10:577.2.2007   11:10:57

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_25.pdf | DOST. 08/01/26 19.33

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

