
Janez Vrečko, Problem (himnične) tragedije pri Slovencih  609UDK 821.163.6.09–2
Janez Vrečko

Filozofska fakulteta v Ljubljani

PROBLEM (HIMNIČNE) TRAGEDIJE PRI SLOVENCIH

Razprava se ukvarja s problemom konca tragedije in povezuje Mrakovo himnično tragedijo 
z aristotelovsko predtragično dramo, ki vzpostavlja enotnost publike in teksta in izenačuje 
anagnosrisis s teofanijo.

The article discusses the end of tragedy and connects Mrak’s hymnal tragedy with the 
Aristotelian pre-tragic drama, which establishes the unity of the public and the text and equates 
anagnorisis with teophania.

Ključne besede: tragedija, himnična tragedija, prepoznanje, ciklično, tragična smrt, smrt 
tragedije, zgodovinska avantgarda, živa umetnina

Key words: tragedy, hymnal tragedy, recognition, cyclical, tragic death, death of tragedy, 
historical avant-garde, living piece of art

Skoraj sto let pred Steinerjevo knjigo Smrt tragedije je to temo načel že Nietzsche, 
ki je v nasprotju z naslovom svojega dela o Rojstvu tragedije iz duha glasbe govoril 
prav o njeni smrti in s tem odprl krog vprašanj, ki so bila latentna že vse od antike in 
jih je moderna Evropa znova doživela kot svoj problem. Od Nietzscheja dalje je po-
stalo modno govoriti predvsem in samo o »smrti tragedije«. Po Steinerjevem mnenju 
je tragedija mrtva, ker je tista »forma umetnosti, ki zahteva neznosno breme božje 
navzočnosti« (Steiner 2002:222). Vprašanje o možnostih tragedije v današnjem času, 
kjer je ta čas določen z letnico 1750, ko se je vzpostavil pojem umetnosti in literature, 
kakor ga razumemo še danes, je vprašanje, ki s svojo težo dokazuje, da se še zmeraj 
zavedamo velikega pomena atiške tragedije. Naš namen bo, da bomo skušali pokazati 
veliko izgubo, ki nas je doletela s koncem atiške tragedije, vendar bomo bolj kot to 
skušali razumeti to izgubo in preveriti, ali se tragedija vendarle ni ohranila tudi v naš čas.

I

Smrt tragedije je tesno povezana z njenim nastankom, kar nas pelje nazaj k epu, 
saj se tragedija lahko pojavi šele na pogorišču epa, hkrati pa nas smrt tragedije sooča 
z nastankom grškega romana, ki v 2. stol. pr. n. š. zamenjal propadlo tragedijo. Če se 
je v epu tragika še prikrivala, ker se je o njej ob pomoči navdihovalskih muz pelo in 
pripovedovalo, se je v tragediji kot scenski umetnosti povsem postavila v ospredje in 
postala očitna. Zanjo so Grki celo zgradili skeno – sceno v svojih veličastnih gledaliških 
orkestrah. Že Ajshil, predvsem pa Sofoklej in Evripid so se povrnili k izvornemu homer-
skemu pesimizmu in s tem potrdili, da se Homer v svoji kritiki mita in svoji pesniški 
svobodi, ki je dodobra načela mitsko monolitnost in njegovo religiozno nedotakljivost, 
ni predajal naključju in se s tem motil. Njegov Ahil je tragični lik, ki zgolj po naključju 
še živi v epu, ker se herojska tragedija še ni rodila.

SR 4 - 2006.indd   609SR 4 - 2006.indd   609 7.2.2007   11:10:237.2.2007   11:10:23

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


610 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

Na teh temeljih se je dogodil čudež sredi »grškega čudeža«, rojstvo tragedije pa tudi 
njena smrt. Za približni začetek tega čudeža imamo letnico 480 pr. n. š., datum bitke 
pri Salamini, ki je bila osem let pred uprizoritvijo Ajshilovih Peržanov, za defi nitivni 
konec pa uprizoritev Evripidovih Bakh sto let kasneje. Kratek čas za tragedijo, veliko 
obdobje za človekovo ustvarjalnost. 

Nekateri pa se vendarle ne strinjajo, da bi tragedija obstajala samo v antiki, saj se 
po njihovem mnenju tragedija ponovi še večkrat v evropski zgodovini. Še več, kar 
eshatološko pričakujejo njeno ponovno rojstvo v modernih časih. Tako se je na začetku 
20.stol. Borisu Ejhenbaumu dozdevalo, da bodočnost literature ni v liriki ali v romanu, 
ampak prav v tragediji. intimne forme so izgubile svojo moč, moderni časi pa kažejo 
potrebo po vzvišenih formah, po močnih besedah. Po Ejhenbaumu je problem samo v 
tem, da je tragedija našla svoje zatočišče v kinematografu, kjer so zapletene vsebine 
dogajajo v tihoti pred molčečim gledalcem. Vendar bo prišel čas, ko si bo ta gledalec 
zaželel besede.(Ejhenbaum 1972: 49)). Osupljivo točnost te Ejhenbaumove slutnje 
potrjujejo velike fi lmske stvaritve, v najnovejšem času predvsem dela režiserja Larsa 
von Trierja. 

Tudi Northrop Frye se sprašuje, ali so Shakespearove mračne igre vendarle tragedije, 
ali tudi Racinova in Corneillova dela v nas zbujajo strah in sočutje? Frye v sorodnosti 
antike, renesanse in klasicizma ne vidi naključja, saj sta bili obe razdobji, tako tisto 
v antiki kot to v moderni Evropi hkrati tudi čas razcveta znanosti, s tem pa dvoma o 
bogovih in kar se da kritičnega razmerja do preteklosti (gl. Frye 1957). 

Tudi Camus vidi vsaj dva razloga, da si zastavi vprašanje o moderni tragediji. »Prvi 
razlog je v tem, da se velika razdobja moderne tragične umetnosti zgodovinsko pokri-
vajo s prelomnimi časi, v katerih je /.../ bodočnost nekega naroda negotova, sedanjost 
pa dramatična. Med drugim se je Ajshil vojskoval v dveh vojnah, Shakespeare pa je bil 
priča celi vrsti strahot. Oba sta torej živela na robu nevarnega preobrata v zgodovini 
zahodne civilizacije. Skratka,« sklepa Camus, »zelo lahko je ugotoviti, da v trideset-
stoletnem razvoju zahodnih ljudstev obstajata samo dve razdobji tragične umetnosti, 
ki sta enako časovno in prostorsko omejeni. Prvo, grško razdobje je skrajno enotno in 
traja samo sto let, od Ajshila do Evripida. Drugo traja komaj nekaj dlje in cvete v so-
sednjih deželah na samem robu zahodne Evrope« (Camus 1975: 386). Po Camusovem 
mnenju smo posvečali veliko premalo pozornosti dejstvu, da čudežni razcvet elizabe-
tinske tragedije, tragedije španskega zlatega veka in francoske klasicistične tragedije 
sodijo skoraj v isti čas. Med Shakespearom in Racinom je manjša časovna razlika kot 
med Ajshilom in Evripidom. V obeh primerih, v antiki in na začetku modernega sve-
ta, pa gre po Camusovem mnenju za podobne pojave: za prehod od kozmične misli 
in globoke prežetosti z božanskim in svetim k načinu mišljenja, v katerega osnovi je 
individualistična in racionalistična refl eksija. Gibanje, ki vodi od Ajshila k Evripidu, 
je v temelju podobno tistemu od predsokratičnih mislecev k samemu Sokratu (Sokrat, 
ki je preziral tragedijo, je imel Evripida za izjemo). Tako od Shakespeara do Corneil-
la prehajamo od mračnih in skrivnostnih sil še vedno srednjega veka k univerzumu 
potrjenih osebnih vrednot, utemeljenih na človeški volji in razumu (skoraj vse raci-
novske žrtve so žrtvovane razumu). Skratka, gre za isto gibanje, ki vodi od strastne 
srednjeveške teologije k Descartesu. V obeh primerih se individuum počasi ločuje od 

SR 4 - 2006.indd   610SR 4 - 2006.indd   610 7.2.2007   11:10:237.2.2007   11:10:23

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Problem (himnične) tragedije pri Slovencih  611

svetega telesa in se sooča s svetom strahu in pobožnosti. V obeh primerih se v delih 
nakazuje pot od obredne tragedije in kvazireligioznega praznovanja k psihološki tra-
gediji. In v obeh primerih končna zmaga individualnega razuma, v 4. stol. pr. n. š. pri 
Grkih in v 18. stol. v Evropi za več stoletij onemogoči tragično ustvarjalnost (Camus 
1975: 387). Iz tega razmišljanja napravi Camus pomemben sklep, »da se tragično 
razdobje zmeraj pokriva s časom, v katerem se človek zavedno ali nezavedno ločuje 
od starih civilizacijskih oblik, pravzaprav na silo pretrga z njimi, pri tem pa še ni našel 
neke nove oblike, ki bi mu ustrezala« (isto). Tudi po mnenju Helen Gardner »je tako v 
stari Grčiji kot v moderni Evropi propadu tragedije sledil triumf znanosti in fi lozofi je« 
(gl. Gardner: 1971).

II

Mrak kot najplodovitejši slovenski tragediograf je pisal v času, ko je bila bodočnost 
(slovenskega) naroda negotova, sedanjost pa dramatična, kar je po Camusovem mnenju 
eden od predpogojev za nastanek tragedije.

Takoj naj opozorimo, da moramo Mraka gledati v dvojni podobi, če želimo, da 
bi se nam ta zanimiva človeška in ustvarjalna osebnost prikazala v svoji celovitosti: 
najprej ga moramo videti kot enega vodilnih predstavnikov t. i. slovenske zgodovin-
ske avantgarde, nato pa še kot tragediografa, ustvarjalca do danes ne dovolj natančno 
opredeljene oblike tragedije, ki jo je sam poimenoval himnična, literarna zgodovina 
pa o njej govori kot o »krik-drami« in je pri tem pogosto žaljiva in površna. Z drugo 
besedo, Mrak se postavlja pred nas kot avantgardist in kot himnični traged, kar se zdi 
že na prvi pogled docela nezdružljivo in za literarno vedo še posebej težavno. Pokazati 
pa želimo, da ob danes že znanih dejstvih ni mogoče ločevati Mraka avantgardista od 
Mraka, himničnega trageda.

Znotraj podrobno raziskane slovenske zgodovinske avantgarde vse od kontroverz-
nega Podbevška, prek Kosovela, ki je danes nesporno ena vodilnih pesniških glav 
evropskega avantgardizma, Delaka in Černigoja, ostaja prav Mrak najmanj raziskana 
in razumljena osebnost dvajsetih let prejšnjega stoletja. Zakaj je bilo tako? 

Vprašanje, zakaj je Mraka kar naprej spregledovala literarna zgodovina, zakaj ni 
doživel več kot le dve uprizoritvi svojih del v profesionalnih gledališčih, najde svoj 
odgovor v tem, da se vse do sredine osemdesetih let pri nas ni pisalo o zgodovinski 
avantgardi, o tragediji pa po uničujočem Vidmarjevem napadu na Veroniko Deseniško 
tudi šele sredi sedemdesetih let in v najnovejšem času. Problematika, ki je je bil s 
svojim življenjem in delom zavezan Mrak, je bila torej dolgo časa za literarno vedo 
nezanimiva, čeprav po drugi strani tudi provokativna, predvsem zaradi usod, ki so jih 
doživeli slovenski avantgardisti – od čisto človeško tragične Podbevškove, Černigojeve 
in Delakove, pa do usode Kosovelove zapuščine, ki je bila za nekatere razlog, da so 
ostala vprašanja predolgo prikrita in zato nerazrešena. Mrak je imel tu podobno usodo, 
saj je bil »temeljni« tekst, njegova Obločnica, znova odkrit šele sredi osemdesetih let 
prav ob priliki prve natančnejše opredelitve pojma avantgarde in avantgarde na Slo-
venskem na mednarodnem simpoziju v Cankarjevem domu. Tega se je kot povabljenec 
ob vseh takrat še živečih avantgardistih udeležil tudi Ivan Mrak. Tako se je z analizo 

SR 4 - 2006.indd   611SR 4 - 2006.indd   611 7.2.2007   11:10:237.2.2007   11:10:23

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


612 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

Mraka avantgardista in njegovega dela lahko začelo šele po tem simpoziju, ko je bilo 
ugotovljeno, da je šlo v Obločnici za paradigmatičen tekst slovenskega avantgardizma 
(Kermavner 1987: 133), pa tudi to, da je prav Obločnica delovala in določala Mraka 
od začetka do konca njegovega ustvarjalnega življenja (prav tam: 136).

Mrak sicer ni pripadal nobeni od treh skupin slovenskih zgodovinskih avantgardi-
stov, ne Podbevškovi, ne Kosovelovi in ne Delakovi, zato ga ni mogoče opredeljevati 
po njegovi pripadnosti, ker je bil tudi tu »samotni obstranec«, pač pa so zanj odločilne 
nekatere druge konstante, ki določajo sleherno avantgardo kot denimo intermedialnost, 
prelomnost, škandalozni javni nastopi, pojav umetnika kot žive ali socialne umetnine 
itd. pa seveda tudi sami izdelki, saj je bila Obločnica delo, ki v smislu opredelitev tra-
dicionalnega umetniškega dela ni bilo nikakršno delo več, ampak kvečjemu okrušek, 
ki je deloval provokativno, revolucionarno, neakademsko, prevratno in prelomno. 
»Nasproti pobožanstvenemu slovenstvu, vezanemu na podeželje, na rože in naturo, 
postavlja Mrak – v skladu s svojo revolucionarno generacijo, urbano stališče, tehniko; 
nasproti sanjam – dejanje« (Kermavner 1987: 129). 

Če se je predvsem Kosovelu pokazalo, da na Slovenskem absoluten prelom s tra-
dicijo, Nietzschejev Bruch mit der Tradition, ne bo mogoč, je bil Mrakov prelom, ne 
oziraje se na levo in desno, vse do njegove smrti do konca radikalen. »Mrak poudarja 
meč, vojno, prelom s preteklostjo; nič tradicije. Muzej je nasprotje življenja.muzej 
mu je metaforo za smrt. Nobene škode ni, če smrt ubijemo« (Kermavner 1987: 126). 
Vendar pa je takšen samo videz. V resnici tudi Mrak pristaja na za sleherno avantgar-
do tipično duhovno revolucijo, na pot, ki ne bo krvava, ampak »bela revolucija« kot 
pri Kosovelu, saj bo samo ta prinesla Novega človeka, pisanega z veliko začetnico. In 
ta človek se bo udejanil v njegovi himnični tragediji, ki bo tako pomenil zvezo med 
radikalnim avantgardizmom in njegovo predanostjo tragiškemu pisanju.

Na tej točki pa se je zgodilo nekaj, kar postane in ostaja redkost in posebnost v 
evropski literaturi, saj se Mrak na ravni osebnega življenja v ničemer ni odpovedal 
svojim estetsko, etično in revolucionarno opredeljenim avantgardističnim stališčem, 
še zmeraj jih je živel in jih navzven dokazoval kot živa, socialna umetnina, ki je poleg 
Podbevška, Černigoja in bratov Kralj postala največja ljubljanska in slovenska zna-
menitost in je v tej svoji poziciji vztrajala vse do svoje smrti. Mrak je tako eden redkih 
avantgardistov, ki svojega početja ni razumel kot nekaj kratkotrajnega, pozerskega, 
dražljivega za  malomeščansko okolico, ampak kot poklicanost v smislu umetniškega 
po-klica, ki se mu ne more in tudi ne sme odreči. Če so v evropski protoavantgardi 
Rimbaudova, Mallarméjeva in Lautréamontova usoda paradigmatične, saj so se ustavile 
pred »neznanim«,  kot piše Rimbaud v »pismu vidca«, če so se zgodovinski avantgardisti 
večinoma predali zmernemu modernizmu in s tem izdali temeljna načela avantgarde, 
zaradi česar je Breton pripadnike svojega gibanja izključeval iz svojih vrst, je Mrak 
vztrajal v območju rimbaudovsko »neznanega« tako na ravni svoje socialne eksistence 
kot na ravni svojih specifi čnih himničnih tragedij. Če je pri Rimbaudu njegova pesniška 
eksistenca prešla od skrajno estetizirane ustvarjalnosti naravnost v afriško trgovanje z 
orožjem in v dokončen pesniški molk, je Mrak tudi po koncu svojih avantgardističnih 
prizadevanj ostajal zvest le svojemu »trgovanju s poezijo«, zavezan in vdano predan 
popolni socialni revščini za ceno svojih himničnih tragedij. Kot živa umetnina na ljub-

SR 4 - 2006.indd   612SR 4 - 2006.indd   612 7.2.2007   11:10:237.2.2007   11:10:23

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Problem (himnične) tragedije pri Slovencih  613

ljanskih ulicah je prežet s svojo avatgardistično etično zavestjo, četudi brez javnega 
odmeva, ostajal pripadnik avantgardistične »revolucije duha« in s tem Kosovelove 
»bele revolucije« in »belih barikad«.

Mrak se vse do svoje smrti ni odrekel umetniškemu eksistiranju, kakor ga je od 
ustvarjalcev zahtevala radikalna avantgarda, kljub nekaterim vabljivim ponudbam ni 
prestopil v udobje meščanskega življenje, ni se predal udobju plačanega ustvarjalca, 
ob svoji in Karlini pesniški eksistenci, ki je nikakor ni mogoče enačiti z boemstvom, 
kot to še zmeraj počne literarna zgodovina, je nadaljeval s poezijo in jo na točki, ki jo 
je prevratno spočel z Obločnico, vztrajno nadaljeval v svojih himničnih tragedijah.  

Zato se pred nas postavlja vprašanje, zakaj ne samo v tragedijah, zakaj tudi in prav 
v himničnih tragedijah, ki so Mrakova osebna iznajdba, njegovo odkritje, ki nima pri-
mere v drugih literaturah. 

Ko se je Mrak odločil, da bo svoje življenje izenačil s poezijo in poezijo z življenjem, 
kar so nekateri razumeli kot njegovo brezglavo vztrajanje v socialni bedi in boemstvu, 
je moral zasnovati tip tragedije, ki bo drugačen od klasične tragedije, ki predvsem ne bo 

sledil zakonitostim  klasicistične poetike pa tudi ne Aristotela. »Goetheju se o tragičnem 
niti sanja ne« je Mrak zapisal v dnevnikih. Danes vemo, da je s tem modelom začel že v 
Obločnici, čeprav je bila, kot že rečeno, zanj in za slovensko literaturo dolga desetletja 
zgubljena. Škandal ob njeni prvi postavitvi leta 1925 ni bil le posledica njene prevratne 
vsebine, ampak tudi njenih formalnih novosti, ki pa so vendarle temeljile v t. i. grški 
predtragični oziroma ritualni tragediji, saj naj bi po Mrakovih besedah tragedija bila 
»radostno oznanilo mladih narodov« (Dnevniki 3 2006: 309), kamor poleg »otroških« 
Grkov nedvomno spadamo tudi Slovenci. 

Mrak večkrat govori o grški tragediji, o tem, da je pahnjen v njeno naročje, da je 
prav pri njej dobil prve spodbude in da mu pomeni »nek daljni samodokaz« (isto) pri 
lastnem delu. Posebej zanimivo je pogledati, kje Mrak išče samo bistvo tragedije: je 
to bistvo v zborih, v pravilu o treh enotnostih, v neizrekljivih, mogočnih skladih njene 
mitologije, v dvorskem okolju itd.? Ali pa so to, kot pravi sam, nemara samo drugotne 
oznake grške tragedije in se njenemu bistvu približamo le tako, da jih obidemo. Šele 
tako se ji zares »najbolj gotovo in varno bližamo« (Mrak 2006: 309). Prav ta distanca 
in kritičen odnos do »tragedije nasploh« je Mraku omogočil ustvariti »res izvirno zvrst 
himnične tragedije«, ki pa nikakor ne piše sama sebi zakonov, kot ugotavlja literarna 
zgodovina (Schmidt 1998: 258), ampak se (vede ali navede) naslanja na grško ritualno 
in s tem na sleherno predtragično tragedijo. Naša misel je, da se predtragično pri Mraku 
izenačuje s himničnim. Na kakšen način?

Še preden pa odgovorimo na to vprašanje, si je treba ogledati glavne značilnosti grške 
predtragične tragedije. To pa pomeni, da Grki niso ustvarili samo tragične, herojske 
tragedije, ampak tudi predtragično ritualno tragedijo, le da se ta ni ohranila v celoti; 
njene ostanke lahko zaznamo v prvem delu nekaterih ohranjenih herojskih tragedij, npr. 
v Evripidovi Alkestis in Bakhantkah, v Sofoklovem Kralju Ojdipu, posebej pa v Ojdipu 
na Kolonu. Že samo natančno branje Aristotelove Poetike pokaže, da je Stagirčan, ki 
je še imel priliko analizirati okrog tisoč petsto tragedij, poznal dve obliki tragedije in 
med obema postavljal zelo ostro ločnico. Aristotel govori o predtragičnem, ritualnem 
izvoru tragedije; po njegovem mnenju ga je treba iskati predpevcih ditiramba, povezuje 

SR 4 - 2006.indd   613SR 4 - 2006.indd   613 7.2.2007   11:10:247.2.2007   11:10:24

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


614 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

pa jo tudi s satirsko igro, ki je bila kratka igra v šaljivem tonu in plesnem značaju. Po 
dolgem razvoju, pravi Aristotel, je šele prišlo do tragedije, ki je bila daljša, resnejša in 
v vsakdanjem jeziku. Aristotelu je torej popolnoma jasno, da je bila tragedija v svojih 
začetkih kratka šaljiva zgodba s petjem in plesom, ki so jo spočeli ekstatični pevci di-
tiramba in satirske pesnitve s peripetijo iz nesreče v srečo, torej brez tragičnih vsebin. 
Te so vstopile vanjo šele veliko pozneje, s t. i. tragičnim herojstvom, ko je postala 
tragična tragedija daljša, resnejša, brez plesa in petja in zato v vsakdanjem jeziku.To 
je bila tragedija, kakršno Aristotel pozna, tragedija zunaj mitosa, tragedija z eno samo 
možno peripetijo, s peripetijo iz sreče v nesrečo. Če torej Aristotel razlikuje med dvema 
oblikama tragedije, starejšo kratko, šaljivo-plesno in mlajšo, dolgo in resnobno-recita-
cijsko, moramo to vsekakor jemati resno.

Tudi Aristotelovi nasledniki so opazili to dvojnost, ločevali so med žalostinko v 
ritualni tragediji, ki je temeljila v ponovnem vstajenju vegetacijskega božanstva in 
žalostinko v herojski tragediji, ki je bila vseskozi tožba brezupa.

Težave, ki so povezane s srečnim, ritualnim koncem prvotne tragedije in nesrečnim 
herojskim koncem so po Steinerjevem mnenju povezane s tem, da se je izgubil glasbeni 
delež v tragediji. Podobno tudi Duvignaud govori o dveh tipih tragedij: o oratoriju in 
tragediji z upornim junakom. Če bi grška tragedija ostala v prvotni obliki, piše Duvignaud, 
če bi ostala oratorij (mi ta tip imenujemo predtragična ritualna tragedija), če bi grškim 
dramatikom ne prišlo na misel, kako prikazati upornega človeka v tistem trenutku, ko 
je ta izrabil negativno svobodo, bi se tej tragediji zgodilo to, kar je se igram NO, ki so 
(p)ostale ujetnice svoje preteklosti (Duvignaud 1973: 318). Tudi Alfred Weber govori 
o tem, da je tragedija bila najprej blizu zborovskemu epskemu lirizmu, pozneje pa je 
prerasla v zgolj resno prikazovanje herojske tragike (Weber 1959: 236). 

Pri vsem tem je treba opozoriti na  spremembo v pojmovanju časa. Ritualna trage-
dija pripada mitološkemu krožnemu času, nenehnemu kroženju dogodkov drugega za 
drugim kot večno vračanje istega, herojska tragedija pa se veže na zgodovinski čas, kjer 
je dogajanje med seboj kavzalno povezano. Na krožni, ciklični čas je vezano vse, kar 
je skrito v besedi pratein, ki pomeni enostavno delovanje in s tem  nenehno skladnost 

s kozmosom, kjer človek ponavlja dejanja z začetka sveta in si s tem zagotavlja, da 
trpljenje ni nikdar dokončno, da smrti zmeraj sledi vstajenje, da je vsak poraz izničen 
in preide v končno zmago (Eliade 1992: 105).

Na zgodovinski čas pa se veže beseda dran, na katero se sklicuje tudi Aristotel pri 
etimologiji besede dejavnost in pomeni ravnanje z odločanjem, torej človekovo svo-
bodo, s tem pa tudi muko in težo človekove odločitve in odgovornosti. Človek postane 
posnemajoče bitje in se skuša izenačiti z bogovi. Tu je trpljenje brezizhodno, po smrti 
ni vstajenja in poraz se nikdar ne more spremeniti v zmago.  Prav razlika med mimesis 
kot ponavljanjem in mimesisi kot posnemanjem je nadvse pomembna, je razlika med 
predtragično ritualno tragedijo in tragično herojsko. Ritualna mimesis je potemtakem 
ponavljanja in obnavljala prvotne ples, petje, ritem in glasbo z začetkov sveta. Počela je 
vse to za zaprti krog aktivnih udeležencev samega obreda, kjer ni obstajala ločitev med 
igralci in gledalci. Tragična mimesis pa je začela z mrtvaškim plesom na privzdignjeni 
sceni, zunaj orkestre, kjer je postala edina meja zgodovine in človeka v njej zgolj-smrt. 
Aristotelov učenec Teofrast je skladno z vsem povedanim povsem razumljivo defi niral 

SR 4 - 2006.indd   614SR 4 - 2006.indd   614 7.2.2007   11:10:247.2.2007   11:10:24

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Problem (himnične) tragedije pri Slovencih  615

tragedijo kot obrat v herojevi usodi, kot obrat od predtragičnega k tragičnemu. Poslej 
igralci niso bili več orodje v božjih rokah, ampak le še udejanjenje lastnega značaja, ki 
je bil zdaj obsojen na svobodo. Te tragedije imajo le peripetijo iz sreče v nesrečo in jih 
Aristotel imenuje lepe tragedije. Je morda v tej vrednostni opredelitvi iskati razlog, da 
zavest modernega človeka ne zmore sprejeti NO iger, kabuki teatra, pekinške opere itd. 
sja jih zaradi umanjkanja brezizhodno tragičnega ima za manjvredne dramske oblike, 
če ni celo tako, da posebej zavest modernega človeka sprejema kot estetsko vredne 
samo tiste tekste, ki se končajo nesrečno. 

Vrnimo se zdaj k naši predpostavki, da se pri Mraku himnično izenačuje s predtragičnim, 
kakor smo ga opisali zgoraj. Že svoje prvo uprizorjeno delo, Obločnico, ki se rojeva, 
Mrak podnaslovi Himna o početku slovenskega Olimpa, pozneje pa uporabi pojem 
himna še v nekaterih drugih zgodnjih dramskih delih. Vsa druga podnaslovi z imenom 
»tragedija« ali »himnična tragedija«. Poleg samostojnih tragedij ali himničnih tragedij 
je pisal še trilogije in tetralogije (npr. Trilogija Rimljanovina, Slovenska tetralogija, 
Revolucijska tetralogija).

Literarna veda je skušala ugotoviti Mrakove razloge za »himnično tragedijo« in bila 
mnenja, da je oznaka »himnična« posledica ekspresionistične mode iskanja nenavadnih 
oblik in izrazov, kasneje pa naj bi se ta oznaka približala prvotnemu literarnoteoretičnemu 
pojmu himne kot slavilne kultne pesmi. Koruza nadalje ugotavlja, da je poimenovanje 
povezano z dramatikovo idejno usmerjenostjo, ki jo označuje posebna mistika, temelječa 
na krščanskih osnovah in oplojena s študijem drugih verskih sistemov. Mrakova izpo-
ved je zato ena najbolj osebno doživetih (Koruza 1967: 734).

Kljub temu, da Mrak ni bil literarni teoretik, je vendarle treba reči, da se je natančno 
zavedal, kje, na kateri točki mora preseči klasično pojmovanje tragedije. Pri tem se je 
navezoval na svojega avantgardističnega Novega človeka, pisanega z veliko začetnico. 
To je »prerok, polbog, bog, sinteza Dioniza in Kristusa«, nastane pa »zunaj preteklih 
ljudi« in se uresniči »v aktu notranjega samospoznanja, ki je bistvo mrakovske duhov-
ne revolucije« (Kermavner 1987: 119), veže se na ničejanski titanizem, hkrati pa tudi 
na prepoznanje, ki so kot milost dana junakom v grški predtragični tragediji. Zato 
Mrakove himnične tragedije niso grajene piramidalno, zanima jih predvsem konec, 
vprašanje razrešitve in junak stremi samo k temu. In zato »Mrak začenja na najvišji 
točki običajne dramske zgradbe in to situacijo še stopnjuje – zato njegovo poimenovanje 
dejanj kot stopnjevanj ni naključno /.../ Mrak se že s prvim »stopnjevanjem« odlepi 
od realističnega konteksta ter obsedeno vrta v globine »končnoveljavne razločenosti« 
(Schmidt 1998: 255).

Cilj Mrakove tragedije je tedaj »spoznanje tragičnosti bivanja in iz tega izvirajoči 
himnični, življenje slavilni vzhit kot katarza« (Schmidt 1998: 260). Junakova smrt 
v Mrkovih himničnih tragedijah potemtakem ne more delovati tragično, to ni smrt 
kot zgolj smrt, brez možnosti vstajenja, to je smrt, ki je tu zaradi življenja, to je torej 
ritualna smrt. Smrt Mrakovih junakov ne deluje »žalno, ampak vpliva v svoji visoki 
logiki tako, da okrepi v nas zavest življenjske smotrnosti in lepote, da nam izpriča 
bistvo življenja; to so vsa dejstva, ki nas rešijo pred malenkostmi ter nam prineso 
v zavest celotnost življenja. Z eno besedo, ta dejstva morajo vplivati na nas samo 
osvobajajoče, tj. himnično« (Schmidt 1998: 260). Za to prav posebno stanje, ki zaja-

SR 4 - 2006.indd   615SR 4 - 2006.indd   615 7.2.2007   11:10:247.2.2007   11:10:24

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


616 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

me gledalca, ima Mrak še več opredelitev kot denimo: poslednji predgrobni vprašaj, 
Vidov ples, magična sila, usodno ime, številne vizije, ki mi jih je življenje potrdilo in 
mi omogočilo njih izpolnitev, goli eksistencialni kriki, najobsežnejše izkustvo, usmer-
jenost k absolutnemu itd. 

Preden dokončno odgovorimo na vprašanje o himnični tragediji, se moramo znova 
zateči k starogrški tragediji, seveda ne h katerikoli, ampak k tisti, ki jo je tudi avtor sam 
imel za svojo oporoko in jo je napisal v pozni starosti. V mislih imam Sofoklovega 
Ojdipa na Kolonu. 

Problem Ojdipa v Sofoklovem Kralju Ojdipu je problem literature in poezije, saj je 
Ojdipa pred pozabo, ki bi se zgodila z njim kot mitološkim likom, rešila prav literatura. 
Z njeno pomočjo se je Ojdip dokopal do razkritja lastne identitete, do sokratskega samo-
spoznanja. Toda, če je Ojdipa Sofoklova literatura rešila pred pozabo, pa ga ni mogla 
rešiti pred prekletstvom. Ojdip kot literarno-estetski lik je hkrati tudi tragični lik. 

Prekletstva pa se bo Ojdip rešil že spet po milosti avtorja, ko ga bo v Ojdipu na 
Kolonu znova postavil v položaj, v katerem je že bil tri dni po svojem rojstvu, pa so 
mu takrat okoliščine preprečile, da bi ritualno umrl. Sofokles je Ojdipa na Kolonu na-
pisal tik pred smrtjo, leta 406 pr, n. š. in v njem obudil predtragično ritualno tragedijo 
z juna kom, katerega smrt ne bo več tragična. Mati zemlja, ki ji je bil Ojdip dojenec 
odvzet tri dni po svojem rojstvu, ga je bila pripravljena znova sprejeti vase. Legel je k 
svoji materi zemlji, ne da bi pri tem prišlo do gnusnega incestnega razmerja. Zdaj tudi 
uboj očeta ni bil več razumljen kot očetomor, ampak kot njegov ritualni uboj. Ojdip je 
bil očiščen. Zaradi silne svetlobe pa njegove smrti ni mogel videti nihče. Sofokles se 
je torej z Ojdipom na Kolonu kar se le da oddaljil od običajnega pojmovanja tragedije 
in ustvaril himno (podč. J. V.) o Ojdipovi smrti. 

Zdaj smemo zapisati, da Mrak začenja pri Ojdipu na Kolonu, ko se loteva tragedije, 
ki ni več tragedija in je hkrati kot himnična tragedija njena nadgradnja in spomin na 
njene začetke. Mrak v svojih himničnih tragedijah sledi končnemu pobožanstvenju 
junaka, kot ga srečamo v Ojdipu na Kolonu in v Krstu pri Savici, v Don Kihotu v Kaf-
kovi noveli Sanje in drugje. Tragično kot predtragično je preneseno v krščanstvo skoz 
uzrtje očiščenja onkraj smrti. Anagnorisis kot bistven sestavni del ritualne tragedije 
je pri Mraku izhodišče njegovih prizadevanj, to pa mu omogoči »opajanje s smrtjo«, 
kjer imata prepoznanje in vstajenje enako ceno. Privzdignjena dikcija, formulirana v 
nenehnem spraševanju, omogoči Mraku preseganje ustaljenega tragičnega vzorca, kjer 
na zastavljena vprašanja ni bilo več odgovorov, himnična tragedija pa iz nenavadne 
bližine smrti, ki ni več tragična prav prek junakove usode odgovarja na maniristično 
zastavljena vprašanja. 

Mrak je živel svojo tragedijo, živel je njeno himnično poveličanje smrti, vedel je, 
o čem piše in zato v tem svojem početju vztrajal do konca. »Kot živo bitje se z zemljo 
spajam, z njo v eno prhnim. Občutek preminevanja je eden najbolj sladkih in obenem 
najbolestnejših«, beremo v enem Mrakovih zapisov (gl. Schmidt 1998: 262). Srečne smrti 
kot ritualne smrti njegovih himničnih junakov se tako pokrivajo z njegovim življenjem, 
pojmovanem kot umetniško delo. Smrt njegove življenjske družice Karle opisuje kot 
veselo, ekstatično smrt. »Poslednjo noč njenega življenja sva se kar naprej smejala kot 
dva otroka, ki sicer vesta za stvarno stanje, a si ga preigravata z nedolžnimi šalami« 

SR 4 - 2006.indd   616SR 4 - 2006.indd   616 7.2.2007   11:10:247.2.2007   11:10:24

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janez Vrečko, Problem (himnične) tragedije pri Slovencih  617

(Mrak, 1987: 74). Zanj je umrla njegova ritualna dvojnica v dobesednem pomenu besede, 
da bi sam lahko uzrl neznosno lahkotnost smrti, smrti, ki to ni. Čisto človeška žalost 
ga popade šele čez čas v obliki infarkta, in to le zaradi telesne izčrpanosti, ne pa zaradi 
žalovanja ob smrti svoje žene, kot si je to morda razlagal tedanji cvet Ljubljančanov. 
Podobno morbidno zveni tudi razlaga, da sta Mrak in njegova žena – slikarka iskala 
in tudi našla ustvarjalno spodbudo v umirajočih mačkah, čeprav po vsem povedanem 
zanju ni obstajala žalostna ali celo tragična smrt, ampak le ritualna, vesela, ekstatična, 
celo erotična. Smeh kot smrt v njuni neposredni prežetosti in bližini je znal sijajno 
upodobiti Evripid, pozneje pa tudi Bruegel in Rabelais.

Na ritualno razsežnost Mrakovih himničnih tragedij kaže tudi dejstvo, da jih je 
izvajal le pred izbrano publiko kot sta to na svojih eksperimentalnih odrih veliko pozneje 
počela Grotowski in Barba. Samo globoko nerazumevanje in nepoznavanje rituala je 
lahko slovensko literarno vedo pripeljalo do tega, da je smešila tudi to izjemno Mrakovo 
potezo. Mrakova znamenita branja lastnih del so skušala znova vzpostaviti enotnost 
publike in teksta, združiti interpreta in gledalce v eno. Zato ne preseneča Mrakova 
zaskrbljenost, s katero »je opazoval učinek svojih himničnih tragedij na svoje zveste 
poslušalce in se bal, da si pod izjemnim vtisom ne bi česa storili« (gl. Schmidt 1998: 
295). V ritualu je namreč očiščenje sočasno s trajanjem rituala in ne presega njegovih 
okvirov, kot to velja za tragično katarzo, ki dosledno nastopi po končani tragediji. 
Himničnost je tako Mrakova pritrditev bivanju, odpiranje življenju in poslušnosti smrti, 
zato nas v zvezi z Mrakom čaka še veliko dela. Mrak, njegov radikalni avantgardizem 
in njegova himnična tragedija so združeni v eno. Kot Ojdip na Kolonu je živel za smrt 
in jo erotično pričakoval, saj je v svojih številnih anagnorisis, ki jih je imenoval vizije, 
prepoznal, da trpljenje ni dokončno, da je smrt trdno zvezana s smehom in da ni pora-
zov, ki ne bi prešli v teofanijo, v predtragično, ki je starejše od tragičnega in kot tako 
izvorno. Katartičnost njegovih himničnih tragedij se zato dogaja hkrati s samim branjem 
in ne more biti zunaj njih kot v herojski tragediji. Na poslušalce deluje osvobajajoče, 
t.j. himnično. Kot je deloval netragični Ojdip na Kolonu, ki ga kot ritualno tragedijo le 
redko kdo pozna in še manj uprizarja. Kot je Ojdip na Kolonu moral umreti za Ojdipa 
iz tragedije, ker je ta prestopil prag literature, tako se Mrakovi junaki predajajo srečni 
smrti, ki je hkrati zmeraj znova smrt njihovega avtorja. Smrt in smeh se tako združujeta 
v večnem krogu, kar pa moderni človek le stežka opazi. Kot težko razume Steinerjo 
misel, da je bila tragedija možna, dokler je bila možna smrt, in da ni več mogoča, ko 
ni več smrti. Mrak je še vezan  na Steinerjevo razumevanje smrti pred smrtjo.

LITERATURA

Albert CAMUS, 1975: Sur l’avenir de la tragedie. V: M.Miočinović: Rađanje moderne književ-
nosti, Beograd 1957.

Boris EJHENBAUM, 1972: Književnost. Beograd. Nolit.
Mircea ELIADE, 1992: Kozmos in zgodovina (Mit o večnem vračanju). Ljubljana.
Notrhrop FREY, 1957: Anatomy of Criticism. Princeton.
Helen GARDNER, 1971: Religion and Literature. London.
Jean DUVIGNAUD, 1973: Les ombres colléctives (Sociologie du theatre), Paris.

SR 4 - 2006.indd   617SR 4 - 2006.indd   617 7.2.2007   11:10:247.2.2007   11:10:24

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


618 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

Taras KERMAUNER, 1987: Obločnica, ki se rojeva. V: Ivan Mrak, Obločnica, ki se rojeva. Mari-
bor. Znamenja 93.

Jože KORUZA, 1967: Slovenska književnost. Dramatika. Ljubljana.
Ivan MRAK, 2006: Dnevnik 3. Ljubljna. 
Goran SCHMIDT, 1998: Sub specie mortis. V: Ivan Mrak, Izbrano delo, Kondor 283.
George STEINER, 2002: Smrt tragedije. Ljubljana.
Alfred WEBER,1959: Das Tragische und die Geschichte. Munchen.

SUMMARY

The article discusses the issue of the end of tragedy, referring to Ejxenbaum, Frye, Camus, 
and Steiner. In Slovene drama, this question is answered by Mrak’s hymnal tragedies, which are 
tied to Mrak’s avant-garde beginnings in the mid-1920s with his Obločnica, ki se rojeva. In the 
spirit of historical avant-gardism Mrak made himself into a living piece of art, which he did not 
give up until the end of his life. He thus easily connected his ethically, aesthetically, and revo-
lutionary defi ned avant-garde New Man with the ritual, pre-tragic image of his hymnal tragedy. 
His model was evidently Sophocles’ Oedipus at Kolonos. His hymnal tragedies therefore do not 
have pyramid structure, they are mostly focused on the fulfi llment of the protagonist’s destiny 
in death, which is always ecstatic and, when recognized, connected with resurrection. Like in 
Grotowski and Baba, the rituality of Mrak’s plays retains the chamber nature, attempting to 
reunite the public and the text. Mrak confi rms Steiner’s thesis that tragedy dies as soon as there 
is no ritualistic understanding of death.

SR 4 - 2006.indd   618SR 4 - 2006.indd   618 7.2.2007   11:10:247.2.2007   11:10:24

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

