®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

UDK 821.163.6.09-2
Janez Vrecko
Filozofska fakulteta v Ljubljani

PROBLEM (HIMNICNE) TRAGEDIJE PRI SLOVENCIH

Razprava se ukvarja s problemom konca tragedije in povezuje Mrakovo himni¢no tragedijo
z aristotelovsko predtragi¢no dramo, ki vzpostavlja enotnost publike in teksta in izenacuje
anagnosrisis s teofanijo.

The article discusses the end of tragedy and connects Mrak’s hymnal tragedy with the
Aristotelian pre-tragic drama, which establishes the unity of the public and the text and equates
anagnorisis with teophania.

Kljuc¢ne besede: tragedija, himni¢na tragedija, prepoznanje, cikli¢no, tragi¢na smrt, smrt
tragedije, zgodovinska avantgarda, Ziva umetnina

Key words: tragedy, hymnal tragedy, recognition, cyclical, tragic death, death of tragedy,
historical avant-garde, living piece of art

Skoraj sto let pred Steinerjevo knjigo Smrt tragedije je to temo nacel Ze Nietzsche,

ki je v nasprotju z naslovom svojega dela o Rojstvu tragedije iz duha glasbe govoril
@ prav o njeni smrti in s tem odprl krog vprasanj, ki so bila latentna Ze vse od antike in
jih je moderna Evropa znova dozivela kot svoj problem. Od Nietzscheja dalje je po-
stalo modno govoriti predvsem in samo o »smrti tragedije«. Po Steinerjevem mnenju
je tragedija mrtva, ker je tista »forma umetnosti, ki zahteva neznosno breme bozje
navzocénosti« (Steiner 2002:222). Vprasanje o moznostih tragedije v danasnjem casu,
kjer je ta ¢as dolocen z letnico 1750, ko se je vzpostavil pojem umetnosti in literature,
kakor ga razumemo $e danes, je vprasanje, ki s svojo tezo dokazuje, da se ¢ zmeraj
zavedamo velikega pomena atiSke tragedije. Na§ namen bo, da bomo skusali pokazati
veliko izgubo, ki nas je doletela s koncem atiske tragedije, vendar bomo bolj kot to
skusali razumeti to izgubo in preveriti, ali se tragedija vendarle ni ohranila tudi v nas cas.

I

Smrt tragedije je tesno povezana z njenim nastankom, kar nas pelje nazaj k epu,
saj se tragedija lahko pojavi Sele na pogoriScu epa, hkrati pa nas smrt tragedije sooca
z nastankom grikega romana, ki v 2. stol. pr. n. §. zamenjal propadlo tragedijo. Ce se
je v epu tragika Se prikrivala, ker se je o njej ob pomoci navdihovalskih muz pelo in
pripovedovalo, se je v tragediji kot scenski umetnosti povsem postavila v ospredje in
postala o¢itna. Zanjo so Grki celo zgradili skeno — sceno v svojih velicastnih gledaliskih
orkestrah. Ze Ajshil, predvsem pa Sofoklej in Evripid so se povrnili k izvornemu homer-
skemu pesimizmu in s tem potrdili, da se Homer v svoji kritiki mita in svoji pesniski
svobodi, ki je dodobra nacela mitsko monolitnost in njegovo religiozno nedotakljivost,
ni predajal nakljucju in se s tem motil. Njegov Ahil je tragi¢ni lik, ki zgolj po nakljucju
Se zivi v epu, ker se herojska tragedija Se ni rodila.

SR 4-2006.indd 609 @ 7.2.2007 11:10:23


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

610 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

Na teh temeljih se je dogodil ¢udez sredi »grskega ¢udeza«, rojstvo tragedije pa tudi
njena smrt. Za priblizni zacetek tega ¢udeza imamo letnico 480 pr. n. §., datum bitke
pri Salamini, ki je bila osem let pred uprizoritvijo Ajshilovih Perzanov, za definitivni
konec pa uprizoritev Evripidovih Bakh sto let kasneje. Kratek ¢as za tragedijo, veliko
obdobje za ¢lovekovo ustvarjalnost.

Nekateri pa se vendarle ne strinjajo, da bi tragedija obstajala samo v antiki, saj se
po njihovem mnenju tragedija ponovi $e veckrat v evropski zgodovini. Se ve¢, kar
eshatolosko pric¢akujejo njeno ponovno rojstvo v modernih ¢asih. Tako se je na zacetku
20.stol. Borisu Ejhenbaumu dozdevalo, da bodo¢nost literature ni v liriki ali v romanu,
ampak prav v tragediji. intimne forme so izgubile svojo mo¢, moderni Casi pa kazejo
potrebo po vzvisenih formah, po mo¢nih besedah. Po Ejhenbaumu je problem samo v
tem, da je tragedija nasla svoje zatoCisce v kinematografu, kjer so zapletene vsebine
dogajajo v tihoti pred molée¢im gledalcem. Vendar bo prisel ¢as, ko si bo ta gledalec
zazelel besede.(Ejhenbaum 1972: 49)). Osupljivo to¢nost te Ejhenbaumove slutnje
potrjujejo velike filmske stvaritve, v najnovejSem ¢asu predvsem dela reziserja Larsa
von Trierja.

Tudi Northrop Frye se sprasuje, ali so Shakespearove mraé¢ne igre vendarle tragedije,
ali tudi Racinova in Corneillova dela v nas zbujajo strah in socutje? Frye v sorodnosti
antike, renesanse in klasicizma ne vidi nakljucja, saj sta bili obe razdobji, tako tisto
v antiki kot to v moderni Evropi hkrati tudi ¢as razcveta znanosti, s tem pa dvoma o

@ bogovih in kar se da kritiénega razmerja do preteklosti (gl. Frye 1957).

Tudi Camus vidi vsaj dva razloga, da si zastavi vpraSanje o moderni tragediji. »Prvi
razlog je v tem, da se velika razdobja moderne tragi¢ne umetnosti zgodovinsko pokri-
vajo s prelomnimi ¢asi, v katerih je /.../ bodo¢nost nekega naroda negotova, sedanjost
pa dramati¢na. Med drugim se je Ajshil vojskoval v dveh vojnah, Shakespeare pa je bil
prica celi vrsti strahot. Oba sta torej zivela na robu nevarnega preobrata v zgodovini
zahodne civilizacije. Skratka,« sklepa Camus, »zelo lahko je ugotoviti, da v trideset-
stoletnem razvoju zahodnih ljudstev obstajata samo dve razdobji tragi¢ne umetnosti,
ki sta enako ¢asovno in prostorsko omejeni. Prvo, grsko razdobje je skrajno enotno in
traja samo sto let, od Ajshila do Evripida. Drugo traja komaj nekaj dlje in cvete v so-
sednjih dezelah na samem robu zahodne Evrope« (Camus 1975: 386). Po Camusovem
mnenju smo posvecali veliko premalo pozornosti dejstvu, da cudezni razcvet elizabe-
tinske tragedije, tragedije Spanskega zlatega veka in francoske klasicisti¢ne tragedije
sodijo skoraj v isti ¢as. Med Shakespearom in Racinom je manjsa ¢asovna razlika kot
med Ajshilom in Evripidom. V obeh primerih, v antiki in na zacetku modernega sve-
ta, pa gre po Camusovem mnenju za podobne pojave: za prehod od kozmi¢ne misli
in globoke prezetosti z bozanskim in svetim k nac¢inu misljenja, v katerega osnovi je
individualisti¢na in racionalisti¢na refleksija. Gibanje, ki vodi od Ajshila k Evripidu,
je v temelju podobno tistemu od predsokratiénih mislecev k samemu Sokratu (Sokrat,
ki je preziral tragedijo, je imel Evripida za izjemo). Tako od Shakespeara do Corneil-
la prehajamo od mra¢nih in skrivnostnih sil e vedno srednjega veka k univerzumu
potrjenih osebnih vrednot, utemeljenih na ¢loveski volji in razumu (skoraj vse raci-
novske zrtve so Zrtvovane razumu). Skratka, gre za isto gibanje, ki vodi od strastne
srednjeveske teologije k Descartesu. V obeh primerih se individuum pocasi locuje od

SR4-2006.indd 610 @ 7.2.2007 11:10:23


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Janez Vrecko, Problem (himni¢ne) tragedije pri Slovencih 611

svetega telesa in se sooca s svetom strahu in poboznosti. V obeh primerih se v delih
nakazuje pot od obredne tragedije in kvazireligioznega praznovanja k psiholoski tra-
gediji. In v obeh primerih konéna zmaga individualnega razuma, v 4. stol. pr. n. §. pri
Grkih in v 18. stol. v Evropi za ve¢ stoletij onemogoci tragi¢no ustvarjalnost (Camus
1975: 387). 1z tega razmisljanja napravi Camus pomemben sklep, »da se tragi¢no
razdobje zmeraj pokriva s ¢asom, v katerem se ¢lovek zavedno ali nezavedno locuje
od starih civilizacijskih oblik, pravzaprav na silo pretrga z njimi, pri tem pa Se ni nasel
neke nove oblike, ki bi mu ustrezala« (isto). Tudi po mnenju Helen Gardner »je tako v
stari Gr¢iji kot v moderni Evropi propadu tragedije sledil triumf znanosti in filozofije«
(gl. Gardner: 1971).

11

Mrak kot najplodovitejsi slovenski tragediograf je pisal v ¢asu, ko je bila bodo¢nost
(slovenskega) naroda negotova, sedanjost pa dramaticna, kar je po Camusovem mnenju
eden od predpogojev za nastanek tragedije.

Takoj naj opozorimo, da moramo Mraka gledati v dvojni podobi, ¢e zelimo, da
bi se nam ta zanimiva ¢loveska in ustvarjalna osebnost prikazala v svoji celovitosti:
najprej ga moramo videti kot enega vodilnih predstavnikov t. i. slovenske zgodovin-
ske avantgarde, nato pa Se kot tragediografa, ustvarjalca do danes ne dovolj natan¢no

@ opredeljene oblike tragedije, ki jo je sam poimenoval himnicna, literarna zgodovina
pa o njej govori kot o »krik-drami« in je pri tem pogosto zaljiva in povrsna. Z drugo
besedo, Mrak se postavlja pred nas kot avantgardist in kot himni¢ni traged, kar se zdi
ze na prvi pogled docela nezdruzljivo in za literarno vedo Se posebej tezavno. Pokazati
pa zelimo, da ob danes Ze znanih dejstvih ni mogoce locevati Mraka avantgardista od
Mraka, himni¢nega trageda.

Znotraj podrobno raziskane slovenske zgodovinske avantgarde vse od kontroverz-
nega Podbevska, prek Kosovela, ki je danes nesporno ena vodilnih pesniskih glav
evropskega avantgardizma, Delaka in Cernigoja, ostaja prav Mrak najmanj raziskana
in razumljena osebnost dvajsetih let prejSnjega stoletja. Zakaj je bilo tako?

Vprasanje, zakaj je Mraka kar naprej spregledovala literarna zgodovina, zakaj ni
dozivel vec¢ kot le dve uprizoritvi svojih del v profesionalnih gledalis¢ih, najde svoj
odgovor v tem, da se vse do sredine osemdesetih let pri nas ni pisalo o zgodovinski
avantgardi, o tragediji pa po uni¢ujo¢em Vidmarjevem napadu na Veroniko Desenisko
tudi Sele sredi sedemdesetih let in v najnovejSem casu. Problematika, ki je je bil s
svojim zivljenjem in delom zavezan Mrak, je bila torej dolgo Casa za literarno vedo
nezanimiva, ¢eprav po drugi strani tudi provokativna, predvsem zaradi usod, ki so jih
doziveli slovenski avantgardisti — od ¢isto ¢lovesko tragiéne Podbevikove, Cernigojeve
in Delakove, pa do usode Kosovelove zapuscine, ki je bila za nekatere razlog, da so
ostala vprasanja predolgo prikrita in zato nerazreSena. Mrak je imel tu podobno usodo,
saj je bil »temeljni« tekst, njegova Oblocnica, znova odkrit Sele sredi osemdesetih let
prav ob priliki prve natan¢nejSe opredelitve pojma avantgarde in avantgarde na Slo-
venskem na mednarodnem simpoziju v Cankarjevem domu. Tega se je kot povabljenec
ob vseh takrat Se zivec¢ih avantgardistih udelezil tudi Ivan Mrak. Tako se je z analizo

SR4-2006.ndd 611 @ 7.2.2007 11:10:23


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

612 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

Mraka avantgardista in njegovega dela lahko zacelo Sele po tem simpoziju, ko je bilo
ugotovljeno, da je Slo v Oblocnici za paradigmaticen tekst slovenskega avantgardizma
(Kermavner 1987: 133), pa tudi to, da je prav Obloc¢nica delovala in dolocala Mraka
od zacéetka do konca njegovega ustvarjalnega zivljenja (prav tam: 136).

Mrak sicer ni pripadal nobeni od treh skupin slovenskih zgodovinskih avantgardi-
stov, ne Podbevskovi, ne Kosovelovi in ne Delakovi, zato ga ni mogoce opredeljevati
po njegovi pripadnosti, ker je bil tudi tu »samotni obstranec«, paé¢ pa so zanj odlocilne
nekatere druge konstante, ki doloéajo sleherno avantgardo kot denimo intermedialnost,
prelomnost, Skandalozni javni nastopi, pojav umetnika kot zive ali socialne umetnine
itd. pa seveda tudi sami izdelki, saj je bila Oblo¢nica delo, ki v smislu opredelitev tra-
dicionalnega umetniskega dela ni bilo nikakrsno delo ve¢, ampak kvecjemu okrusek,
ki je deloval provokativno, revolucionarno, neakademsko, prevratno in prelomno.
»Nasproti pobozanstvenemu slovenstvu, vezanemu na podezelje, na roze in naturo,
postavlja Mrak — v skladu s svojo revolucionarno generacijo, urbano stalis¢e, tehniko;
nasproti sanjam — dejanje« (Kermavner 1987: 129).

Ce se je predvsem Kosovelu pokazalo, da na Slovenskem absoluten prelom s tra-
dicijo, Nietzschejev Bruch mit der Tradition, ne bo mogoc, je bil Mrakov prelom, ne
oziraje se na levo in desno, vse do njegove smrti do konca radikalen. »Mrak poudarja
mec¢, vojno, prelom s preteklostjo; ni¢ tradicije. Muzej je nasprotje zivljenja.muzej
mu je metaforo za smrt. Nobene §kode ni, ¢e smrt ubijemo« (Kermavner 1987: 126).

@ Vendar pa je taksen samo videz. V resnici tudi Mrak pristaja na za sleherno avantgar-
do tipi¢no duhovno revolucijo, na pot, ki ne bo krvava, ampak »bela revolucija« kot
pri Kosovelu, saj bo samo ta prinesla Novega ¢loveka, pisanega z veliko zacetnico. In
ta ¢lovek se bo udejanil v njegovi himnicni tragediji, ki bo tako pomenil zvezo med
radikalnim avantgardizmom in njegovo predanostjo tragiskemu pisanju.

Na tej tocki pa se je zgodilo nekaj, kar postane in ostaja redkost in posebnost v
evropski literaturi, saj se Mrak na ravni osebnega zivljenja v ni¢emer ni odpovedal
svojim estetsko, eticno in revolucionarno opredeljenim avantgardisticnim staliS¢em,
e zmeraj jih je zivel in jih navzven dokazoval kot Ziva, socialna umetnina, ki je poleg
Podbevika, Cernigoja in bratov Kralj postala najvecja ljubljanska in slovenska zna-
menitost in je v tej svoji poziciji vztrajala vse do svoje smrti. Mrak je tako eden redkih
avantgardistov, ki svojega pocetja ni razumel kot nekaj kratkotrajnega, pozerskega,
drazljivega za malomescansko okolico, ampak kot poklicanost v smislu umetniskega
po-klica, ki se mu ne more in tudi ne sme odreéi. Ce so v evropski protoavantgardi
Rimbaudova, Mallarméjeva in Lautréamontova usoda paradigmati¢ne, saj so se ustavile
pred »neznanim, kot pise Rimbaud v »pismu vidcag, ¢e so se zgodovinski avantgardisti
vecinoma predali zmernemu modernizmu in s tem izdali temeljna nacela avantgarde,
zaradi Cesar je Breton pripadnike svojega gibanja izkljuceval iz svojih vrst, je Mrak
vztrajal v obmocju rimbaudovsko »neznanega« tako na ravni svoje socialne eksistence
kot na ravni svojih specifi¢nih himni¢nih tragedij. Ce je pri Rimbaudu njegova pesniska
eksistenca presla od skrajno estetizirane ustvarjalnosti naravnost v afrisko trgovanje z
orozjem in v dokonc¢en pesniski molk, je Mrak tudi po koncu svojih avantgardisti¢nih
prizadevanj ostajal zvest le svojemu »trgovanju s poezijo«, zavezan in vdano predan
popolni socialni rev§¢ini za ceno svojih himni¢nih tragedij. Kot ziva umetnina na ljub-

SR4-2006.indd 612 @ 7.2.2007 11:10:23


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Janez Vrecko, Problem (himni¢ne) tragedije pri Slovencih 613

ljanskih ulicah je prezet s svojo avatgardisticno eticno zavestjo, Cetudi brez javnega
odmeva, ostajal pripadnik avantgardisticne »revolucije duha« in s tem Kosovelove
»bele revolucije« in »belih barikad«.

Mrak se vse do svoje smrti ni odrekel umetniskemu eksistiranju, kakor ga je od
ustvarjalcev zahtevala radikalna avantgarda, kljub nekaterim vabljivim ponudbam ni
prestopil v udobje meséanskega zivljenje, ni se predal udobju placanega ustvarjalca,
ob svoji in Karlini pesniski eksistenci, ki je nikakor ni mogoce enaciti z boemstvom,
kot to Se zmeraj poéne literarna zgodovina, je nadaljeval s poezijo in jo na tocki, ki jo
je prevratno spocel z Oblocnico, vztrajno nadaljeval v svojih himni¢nih tragedijah.

Zato se pred nas postavlja vprasanje, zakaj ne samo v tragedijah, zakaj tudi in prav
v himniénih tragedijah, ki so Mrakova osebna iznajdba, njegovo odkritje, ki nima pri-
mere v drugih literaturah.

Ko se je Mrak odlocil, da bo svoje zZivljenje izenacil s poezijo in poezijo z Zivljenjem,
kar so nekateri razumeli kot njegovo brezglavo vztrajanje v socialni bedi in boemstvu,
je moral zasnovati tip tragedije, ki bo drugacen od klasi¢ne tragedije, ki predvsem ne bo
sledil zakonitostim klasicisticne poetike pa tudi ne Aristotela. »Goetheju se o tragi¢nem
niti sanja ne« je Mrak zapisal v dnevnikih. Danes vemo, da je s tem modelom zacel ze v
Oblocnici, Ceprav je bila, kot Ze reéeno, zanj in za slovensko literaturo dolga desetletja
zgubljena. Skandal ob njeni prvi postavitvi leta 1925 ni bil le posledica njene prevratne
vsebine, ampak tudi njenih formalnih novosti, ki pa so vendarle temeljile v t. i. grski

@ predtragi¢ni oziroma ritualni tragediji, saj naj bi po Mrakovih besedah tragedija bila
»radostno oznanilo mladih narodov« (Dnevniki 3 2006: 309), kamor poleg »otroskih«
Grkov nedvomno spadamo tudi Slovenci.

Mrak veckrat govori o grski tragediji, o tem, da je pahnjen v njeno narocje, da je
prav pri njej dobil prve spodbude in da mu pomeni »nek daljni samodokaz« (isto) pri
lastnem delu. Posebej zanimivo je pogledati, kje Mrak i§¢e samo bistvo tragedije: je
to bistvo v zborih, v pravilu o treh enotnostih, v neizrekljivih, mogoc¢nih skladih njene
mitologije, v dvorskem okolju itd.? Ali pa so to, kot pravi sam, nemara samo drugotne
oznake grike tragedije in se njenemu bistvu priblizamo le tako, da jih obidemo. Sele
tako se ji zares »najbolj gotovo in varno blizamo« (Mrak 2006: 309). Prav ta distanca
in kriti¢en odnos do »tragedije nasploh« je Mraku omogoc¢il ustvariti »res izvirno zvrst
himnicne tragedije«, ki pa nikakor ne piSe sama sebi zakonov, kot ugotavlja literarna
zgodovina (Schmidt 1998: 258), ampak se (vede ali navede) naslanja na grsko ritualno
in s tem na sleherno predtragi¢no tragedijo. Nasa misel je, da se predtragi¢no pri Mraku
izenacuje s himni¢nim. Na kaksen nac¢in?

Se preden pa odgovorimo na to vprasanje, si je treba ogledati glavne zna&ilnosti grike
predtragic¢ne tragedije. To pa pomeni, da Grki niso ustvarili samo tragi¢ne, herojske
tragedije, ampak tudi predtragi¢no ritualno tragedijo, le da se ta ni ohranila v celoti;
njene ostanke lahko zaznamo v prvem delu nekaterih ohranjenih herojskih tragedij, npr.
v Evripidovi Alkestis in Bakhantkah, v Sofoklovem Kralju Ojdipu, posebej pa v Ojdipu
na Kolonu. Ze samo natan&no branje Aristotelove Poetike pokaZe, da je Stagiréan, ki
je Se imel priliko analizirati okrog tiso¢ petsto tragedij, poznal dve obliki tragedije in
med obema postavljal zelo ostro lo¢nico. Aristotel govori o predtragi¢nem, ritualnem
izvoru tragedije; po njegovem mnenju ga je treba iskati predpevcih ditiramba, povezuje

SR4-2006.indd 613 @ 7.2.2007 11:10:24


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

@ @ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

614 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

pa jo tudi s satirsko igro, ki je bila kratka igra v Saljivem tonu in plesnem znacaju. Po
dolgem razvoju, pravi Aristotel, je Sele prislo do tragedije, ki je bila daljsa, resnejsa in
v vsakdanjem jeziku. Aristotelu je torej popolnoma jasno, da je bila tragedija v svojih
zacetkih kratka Saljiva zgodba s petjem in plesom, ki so jo spoceli ekstati¢ni pevcei di-
tiramba in satirske pesnitve s peripetijo iz nesrece v sreco, torej brez tragicnih vsebin.
Te so vstopile vanjo Sele veliko pozneje, s t. i. tragi¢nim herojstvom, ko je postala
tragi¢na tragedija daljSa, resnejsa, brez plesa in petja in zato v vsakdanjem jeziku.To
je bila tragedija, kakrSno Aristotel pozna, tragedija zunaj mitosa, tragedija z eno samo
mozno peripetijo, s peripetijo iz sre¢e v nesreco. Ce torej Aristotel razlikuje med dvema
oblikama tragedije, starej$o kratko, Saljivo-plesno in mlajso, dolgo in resnobno-recita-
cijsko, moramo to vsekakor jemati resno.

Tudi Aristotelovi nasledniki so opazili to dvojnost, lo¢evali so med Zalostinko v
ritualni tragediji, ki je temeljila v ponovnem vstajenju vegetacijskega bozanstva in
zalostinko v herojski tragediji, ki je bila vseskozi tozba brezupa.

Tezave, ki so povezane s srenim, ritualnim koncem prvotne tragedije in nesrecnim
herojskim koncem so po Steinerjevem mnenju povezane s tem, da se je izgubil glasbeni
delez v tragediji. Podobno tudi Duvignaud govori o dveh tipih tragedij: o oratoriju in
tragediji z upornim junakom. Ce bi grika tragedija ostala v prvotni obliki, pise Duvignaud,
Ce bi ostala oratorij (mi ta tip imenujemo predtragi¢na ritualna tragedija), ¢e bi grskim
dramatikom ne prislo na misel, kako prikazati upornega ¢loveka v tistem trenutku, ko

@ je ta izrabil negativno svobodo, bi se tej tragediji zgodilo to, kar je se igram NO, ki so
(p)ostale ujetnice svoje preteklosti (Duvignaud 1973: 318). Tudi Alfred Weber govori
o tem, da je tragedija bila najprej blizu zborovskemu epskemu lirizmu, pozneje pa je
prerasla v zgolj resno prikazovanje herojske tragike (Weber 1959: 236).

Pri vsem tem je treba opozoriti na spremembo v pojmovanju ¢asa. Ritualna trage-
dija pripada mitoloskemu kroznemu ¢asu, nenehnemu krozenju dogodkov drugega za
drugim kot ve¢no vracanje istega, herojska tragedija pa se veze na zgodovinski ¢as, kjer
je dogajanje med seboj kavzalno povezano. Na krozni, cikli¢ni ¢as je vezano vse, kar
je skrito v besedi pratein, ki pomeni enostavno delovanje in s tem nenehno skladnost
s kozmosom, kjer ¢lovek ponavlja dejanja z zadetka sveta in si s tem zagotavlja, da
trpljenje ni nikdar dokon¢no, da smrti zmeraj sledi vstajenje, da je vsak poraz izni¢en
in preide v kon¢no zmago (Eliade 1992: 105).

Na zgodovinski ¢as pa se veze beseda dran, na katero se sklicuje tudi Aristotel pri
etimologiji besede dejavnost in pomeni ravnanje z odloc¢anjem, torej clovekovo svo-
bodo, s tem pa tudi muko in tezo &lovekove odlogitve in odgovornosti. Clovek postane
posnemajoce bitje in se skusa izenaciti z bogovi. Tu je trpljenje brezizhodno, po smrti
ni vstajenja in poraz se nikdar ne more spremeniti v zmago. Prav razlika med mimesis
kot ponavljanjem in mimesisi kot posnemanjem je nadvse pomembna, je razlika med
predtragicno ritualno tragedijo in tragi¢no herojsko. Ritualna mimesis je potemtakem
ponavljanja in obnavljala prvotne ples, petje, ritem in glasbo z zacetkov sveta. Pocela je
vse to za zaprti krog aktivnih udelezencev samega obreda, kjer ni obstajala lo¢itev med
igralci in gledalci. Tragi¢na mimesis pa je zacela z mrtvaskim plesom na privzdignjeni
sceni, zunaj orkestre, kjer je postala edina meja zgodovine in ¢loveka v njej zgolj-smrt.
Aristotelov u¢enec Teofrast je skladno z vsem povedanim povsem razumljivo definiral

SR4-2006.indd 614 @ 7.2.2007 11:10:24


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

@ @ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

Janez Vrecko, Problem (himni¢ne) tragedije pri Slovencih 615

tragedijo kot obrat v herojevi usodi, kot obrat od predtragi¢nega k tragi¢nemu. Poslej
igralci niso bili ve¢ orodje v bozjih rokah, ampak le $e udejanjenje lastnega znacaja, ki
je bil zdaj obsojen na svobodo. Te tragedije imajo le peripetijo iz sre¢e v nesreco in jih
Aristotel imenuje lepe tragedije. Je morda v tej vrednostni opredelitvi iskati razlog, da
zavest modernega ¢loveka ne zmore sprejeti NO iger, kabuki teatra, pekinske opere itd.
sja jih zaradi umanjkanja brezizhodno tragi¢nega ima za manjvredne dramske oblike,
¢e ni celo tako, da posebej zavest modernega ¢loveka sprejema kot estetsko vredne
samo tiste tekste, ki se konéajo nesre¢no.

Vrnimo se zdaj k nasi predpostavki, da se pri Mraku himni¢no izenacuje s predtragi¢nim,
kakor smo ga opisali zgoraj. Ze svoje prvo uprizorjeno delo, Oblocnico, ki se rojeva,
Mrak podnaslovi Himna o pocetku slovenskega Olimpa, pozneje pa uporabi pojem
himna $e v nekaterih drugih zgodnjih dramskih delih. Vsa druga podnaslovi z imenom
»tragedija« ali vhimnicna tragedija«. Poleg samostojnih tragedij ali himnicnih tragedij
je pisal Se trilogije in tetralogije (npr. Trilogija Rimljanovina, Slovenska tetralogija,
Revolucijska tetralogija).

Literarna veda je skusala ugotoviti Mrakove razloge za »himni¢no tragedijo« in bila
mnenja, da je oznaka »himni¢na« posledica ekspresionisti¢éne mode iskanja nenavadnih
oblik in izrazov, kasneje pa naj bi se ta oznaka priblizala prvotnemu literarnoteoreticnemu
pojmu himne kot slavilne kultne pesmi. Koruza nadalje ugotavlja, da je poimenovanje
povezano z dramatikovo idejno usmerjenostjo, ki jo oznacuje posebna mistika, temeljeca

@ na kr§¢anskih osnovah in oplojena s $tudijem drugih verskih sistemov. Mrakova izpo-
ved je zato ena najbolj osebno dozivetih (Koruza 1967: 734).

Kljub temu, da Mrak ni bil literarni teoretik, je vendarle treba reci, da se je natan¢no
zavedal, kje, na kateri tocki mora preseci klasi¢no pojmovanje tragedije. Pri tem se je
navezoval na svojega avantgardistiénega Novega ¢loveka, pisanega z veliko zacetnico.
To je »prerok, polbog, bog, sinteza Dioniza in Kristusa«, nastane pa »zunaj preteklih
ljudi« in se uresni¢i »v aktu notranjega samospoznanja, ki je bistvo mrakovske duhov-
ne revolucije« (Kermavner 1987: 119), veZe se na nicejanski titanizem, hkrati pa tudi
na prepoznanje, ki so kot milost dana junakom v grski predtragicni tragediji. Zato
Mrakove himnicne tragedije niso grajene piramidalno, zanima jih predvsem konec,
vprasanje razresitve in junak stremi samo k temu. In zato »Mrak zacenja na najvisji
tocki obicajne dramske zgradbe in to situacijo $e stopnjuje —zato njegovo poimenovanje
dejanj kot stopnjevanj ni nakljuéno /.../ Mrak se Ze s prvim »stopnjevanjem« odlepi
od realisti¢nega konteksta ter obsedeno vrta v globine »kon¢noveljavne razlo¢enosti«
(Schmidt 1998: 255).

Cilj Mrakove tragedije je tedaj »spoznanje tragi¢nosti bivanja in iz tega izvirajoci
himnicni, zivljenje slavilni vzhit kot katarza« (Schmidt 1998: 260). Junakova smrt
v Mrkovih himni¢nih tragedijah potemtakem ne more delovati tragi¢no, to ni smrt
kot zgolj smrt, brez moznosti vstajenja, to je smrt, ki je tu zaradi zivljenja, to je torej
ritualna smrt. Smrt Mrakovih junakov ne deluje »zalno, ampak vpliva v svoji visoki
logiki tako, da okrepi v nas zavest Zivljenjske smotrnosti in lepote, da nam izprica
bistvo zivljenja; to so vsa dejstva, ki nas resijo pred malenkostmi ter nam prineso
v zavest celotnost zivljenja. Z eno besedo, ta dejstva morajo vplivati na nas samo
osvobajajoce, tj. himni¢no« (Schmidt 1998: 260). Za to prav posebno stanje, ki zaja-

SR4-2006.indd 615 @ 7.2.2007 11:10:24


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

616 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

me gledalca, ima Mrak Se ve¢ opredelitev kot denimo: poslednji predgrobni vprasaj,
Vidov ples, magi¢na sila, usodno ime, Stevilne vizije, ki mi jih je zivljenje potrdilo in
mi omogocilo njih izpolnitev, goli eksistencialni kriki, najobseznejse izkustvo, usmer-
jenost k absolutnemu itd.

Preden dokonéno odgovorimo na vprasanje o himni¢ni tragediji, se moramo znova
zateCi k starogrski tragediji, seveda ne h katerikoli, ampak k tisti, ki jo je tudi avtor sam
imel za svojo oporoko in jo je napisal v pozni starosti. V mislih imam Sofoklovega
Ojdipa na Kolonu.

Problem Ojdipa v Sofoklovem Kralju Ojdipu je problem literature in poezije, saj je
Ojdipa pred pozabo, ki bi se zgodila z njim kot mitoloskim likom, resila prav literatura.
Z njeno pomocjo se je Ojdip dokopal do razkritja lastne identitete, do sokratskega samo-
spoznanja. Toda, ¢e je Ojdipa Sofoklova literatura resila pred pozabo, pa ga ni mogla
resiti pred prekletstvom. Ojdip kot literarno-estetski lik je hkrati tudi tragi¢ni lik.

Prekletstva pa se bo Ojdip resil ze spet po milosti avtorja, ko ga bo v Ojdipu na
Kolonu znova postavil v polozaj, v katerem je Ze bil tri dni po svojem rojstvu, pa so
mu takrat okolis¢ine preprecile, da bi ritualno umrl. Sofokles je Ojdipa na Kolonu na-
pisal tik pred smrtjo, leta 406 pr, n. §. in v njem obudil predtragi¢no ritualno tragedijo
z junakom, katerega smrt ne bo ve¢ tragi¢na. Mati zemlja, ki ji je bil Ojdip dojenec
odvzet tri dni po svojem rojstvu, ga je bila pripravljena znova sprejeti vase. Legel je k
svoji materi zemlji, ne da bi pri tem pri§lo do gnusnega incestnega razmerja. Zdaj tudi

@ uboj oéeta ni bil ve¢ razumljen kot o¢etomor, ampak kot njegov ritualni uboj. Ojdip je
bil o¢is¢en. Zaradi silne svetlobe pa njegove smrti ni mogel videti nihce. Sofokles se
je torej z Ojdipom na Kolonu kar se le da oddaljil od obi¢ajnega pojmovanja tragedije
in ustvaril himno (pod¢. J. V.) o Ojdipovi smrti.

Zdaj smemo zapisati, da Mrak zac¢enja pri Ojdipu na Kolonu, ko se loteva tragedije,
ki ni ve¢ tragedija in je hkrati kot himni¢na tragedija njena nadgradnja in spomin na
njene zacetke. Mrak v svojih himni¢nih tragedijah sledi konénemu pobozanstvenju
junaka, kot ga sre¢amo v Ojdipu na Kolonu in v Krstu pri Savici, v Don Kihotu v Kaf-
kovi noveli Sanje in drugje. Tragi¢no kot predtragi¢no je preneseno v kr§éanstvo skoz
uzrtje oCiSCenja onkraj smrti. Anagnorisis kot bistven sestavni del ritualne tragedije
je pri Mraku izhodisce njegovih prizadevanj, to pa mu omogoci »opajanje s smrtjo«,
kjer imata prepoznanje in vstajenje enako ceno. Privzdignjena dikcija, formulirana v
nenchnem sprasevanju, omogoc¢i Mraku preseganje ustaljenega tragiénega vzorca, kjer
na zastavljena vprasanja ni bilo ve¢ odgovorov, himni¢na tragedija pa iz nenavadne
blizine smrti, ki ni ve¢ tragi¢na prav prek junakove usode odgovarja na maniristicno
zastavljena vprasanja.

Mrak je zivel svojo tragedijo, zivel je njeno himni¢no poveli¢anje smrti, vedel je,
o ¢em piSe in zato v tem svojem pocetju vztrajal do konca. »Kot Zivo bitje se z zemljo
spajam, z njo v eno prhnim. Obcutek preminevanja je eden najbolj sladkih in obenem
najbolestnejsih«, beremo v enem Mrakovih zapisov (gl. Schmidt 1998: 262). Srecne smrti
kot ritualne smrti njegovih himni¢nih junakov se tako pokrivajo z njegovim zivljenjem,
pojmovanem kot umetni§ko delo. Smrt njegove zivljenjske druzice Karle opisuje kot
veselo, ekstaticno smrt. »Poslednjo no¢ njenega zivljenja sva se kar naprej smejala kot
dva otroka, ki sicer vesta za stvarno stanje, a si ga preigravata z nedolznimi Salami«

SR4-2006.indd 616 @ 7.2.2007 11:10:24


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

Janez Vrecko, Problem (himni¢ne) tragedije pri Slovencih 617

(Mrak, 1987: 74). Zanj je umrla njegova ritualna dvojnica v dobesednem pomenu besede,
da bi sam lahko uzrl neznosno lahkotnost smrti, smrti, ki to ni. Cisto ¢loveska Zalost
ga popade Sele ez Cas v obliki infarkta, in to le zaradi telesne izérpanosti, ne pa zaradi
zalovanja ob smrti svoje zene, kot si je to morda razlagal tedanji cvet Ljubljancanov.
Podobno morbidno zveni tudi razlaga, da sta Mrak in njegova zena — slikarka iskala
in tudi nasla ustvarjalno spodbudo v umirajo¢ih mackah, ¢eprav po vsem povedanem
zanju ni obstajala zalostna ali celo tragi¢na smrt, ampak le ritualna, vesela, ekstati¢na,
celo eroticna. Smeh kot smrt v njuni neposredni prezetosti in blizini je znal sijajno
upodobiti Evripid, pozneje pa tudi Bruegel in Rabelais.

Na ritualno razseznost Mrakovih himni¢nih tragedij kaze tudi dejstvo, da jih je
izvajal le pred izbrano publiko kot sta to na svojih eksperimentalnih odrih veliko pozneje
pocela Grotowski in Barba. Samo globoko nerazumevanje in nepoznavanje rituala je
lahko slovensko literarno vedo pripeljalo do tega, da je smesila tudi to izjemno Mrakovo
potezo. Mrakova znamenita branja lastnih del so skuSala znova vzpostaviti enotnost
publike in teksta, zdruziti interpreta in gledalce v eno. Zato ne presene¢a Mrakova
zaskrbljenost, s katero »je opazoval u€inek svojih himni¢nih tragedij na svoje zveste
poslusalce in se bal, da si pod izjemnim vtisom ne bi ¢esa storili« (gl. Schmidt 1998:
295). V ritualu je namre¢ oCiS¢enje so¢asno s trajanjem rituala in ne presega njegovih
okvirov, kot to velja za tragi¢no katarzo, ki dosledno nastopi po koncani tragediji.
Himnicnost je tako Mrakova pritrditev bivanju, odpiranje zivljenju in poslusnosti smrti,

@ zato nas v zvezi z Mrakom caka Se veliko dela. Mrak, njegov radikalni avantgardizem
in njegova himni¢na tragedija so zdruzeni v eno. Kot Ojdip na Kolonu je zivel za smrt
in jo eroti¢no pricakoval, saj je v svojih Stevilnih anagnorisis, ki jih je imenoval vizije,
prepoznal, da trpljenje ni dokonéno, da je smrt trdno zvezana s smehom in da ni pora-
zov, ki ne bi presli v teofanijo, v predtragi¢no, ki je starejSe od tragi¢nega in kot tako
izvorno. Katarti¢nost njegovih himni¢nih tragedij se zato dogaja hkrati s samim branjem
in ne more biti zunaj njih kot v herojski tragediji. Na poslusalce deluje osvobajajoce,
t.j. himni¢no. Kot je deloval netragi¢ni Ojdip na Kolonu, ki ga kot ritualno tragedijo le
redko kdo pozna in $e manj uprizarja. Kot je Ojdip na Kolonu moral umreti za Ojdipa
iz tragedije, ker je ta prestopil prag literature, tako se Mrakovi junaki predajajo sre¢ni
smrti, ki je hkrati zmeraj znova smrt njihovega avtorja. Smrt in smeh se tako zdruzujeta
v vecnem krogu, kar pa moderni ¢lovek le stezka opazi. Kot tezko razume Steinerjo
misel, da je bila tragedija mozna, dokler je bila mozna smrt, in da ni ve¢ mogoca, ko
ni ve¢ smrti. Mrak je Se vezan na Steinerjevo razumevanje smrti pred smrtjo.

LITERATURA

Albert Camus, 1975: Sur I’avenir de la tragedie. V: M.Mio¢inovi¢: Radanje moderne knjizev-
nosti, Beograd 1957.

Boris EmEnBAuM, 1972: Knjizevnost. Beograd. Nolit.

Mircea ELIADE, 1992: Kozmos in zgodovina (Mit o ve¢nem vracanju). Ljubljana.

Notrhrop Frey, 1957: Anatomy of Criticism. Princeton.

Helen GARDNER, 1971: Religion and Literature. London.

Jean DuvigNauD, 1973: Les ombres colléctives (Sociologie du theatre), Paris.

SR 4-2006.ndd 617 @ 7.2.2007 11:10:24


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_9.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

618 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

Taras KERMAUNER, 1987: Oblo¢nica, ki se rojeva. V: Ivan Mrak, Oblo¢nica, ki se rojeva. Mari-
bor. Znamenja 93.

Joze Koruza, 1967: Slovenska knjizevnost. Dramatika. Ljubljana.

Ivan MRrak, 2006: Dnevnik 3. Ljubljna.

Goran ScumipT, 1998: Sub specie mortis. V: Ivan Mrak, Izbrano delo, Kondor 283.

George STEINER, 2002: Smrt tragedije. Ljubljana.

Alfred WEBER,1959: Das Tragische und die Geschichte. Munchen.

SUMMARY

The article discusses the issue of the end of tragedy, referring to Ejxenbaum, Frye, Camus,
and Steiner. In Slovene drama, this question is answered by Mrak’s hymnal tragedies, which are
tied to Mrak’s avant-garde beginnings in the mid-1920s with his Oblocnica, ki se rojeva. In the
spirit of historical avant-gardism Mrak made himself into a living piece of art, which he did not
give up until the end of his life. He thus easily connected his ethically, aesthetically, and revo-
lutionary defined avant-garde New Man with the ritual, pre-tragic image of his hymnal tragedy.
His model was evidently Sophocles’ Oedipus at Kolonos. His hymnal tragedies therefore do not
have pyramid structure, they are mostly focused on the fulfillment of the protagonist’s destiny
in death, which is always ecstatic and, when recognized, connected with resurrection. Like in
Grotowski and Baba, the rituality of Mrak’s plays retains the chamber nature, attempting to
reunite the public and the text. Mrak confirms Steiner’s thesis that tragedy dies as soon as there
is no ritualistic understanding of death.

SR4-2006.indd 618 @ 7.2.2007 11:10:24


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

