
Darja Pavlič, Novejša slovenska ljubezenska poezija in njen evropski kontekst 727UDK 821.163.6.09–1 Jesih M., Novak B. A.
Darja Pavlič 
Filozofska fakulteta v Mariboru

NOVEJŠA SLOVENSKA LJUBEZENSKA POEZIJA IN NJEN EVROPSKI 
KONTEKST

Prispevek se ukvarja s tematiko ljubezni v poeziji dveh sodobnih slovenskih pesnikov, Mi-
lana Jesiha in Borisa A. Novaka, in sicer tako, da ugotavlja, kako je njuno ustvarjanje povezano 
z evropsko literarno tradicijo. Literarna veda na osnovi neštetih pesniških besedil, ki govorijo 
o ljubezni, ni izoblikovala žanrske defi nicije, ki bi poenotila različne zgodovinske poglede na 
ljubezen in natančno opredelila vsebino ljubezenske poezije. Prvi del tega prispevka kot izhodišče 
za obravnavo dveh slovenskih pesnikov predstavi Rougemontov koncept strastne ljubezni, 
izpeljan iz mita o Tristanu in Izoldi.        

The article deals with the topic of love in the poetry of two contemporary Slovene poets, 
Milan Jesih and Boris A. Novak, by examining the connection between their work and the 
European literary tradition. Literary criticism did not develop a genre defi nition on the basis 
of countless poems about love, which would standardize various historical views of love and 
precisely defi ne the content of love poetry. As a point of departure for the treatment of the two 
poets, the fi rst part of the article presents Rougemont’s concept of passionate love, derived from 
the myth of Tristan and Isolde.

Ključne besede: slovenska ljubezenska poezija, evropska literarna tradicija, mit o Tristanu 
in Izoldi

Key words: Slovene love poetry, European literary tradition, myth of Tristan and Isolde

1 Ljubezen in književnost

Pojem ljubezenska poezija je samo na videz jasen in enoznačen, saj se ob natančnejšem 
razmisleku pokaže, da je ljubezen, ki naj bi tematsko zamejila področje obravnave, 
izredno težko defi nirati. Opredelitev, da se ljubezenska poezija ukvarja s čustvenim 
in duševnim področjem ljubezenskih odnosov, vzpostavi razliko med ljubezensko in 
erotično poezijo, pri čemer naj bi bila slednja omejena na področje čutnih oz. spolnih 
odnosov.1 Ta opredelitev ne more biti več kot približna, in sicer iz dveh razlogov: prvič, 
meja med čustvi in čutnostjo ni ostra; drugič, omenjena defi nicija ljubezen sicer omeji 
na duševno področje, vendar s tem ne pove ničesar o naravi tega čustva. 

O tem, kako izmuzljiva je ljubezen, kadar se ji skušamo približati na racionalen 
način, nas lahko prepričajo osebne izkušnje, pa tudi izjave znanstvenikov, ki so se 
preizkusili v tem početju. K. G. Jung je v svoji biografi ji Erinnerungen, Träume, Ge-
danken izrazil svojo nemoč, da bi formuliral odgovor na vprašanje, kaj je ljubezen: 
»Meine ärztliche Erfahrung sowohl wie mein eigenes Leben haben mir unaufhörlich 

1 Primerjaj npr. Metzler Literatur Lexikon: »Im allgem. werden unter L[iebesdichtung] diejenigen 
Dichtungen subsumiert, die vordrinlg. den gefühlhaften, seel-geist. Bereich der Liebesbeziehung themati-
sieren« (267).

SR 4 - 2006.indd   727SR 4 - 2006.indd   727 7.2.2007   11:10:417.2.2007   11:10:41

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


728 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

die Frage der Liebe vorgelegt, und ich vermochte es nie, eine gültige Antwort darauf 
zu geben. /.../ Es geht hier um Grosstes und Kleinstes, Fernstes und Nahestes, Höchstes 
und Tiefstes, und nie kann das eine ohne das andere gesagt werden. Keine Sprache ist 
diese Paradoxie gewachsen. /…/ Von Teilaspekten zu sprechen, ist immer zu viel oder 
zu wenig, wo doch nur das Ganze sinngemäss ist« (356). Julia Kristeva je v uvodu v 
svojo knjigo Tales of Love, v kateri obravnava fi lozofi jo ljubezni, prav tako izhajala iz 
osebne izkušnje o paradoksni naravi ljubezni, toda njen odgovor na vprašanje, ali je 
mogoče govoriti o ljubezni, je nekoliko drugačen, saj kot govorico ljubezni izpostavi 
literaturo: »No matter how far back my love memories go, I fi nd it diffi cult to talk about 
them. They relate to an exaltation beyond criticism that is as much inordinate hapiness 
as it is pure suffering; both turn words into passion. The language of love is impossible, 
inadequate, immediately allusive when one would like to be most straightforward; it is 
a fl ight of metaphors – it is literature« (1). Podobno stališče, da je torej literatura tista, 
ki nam omogoča govoriti o ljubezni, je zagovarjal Denis de Rougemont, znan tudi kot 
strastni zagovornik združevanja Evrope. Po njegovem mnenju se da zgodovinsko do-
kazati, da je književnost »svoj jezik dala strasti« (175), in sicer so to nalogo opravili 
trubadurji. Toda Rougemont trdi še več: ne samo, da je književnost govorila o ljubezni, 
ampak jo je s tem, ko je o njej govorila, tudi širila oz. učila. 

Rougemontova teza, da so čustva, ki jih je sprva doživljala samo elita, potem ko 
so bila izražena v literaturi, začele posnemati množice, je tesno povezana z njegovo 
velikokrat kritizirano trditvijo, da je strastna ljubezen »specifi čen izum evropske kul-
ture« (446). Rougemont ugotavlja, da se pri strastni ljubezni za željo po ljubljeni osebi 
skriva religiozni zanos, želja po enosti, po zlitju z bogom; hrepenenje po poenotenju 
z bogom vodi v zanikanje zemeljskega življenja, to pa pomeni, da je v ozadju želja 
po telesni smrti. Izvori tako razumljene ljubezni so po Rougemontovem mnenju pla-
tonizem, druidizem in zlasti manihejstvo, opozarja pa tudi na vzporednice z indijskim 
tantrizmom. Strastna ljubezen, ki se je pod imenom dvorska ljubezen (cortezia) pojavila 
na začetku 12. stoletja, je po Rougemontovem mnenju pomenila »vnovično rojstvo 
erosa« (67). Mistično ozadje strastne ljubezni je torej mogoče povezati z vzhodnimi 
religioznimi nauki in praksami, hkrati pa seveda vemo, da ljubezensko čustvo kot 
medsebojno naklonjenost dveh oseb poznajo in so poznale vse civilizacije. V čem je 
torej strastna ljubezen specifi čen izum evropske kulture iz 12. stoletja? Zdi se, da nje-
na posebnost ni toliko prepletenost medsebojne privlačnosti dveh oseb z njuno skrito 
željo po doživetju enosti in telesne smrti, ampak zlasti razširjenost in sprejemljivost 
tega koncepta, ki so ga na praktični ravni dopolnila pravila obnašanja.2 Kot vemo, so v 
antiki poznali ljubezen, ki bi jo lahko imenovali strastna, vendar so se ji posmehovali, 

2 Octavio Paz je v svoji knjigi z naslovom La Llama doble, Amor y erotismo zapisal, da obstaja razlika 
med občutkom in idejo ljubezni. Medtem ko skrivnostno, nedoumljivo privlačnost med dvema posamez-
nikoma po njegovem mnenju poznajo vse dobe in kraji, se razmišljanje o ljubezni samo včasih spremeni 
v ideologijo, ki določa način življenja v neki družbi. Primer take ideologije je t. i. trubadurska ljubezen. V 
njej so sicer prepoznavni elementi platonizma (hrepenenje po idealnem partnerju in popolnosti), vendar je 
njen namen nezdružljiv s težnjo po fi lozofski kontemplaciji večnih idej. Trubadurska ljubezen je vodila od 
opazovanja ljubljene osebe, preko izmenjave znakov in pesmi do pogovora ter nazadnje do telesne združitve; 
podoben kodeks obnašanja spoštujejo tudi sodobni zaljubljenci, čeprav ne v podrobnostih (običaj odlaganja 
spolnih stikov s t. i. preizkusom je utonil v pozabo, pa tudi pisanje pesmi ni obvezno).

SR 4 - 2006.indd   728SR 4 - 2006.indd   728 7.2.2007   11:10:417.2.2007   11:10:41

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darja Pavlič, Novejša slovenska ljubezenska poezija in njen evropski kontekst 729

češ da svobodnega človeka spremeni v sužnja; odklanjali so jo tudi zato, ker se jim je 
zdela podobna duševni bolezni. Trubadurji so poskrbeli za drugačno, pozitivno podobo 
strastne ljubezni in šele z njimi je postala čustvo, po katerem še danes hrepeni slehernik. 
Strastna ljubezen se po Rougemontovem mnenju razlikuje od ljubezni drugih kultur 
po tem, da pomeni uživanje v trpljenju in zahteva namerno postavljanje ovir, kar naj 
bi ohranjalo željo po nenadomestljivi ljubljeni osebi.

Rougemontove ugotovitve o pomenu mita o Tristanu in Izoldi za evropskega človeka 
se ujemajo s spoznanji analitičnih psihologov o t. i. romantični ljubezni.  Robert A. 
Johnson je svojo poljudno razpravo (WE. Understanding the Psychology of Romantic 
Love) oprl na analizo istega mita kot Rougemont. Rougemont sicer ne uporablja Jungo-
vih izrazov, ne govori o projiciranju anime oz. animusa na ljubljeno osebo, opozarja pa, 
da Tristan in Izolda pravzaprav ne ljubita drugega, »kakršen je v konkretni stvarnosti. 
Ljubita se, a vsak ljubi drugega tako, da izhaja iz sebe, ne iz drugega« (48). Nasprotje 
strastne ljubezni je krščanska ljubezen, agápe, ki ljubi »drugega takšnega, kakršen je« 
(62), torej v jeziku analitične psihologije brez projekcij. Johnson to vrsto ljubezni ime-
nuje človeška in citira svojo anonimno prijateljico, ki ji je zavoljo njene prozaičnosti 
nadela ime »ljubezen mešanja ovsene kaše« (176). Metaforično mešanje ovsene kaše 
pomeni, da »ljubimca svojo ljubezen vzameta s puhlega nivoja vznemirljivih fantazij 
in jo spremenita v zemeljsko praktično neposrednost«. (176–177) Podobno kot Rou-
gemont je tudi Johnson prepričan, da na Japonskem in v Indiji zakoni in ljubezenske 
zveze ne temeljijo na romantični, ampak na človeški ljubezni, to pa je mogoče, ker 
religioznega življenja niso pomešali s področjem človeških odnosov.

Pri analitičnih psihologih lahko poleg opisa strastne oz. romantične ljubezni, ki bi jo 
po mnenju prej citiranih avtorjev po odtegnitvi projekcij morali nadomestiti s krščansko 
oz. človeško ljubeznijo, zasledimo še opis ljubezni, za katero bi morda lahko uporabili 
oznako izpolnjena romantična ljubezen. Wörterbuch der Analytischen Psychologie 
omenja možnost, da anima in animus prevzameta posredniško funkcijo in »pripomo-
reta k spoznanju posebnosti in bistva ljubljene osebe ter doživetju duševne povezano-
sti Sebstva s Sebstvom« (258). Ta srečni psihični dogodek najbrž ustreza uresničitvi 
mistične želje po doživetju enosti, toda v evropski književnosti se o njem ne govori. 
Rougemont poudarja, da srečna ljubezen v zahodni književnosti nima zgodovine, pač 
pa so evropski pesniki odkrili »vzajemno nesrečno ljubezen« (48). Iz Rougemontove 
analize evropske ljubezenske književnosti je mogoče razbrati njegovo prepričanje, da 
je v celoti nastala na podlagi mita o Tristanu in Izoldi, v katerem je predstavljen arhe-
tipski vzorec strastne ljubezni. 

Od 12. do 20. stoletja je mit doživel številne aktualizacije, vendar v njih pravilo-
ma ni ohranil prvotne podobe. Spremembe, ki jih je doživljal mit, so vodile v njegovo 
profanacijo in propad. Zadnja stopnja propadanja mita so sentimentalni romani in fi l-
mi, v katerih so na račun srečnega konca odstranjene vse ovire. Za strastno ljubezen 
na tej stopnji je še vedno značilno, da je želja po združitvi z bogom zgolj nezavedna, 
toda želja po enosti se praviloma poteši s poroko, in smrt dveh, ki se ljubita, nikakor 
ne pomeni srečnega konca.3 Literatura, fi lmi in glasba, ki ljubezen obravnavajo na ta 

3 Za Tristana in Izoldo njuna smrt ni nesrečen dogodek, ampak priložnost, da bosta končno skupaj v 
srečni deželi blaženih.   

SR 4 - 2006.indd   729SR 4 - 2006.indd   729 7.2.2007   11:10:427.2.2007   11:10:42

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


730 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

način, so praviloma označeni kot popularni ali trivialni, za visoko umetnost pa veljajo 
tista dela, ki govorijo o neuresničljivem hrepenenju, s čimer ostajajo zvesta mitu o 
strastni ljubezni. Na tem mestu lahko zastavimo osrednje vprašanje tega prispevka: 
kakšna je podoba ljubezni v poeziji dveh sodobnih slovenskih pesnikov, Milana Jesiha 
in Borisa A. Novaka? Zanimalo nas bo predvsem, ali se njune pesmi navezujejo na 
mit o Tristanu in Izoldi.

2 Ljubezen v novejši poeziji Milana Jesiha

Milan Jesih (roj. 1950) je avtor osmih knjig poezije (če odštejemo ponatis in 
izbore), posebej odmevni sta bili v času izida njegovi knjigi sonetov (Soneti 1989, 
Soneti drugi 1993). Zaradi uporabe tradicionalne pesniške oblike in nekaterih drugih 
značilnosti, npr. citatnosti, je Jesih zelo kmalu dobil oznako postmodernist, medtem 
ko se njegove starejše zbirke obveljale za modernistične. V Sonetih je Jesih, ki je prej 
pisal tudi proste verze, začel dosledno uporabljati jambski ritem, po katerem je poime-
noval tudi svojo doslej zadnjo pesniško zbirko (Jambi 2000). V Jambih je sonetov zelo 
malo, prevladujejo pesmi, sestavljene iz štirih kitic, vsaka vsebuje štiri verze. Forma 
je torej še zmeraj trdno določena, vendar vseeno manj stroga. Čeprav je vsaka pesem 
zaključena celota, nam daje njihova oblika slutiti, da zadnja beseda ni bila izrečena in 
da to najbrž niti ni mogoče. 

Pesmi v Jambih so izrazito lirske, dejanja praktično ni, če odštejemo premike 
lirskega subjekta: včasih se odpravi na vrt, sprehaja se, stopi do soseda, najraje pa 
kje drema, sanjari in obuja spomine. Podobno nedejaven, vsaj navzven, je bil lirski 
subjekt v obeh zbirkah sonetov, vendar s to razliko, da v Jambih ni tako ironičen do 
samega sebe. Nič se ne zgodi, toda življenje lirskega subjekta je polno in razgibano. 
Ob doživljanju lepih trenutkov ga navdaja zanos, ki včasih meji na religiozno ekstazo. 
V naravi čuti navzočnost neznane sile, za katero pravi, da je ni mogoče prepoznati iz 
izročila. Gre torej za osebni odnos do presežnega, ne za tradicionalno religioznost. 
Tudi o pravemu panteizmu najbrž ni mogoče govoriti, zdi se, da gre bolj za estetsko 
senzibilnega posameznika. 

Ko lirski subjekt razmišlja o smrti, ga zaustavi misel, da je njegovo poslanstvo sla-
viti življenje. Problem časa, njegova paradoksna raztegljivost  in neulovljivost, lastna 
minljivost – to so teme, s katerimi se je Jesih ukvarjal že v Sonetih. Toda pesnjenju še 
nikoli prej ni pripisal tako prepoznavne, pomembne in praktične vloge. Njegove hval-
nice življenju segajo od že omenjenega estetsko-religioznega zanosa do čutnih užitkov, 
nad vsem pa kraljuje domišljija. Pesnik je drugi stvarnik: oživlja podobe, zasidrane v 
spominu, in ustvarja nove, še nevidene. Nekateri prizori so izkopani iz kolektivnega 
spomina: kmečka miza, hlebec kruha, družina moli, semenj, konjska vprega … Ne gre 
za osebno nostalgijo po idiliki ruralnega življenja, ampak za arhetip slovenstva.

Kar se tiče teme ljubezni, so zbirke Soneti, Soneti drugi in Jambi tesno povezane, 
po številu ljubezenskih pesmi pa izstopajo Soneti drugi. Zgodbo lirskega subjekta 
lahko strnemo v par besed: v mladosti je imel dekle svojih let, razšla sta se, najbrž 
zaradi njene nezvestobe, toda celo življenje ljubi samo njo. Ne gre torej za vzajemno 
nesrečno ljubezen, kakršno poznamo iz mita o Tristanu in Izoldi, ampak za nesrečnega 
zaljubljenca, ki mu dekle ne vrača čustev. Vzorec je dobro znan iz Petrarkovih sonetov, 

SR 4 - 2006.indd   730SR 4 - 2006.indd   730 7.2.2007   11:10:427.2.2007   11:10:42

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darja Pavlič, Novejša slovenska ljubezenska poezija in njen evropski kontekst 731

v slovensko poezijo ga je mojstrsko presadil France Prešeren. Če primerjamo odnos 
treh zaljubljencev (Petrarkovega, Prešernovega in Jesihovega) do ljubljene žene, lahko 
opazimo tako podobnosti kot razlike. Prešeren v enem od svojih sonetov navede kraj in 
uro, ko je prvič videl svojo Julijo. Tako kot pri Petrarki je prvo srečanje usodno, saj ga 
v tistem trenutku rani Amorjeva puščica in hkrati se vname ogenj ljubezni. Povezava 
ognja in ljubezni spada med najbolj razširjene metafore, ki so, kot je ugotovil H. Wein-
rich, skupne vsej zahodni kulturi; novejša teorija jih imenuje konceptualne metafore. 
Prvemu pogledu so izjemen pomen pripisovali antični pesniki in medtem ko sta Petrarka 
in Prešeren sledila tej tradiciji, pri Jesihu prvo srečanje ni posebej izpostavljeno. Lir-
ski subjekt si želi, da bi še kdaj videl dekle z zelenimi očmi in belimi rokami, ki ga je 
očarala v knjižnici, vendar lahko samo ugibamo, ali jo je takrat videl prvič. Jesih nikoli 
ne uporabi metafore ljubezen je ogenj, zato lahko rečemo, da njegov lirski subjekt ni 
tako strasten kot Petrarkov ali Prešernov. Pač pa Jesih nekajkrat uporabi metaforo, ki 
jo tako kot ogenj srečamo že v Visoki pesmi, tj. metaforo bolezni. Podobno kot Petrarka 
pozna paradoksno naravo ljubezni,4 vendar njegov lirski subjekt praviloma ne opeva 
svojih vznesenih občutkov. Njegovo osnovno razpoloženje je osamljenost, ki jo skuša 
premagati s sanjarjenjem o tem, da ob njem leži dekle, ki zdaj ni več mlada, a je še 
zmeraj lepa; zamišlja si podobe skupnega življenja, ki je nadvse vsakdanje, naslika 
celo prizor, v katerem ga žena malenkostno opomni, naj si obriše čevlje, on pa se kot 
pravi gospodar ne zmeni za njeno nerganje in je, ko čaka na večerjo, »v sebi spokojen, 
blag, čedalje tišji« (Soneti, 50). 

To, da je lirski subjekt sposoben čutiti mir v trenutku, ko bi med zakoncema lahko 
izbruhnil prepir, lahko razumemo kot znak posebne ljubezni, ki ju povezuje. Pri 
Prešernu in Petrarki ni želje po agape, pač pa lirska subjekta – Petrarkov leta in leta 
– hrepenita po naklonjenosti ljubljene osebe, ki bi jo ta izrazila s pogledom. Pri Jesihu 
je romantična ljubezen samo začetek zgodbe; lirski subjekt se dobro zaveda, kaj pome-
ni biti zaljubljen: brez uspeha iskati ljubljeno v vseh ženskah in hrepeneti po celosti, 
povezanosti v eno bitje.  Toda v nasprotju z zahtevami, ki jih postavlja romantična 
ljubezen, se mu zdi pravi način za uresničitev te želje zakonsko življenje. Petrarka in 
Prešeren ne omenjata te možnosti, njuno razumevanje ljubezni je bližje vzorcu, ki ga 
vsebuje mit o Tristanu in Izoldi, medtem ko se je Jesih približal predstavam, ki jih po 
navadi povezujemo s trivialno književnostjo. Povezovanje vzorcev visoke in trivial-
ne književnosti je bilo v slovenski literarni publicistiki sprejeto kot ena od glavnih 
značilnosti postmodernizma, tudi pesniškega. Rečemo lahko, da je bila Jesihova poezija 
občutena kot postmodernistična tudi zato, ker je v ljubezenski sonet uvedel tematiko 
trivialne književnosti, čeprav ta lastnost ni bila opažena.

3 Ljubezen v novejših zbirkah Borisa A. Novaka

Boris A. Novak (roj. 1953) je že v svoji prvi zbirki (Stihožitje 1977) pokazal po-
sebno ljubezen do semantičnega poigravanja s podobno zvenečimi besedami, njegove 

4 Primerjaj Petrarkov verz o ljubezni iz soneta CXXXII: »O viva morte, o dilettoso male« (50) in Je-
sihovega: »Neizrekljivo sladka je bridkost« (Soneti drugi, 89).  

SR 4 - 2006.indd   731SR 4 - 2006.indd   731 7.2.2007   11:10:427.2.2007   11:10:42

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


732 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

zbirke iz osemdesetih in devetdesetih let pa razodevajo tudi ljubezen do najrazličnejših 
pesniških oblik. Tradicionalnim zvrstem, med katerimi je treba omeniti vsaj lirično 
pesnitev in sonet, je z leti dodal nekaj iznajdb iz lastne delavnice, npr. zamirajoči sonet 
(sestavljen je iz petih kitic, prva ima pet verzov, vsaka naslednja pa po enega manj, 
tako da je peta kitica samostojen verz). V knjigah pred Albo (1999) so bila ljubezenska 
čustva vezana v glavnem na poezijo; lirski subjekt se je sprva zavoljo stvariteljske moči, 
ki mu jo je podeljevala poezija, počutil neznansko bogatega, ko pa je spričo vojnega 
dogajanja v naši soseščini ugotovil, da je »svet na tem, da izgine«, se je razglasil za 
varuha pesniških oblik. 

Naslov zbirke Alba je povzet po zvrsti trubadurske poezije in razkriva temeljno 
občutje knjige: v njej ne gre toliko za telesno ljubezen (čeprav je pogosto omenjena 
ali vsaj nakazana), kakor za občutek boleče ločenosti. Podobno funkcijo kakor naslov 
imata tudi citata iz dveh trubadurskih pesmi, ki ju je pesnik, sicer tudi prevajalec tru-
badurske poezije, uporabil kot moto zbirke. V odlomku iz Albe Guiratza de Bornelha 
je zvezda jutranjica primerjana s kruto ptico, ker se bosta morala ljubimca ob zori 
ločiti. Kancona Jaufrésa Rudéla pa že z naslovom Ljubezen iz daljave opozarja, da 
je ljubezenski odnos mogoče opisati kot večno hrepenenje. Literarni zgodovinarji so 
oddaljenost dam v trubadurski poeziji pogosto interpretirali kot znak njihovega višjega 
družbenega položaja, v Novakovi poeziji pa gre predvsem za geografsko oddaljenost. 
Da bi se ljubimca sestala, morata prestopati državne meje, ona je namreč iz severo-
zahodne Evrope, on iz Slovenije, vendar to ni njuna edina težava – njuno razmerje 
ogrožajo tudi obrekljivci (tudi ta motiv je znan iz trubadurske poezije), zaradi katerih 
ne moreta zgraditi skupnega gnezda. 

Srečni trenutki, ko sta ljubimca skupaj, so v Albi redki. Novakov lirski subjekt v 
skladu s konvencijo ljubezenske poezije idealizira svojo izvoljenko in v mnogih pesmih 
opeva njeno lepoto. Na začetku je bil pogled, žar njene lepote je ob prvem srečanju 
»zmehčal ta kraj na ostrem severu sveta«. Od takrat je lepo in erotično vse: njena bela 
polt, njeno telo, njen vonj, njene obleke in celo stekleničke v kopalnici. Toda telesna 
lepota je samo presežek, posledica notranje lepote plemenite duše, ki trpi zaradi skrite 
bolečine, zagovarja boljši svet in objema begunske otroke. Pesem z naslovom Najina 
fotografi ja z vojno v ozadju tematsko prerašča okvir trubadurske poezije, saj je v njej 
osebna sreča ljubimcev povezana z usodo vseh ljudi. Pravica do »majhne, molčeče, / 
zgolj najine sreče« je zaradi vojne in njenih grozot postavljena pod dodaten vprašaj, 
razcep med subjektivnimi željami in kruto stvarnostjo je poglobljen.

Zbirka Žarenje je, kar se tiče oblike pesmi, drugačna od Albe, prevladujejo namreč 
soneti (italijanski, repati, zamirajoči), na tematski ravni pa pomeni njeno nadaljevanje. 
Odnos med zaljubljencema se ni spremenil, njuna ljubezen je še zmeraj enako strastna 
in še zmeraj morata premagovati geografske razdalje, da sta lahko skupaj. Srečanja so 
erotično intenzivna, toda vedno je prisotna zavest, da se bosta morala kmalu posloviti. 
Lirski subjekt ne razlaga, zakaj si ne moreta ustvariti skupnega življenja, vendar je 
mogoče razumeti, da so tega krivi ljudje, ki so jima blizu. 

Geografsko ločenost zaljubljencev, ki je glavni motiv v Novakovi ljubezenski po-
eziji, lahko razumemo kot metaforo za neuresničljivost želje po trajnem in popolnem 
zlitju dveh duš in dveh teles. Lirski subjekt in njegova izvoljenka uživata in trpita v 

SR 4 - 2006.indd   732SR 4 - 2006.indd   732 7.2.2007   11:10:427.2.2007   11:10:42

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darja Pavlič, Novejša slovenska ljubezenska poezija in njen evropski kontekst 733

strastni ljubezni, v hrepenenju, ki se nikoli dokončno ne izpolni. Tak koncept ljubezni 
poznamo iz mita o Tristanu in Izoldi, iz katerega vemo tudi to, da so ovire, ki ločujejo 
zaljubljenca, predpogoj za ohranjanje njune strastne ljubezni. 

4 Sklep

Za strastno ljubezen lahko rečemo, da je skupni kulturni jezik Evrope, za poezijo 
pa, da nas še vedno uči, kako govoriti ta jezik, čeprav se včasih zdi, da sta njeno nalo-
go popolnoma prevzela popularna glasba in fi lm. Ljubezenske teme (npr. hrepenenje, 
neizpolnjena ljubezen, neizmerna radost), motivi (bela koža ljubljene, njena oddaljenost, 
odsotnost) in metafore (ljubezen je bolezen), ki so tako kot pesemske oblike skupna 
dediščina evropske poezije, so prisotne tudi v novejši slovenski poeziji. Milan Jesih 
je v ljubezenski sonet, ki ga je v slovensko poezijo po vzoru Petrarke uvedel France 
Prešeren, vpeljal tematiko zakonske ljubezni. Boris A. Novak, ki je v slovenščino 
prevajal trubadursko poezijo, je v njihovi maniri tudi sam napisal dve knjigi pesmi. V 
nasprotju z Jesihom je Novak ostal popolnoma zvest modelu strastne ljubezni, kot ga 
poznamo iz mita o Tristanu in Izoldi. Ker je Rougemont menil, da bi Evropejci morali 
preseči model strastne ljubezni, naj končam z ugotovitvijo, da bi verjetno bolj cenil 
Jesihovo poezijo.

LITERATURA

CURTIUS, E. R.: Evropska literatura in latinski srednji vek. Ljubljana: LUD Literatura, 2002.
JESIH, Milan, 1989: Soneti. Celovec – Klagenfurt: Wieser.
– – 1993: Soneti drugi. Celovec – Salzburg: Wieser.
– – 2000: Jambi. Ljubljana: Mladinska knjiga.
JOHNSON, Robert. A., 1993: Midva. Psihologija romantične ljubezni. Ljubljana: Ganeš. 
JUNG, C. G., 1987: Erinnerungen, Träume, Gedanken. Olten, Freiburg im Breisgau: Walter Verlag.
KRISTEVA, Julia, 1987: Tales of Love. New York: Columbia UP.
MÜLLER, Lutz in Anette (ur.), 2003: Wőrterbuch der Analytischen Psychologie. Düsseldorf in 

Zürich: Walter Verlag.
NOVAK, Boris A., 1999: Alba. Ljubljana: Mladinska knjiga.
– – 2003: Žarenje. Ljubljana: Nova revija.
PATERNU, Boris, 1990: Jesih v klasiki. XXVI. seminar slovenskega jezika, literature in kulture. 

Ljubljana: Filozofska fakulteta. 89–100.
PAZ, Octavio, 1995: Die doppelte Flamme. F. am Main: Suhrkamp Verlag.
PETRARCA, Francesco, 1998: Francesco Petrarca. Prevedel Andrej Capuder. Ljubljana: Mla-

dinska knjiga.
ROUGEMONT, Denis de, 1999: Ljubezen in Zahod. Ljubljana: /*cf.
SCHWEIKLE, Gunther in Irmgard (ur.), 1990: Metzler Literatur Lexikon: Begriffe und Defi nitio-

nen. Stuttgart: Metzler.
VEYNE, Paul, 1992: Rimska erotična elegija. Ljubezen, poezija in zahod. Ljubljana: Škuc in 

Filozofska fakulteta.
WEINRICH, Harald, 1983: Semantik der Kühnen Metapher. Theorie der Metapher. Anselm 

Haverkamp (ur.). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

SR 4 - 2006.indd   733SR 4 - 2006.indd   733 7.2.2007   11:10:427.2.2007   11:10:42

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


734 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

SUMMARY

It is possible to say that passionate love is a common cultural language of Europe and that 
poetry is still teaching us how to speak this language, even if it occasionally seems that its role 
has been entirely overtaken by popular music and fi lm. Love themes (e.g., longing, unfulfi lled 
love, immense joy), motifs (white skin of a loved woman, her distance, absence) and metaphors 
(love as sickness), which are, like poetic forms, the common heritage of European poetry, are 
also present in the contemporary Slovene poetry. Milan Jesih brought in the love sonnet – which 
was, following Petrarch’s model, introduced into Slovene poetry by France Prešeren – the theme 
of marital love. Boris A. Novak, who translated troubadour poetry into Slovene, composed two 
books of poems in the same manner. Unlike Jesih, Novak remained faithful to the model of 
passionate love, as is known from the myth of Tristan and Isolde. Because Rougemont believed 
that Europeans should overcome the model of passionate love, he would have probably been 
more appreciative of Jesih’s poetry.

SR 4 - 2006.indd   734SR 4 - 2006.indd   734 7.2.2007   11:10:437.2.2007   11:10:43

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_18.pdf | DOST. 08/01/26 19.32

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

