
Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 841UDK 17:1:929 Sloterdijk P.
Cvetka Hedžet Tóth

Filozofska fakulteta v Ljubljani

DRUŽNI GOVOR CINIZMA IN METAFIZIKE

Članek razpravlja o nekaterih stališčih sodobnega nemškega fi lozofa Petra Sloterdijka, še 
posebej teh, ki so povezana z zastojem teorije po izteku študentskega gibanja. Nelagodje kulture 
v postmoderni dobi je povezano z naraščajočo močjo cinizma in dovzetnostjo za nihilizem. 
Po Sloterdijku se je to zgodilo zaradi preveč poudarjenega pomena historizma, ki se je razvil 
v 19. stoletju. Teorija je postala depresivna in melanholična, kajti prišlo je do neozdravljive 
naveličanosti življenja, zato je že Nietzsche moral opozoriti na škodljivost zgodovine za življenje. 
Sloterdijk skuša s pomočjo starogrških vzorov ozavestiti teorijo, da mora biti dobrohotna in ne-
govati pojem sreče. Antična teorija ustvarja vedrino, moderna teorija zbeganost in neprisebnost. 
Po simbolnem letu 1989, ko postaja po Sloterdijku vedno bolj vidno, kako se je ideja svetovne 
zgodovine izčrpala, skuša politični zasvojenosti svoje dobe oporekati najprej samo z življenjem 
samim. Gre za verodostojnost življenja, ki po Sloterdijkovi politični antropologiji manjka politiki, 
življenje je oropano vsakršne spontanosti.   

The article discusses some viewpoints of the contemporary German philosopher Peter 
Sloterdijk, particularly the ones related to the stagnation of theory after the end of the student 
movement. The uneasiness of culture in the post-modern era is related to the growing level of cy-
nicism and the proclivity for nihilism. According to Sloterdijk, this is a consequence of the overly 
emphasized historicism that had developed in the 19th century. The theory became depressing and 
melancholic after the permanent weariness of life had set in; Nietzsche had been compelled to 
point out the harmful effect of history on life. With the help of ancient Greek models Sloterdijk 
attempts to make the theory aware that it must be well-intentioned and cultivate the sense of 
happiness. Ancient theory creates serenity, while modern theory creates confusion and insanity. 
After the symbolic year 1989, when it became increasingly evident how the idea of world history 
had been exhausted, he fi rst attempted to dispute the political addiction of his era with the life 
itself. The authenticity of life is what is in question, which is, according to Sloterdijk’s political 
anthropology, lacking in politics, i.e., life has been robbed of all its spontaneity. 

Ključne besede: fi lozofi ja zgodovine, metafi zika, utopija, antropologija politike, etika.

Key words: philosophy of history, metaphysics, utopia, anthropology of politics, ethics

1 Peter Sloterdijk − nelagodni mislec   

Kar nekaj v slovenščino prevedenih del nemškega fi lozofa Petra Sloterdijka (rojen 
leta 1947 v Karlsruheju) je v krepko oporo pri poskusu razumevanja misleca, ki naj-
prej privlači zaradi drugačnosti, ker se o tem, o čemer govori zgodovina fi lozofi je, dá 
še sploh govoriti tako, da ne vzbuja odpora – nasprotno, zveni celo zanimivo in nas 
nagovarja. Torej: pomembno je morda vsaj v prvem trenutku ne to, kar govoriš, ampak 
predvsem, kako znaš spregovoriti o nečem, kar že tako vsi vemo ali vsaj mislimo − tudi 
o tem, kje in s čim začeti. Zato se fi lozofu ne zdi zamalo in odveč poudariti, da danes 
univerzalizem ni prepoznaven samo akademsko, ampak še mnogo bolj že na ulici, celo 
v restavracijah, kjer vidimo, kako so kuhinje s svojo hrano postale univerzalne. Tako 

SR 4 - 2006.indd   841SR 4 - 2006.indd   841 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


842 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

fast food zdaj povezuje svet mnogo bolj kot kaka retorično izpopolnjena deklaracija 
o enakosti vseh ljudi.

Že naslovna formulacija knjižice Prihajati k svetu – prihajati k jeziku iz leta 1988, 
ki je nastala na podlagi njegovih predavanj na univerzi v Frankfurtu, kjer je bil takrat 
gostujoči profesor, opozarja na pomen jezika, in Sloterdijk ukinja vse meje in tradi-
cionalno zaznamovane prehode med pesništvom in fi lozofi jo, med bitjo in bistvom, 
med povečavo biti in povečavo bistva, med  nadčasovnostjo in časovnostjo, tj. med 
zgodovino, estetiko in etiko. Če hočemo razvozlati klobčič začetka, moramo po Slo-
terdijku jasno povedati, da se kot fi lozofi  ne odločamo za rešitve, ampak mnogo bolj 
za to, da vidimo obstoj problemov. Iz tega seveda izhaja, da je fi lozofi ja mnogo bolj 
sprašujoča kot odgovarjajoča. Toda če sodobna misel želi odgovarjati na nekatera 
najtežja vprašanja stvarnosti, potem ji to ne more uspeti »tako dolgo, dokler ostajajo 
nejasna njena logika in ontologija«.1 Kakršna koli bo že nekega dne sklenjena podoba 
Sloterdijkove misli, uvod v njeno razumevanje je podan z ontologijo, ki jo je skušal 
podati povsem na novo v primerjavi s tradicionalno, kajti stvarnost, s katero se sooča 
njegova misel, nikakor ne more biti nadgradnja tradicije; iztek prejšnjega stoletja nas 
je soočil z dejstvi,  ki jih ni mogoče primerjati s tem, kar se je dogajalo nekoč. 

Neposrednega začetka ni, kar je očiten Adornov vpliv, ki se ga Sloterdijk ne sramuje, 
kajti heglovstvo nas je prepričalo, da je vsak začetek že posredovan, in najbolj spontani 
začetek je vendar ta, da začnemo pri sebi. Samó spontanost pripelje do avtonomije in 
Adorno je v svojem razmišljanju znal izjemno združevati dve prvini, namreč spontanost 
v razmišljanju in trdoto avtonomije misli, ki mora vsak trenutek teoriji preprečevati, 
da bi jo kdo uporabljal kot sredstvo za manipulacijo. Toda deducirati spontani začetek 
bi bilo po Sloterdijku isto kot zahtevati od hudiča, da bi iz peska stkal močno vrv. Vrv, 
ki je presneto čvrsta, pa je moč tradicije: »Tako je naša sedanjost prekrita s hieroglifi  
starejših začetkov, ki jih je treba razvozlati in prenesti v sedanjost, če hočemo imeti 
kaj povedati.«2 Dešifracija oziroma razvozlanje obstoječega je morda manj naporno, 
kot si mislimo, naporno pa je zato, ker nam tega dokončno nikdar ne uspe.

Pogosti nastopi Petra Sloterdijka in pogovori na nemški televiziji po kanalu 3 SAT 
nam omogočajo kar najbolj neposreden stik z njim, in táko soočenje s človekom, ki 
ga omogoča sodobna tehnika, ko nam govori, v preteklosti nima primerjave. Mi mu 
lahko vsaj preko televizijskega ekrana gledamo v oči in opazujemo utrip njegovega 
motrenja sveta. Nikdar prej v zgodovini tega nismo mogli in tudi ne takó neposredno 
kakor danes postavljati vprašanj, na katera nam pred kamerami odgovarja. Vsekakor 
čuti našo navzočnost, čeprav je med štirimi stenami kje v studiu, znotraj stavbe, kamor 
nepovabljeni s ceste ne more in ne sme. Ne dvomimo v njegovo iskrenost, kajti resni-
coljuben je, misli in dojema sam s svojo pametjo, po mnenju nekaterih celo preveč; 
priznati mu je pogum, da se ne boji preizkušenj in zaveda se, da ga akademska znanost 
ignorira. Bo zaradi takšnega novega načina komunikacije, ki jo omogočajo dosežki 
sodobne tehnike, v prihodnje odpadla vsem znana potreba po raziskovanju biografi je, 
celo pisanja avtobiografi j? Tu bo treba počakati. Neposredni pogovor je vedno izpo-

1 Peter Sloterdijk, Das Menschentreibhaus. Stichworte zur historischen und prophetischen Anthropologie. 
Vier große Vorlesungen, Weimar: VDG, 2001, 77.   

2 Peter Sloterdijk, Prihajati k svetu – prihajati k jeziku, Ljubljana: Društvo Apokalipsa, 1999, 12.

SR 4 - 2006.indd   842SR 4 - 2006.indd   842 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 843

stavljen nevarnosti polemike, ki ima to čudno lastnost, da deluje kot mehanizem pod-
tikanja stališč, ki jih kdo sicer sam ne bi izoblikoval; avtobiografi ja je vedno najprej 
samorefl eksija − o vsem odloča samo človekov lastni jaz, moč lastnega doživljanja in 
refl eksije, ki nastajata v samoti.

Dejstvo je, da vse v zvezi s Sloterdijkom učinkuje nekam čudno polemično, toda 
Sloterdijk je mislec, ki stopa na sceno že po kakem izgotovljenem tekstu. Pri branju 
vzbuja občutek, kot da gre za nas same in našo, samó še nedavno preteklost, in prepričuje 
nas, da je vse samo ena sama sedanjost. Sloterdijkova neverjetna moč je v tem, da nam 
preteklost opisuje kot zdajšnjost, ki ni samo časovna, ampak celo uprostorjena, jemlje 
in zahteva precejšen prostor − že v nas samih, in odkrijemo, ta zaradi eksistencializma 
tako zelo odrinjeni pojem, namreč dušo.

Zdaj je srečanje s preteklostjo lažje in ni nam več sovražna. Tudi ne čutimo po-
trebe, da bi jo enostavno razstrelili s pomočjo kake levičarske ideologije, desničarju 
pa je Adorno prehud zalogaj. Toda ravno Sloterdijk nas z mnogimi svojimi stališči 
opozarja, da je danes treba dojemati in razmišljati onkraj »levega« in »desnega«. Zato 
učinkujejo njegova dela že skoraj samopolemično: enkrat nas prepričuje, da je daleč 
najpomembnejše naše rojstvo in prihajanje na svet, drugič ga prevzame izkušnja smrti 
in strah pred njo. Pa spet je pri čem mesijanskem, kar se je sesulo konec prejšnjega 
stoletja, in študentska gibanja opozarjajo na cinizem, ki je posledica tega, ker ni jasnega 
uvida v to, kaj je prav in kaj ni; tako po adornovsko se ne da niti več izreči, kaj je pojem 
»pravilnega življenja«. Zaton in izguba utopičnega nas sooča z nečim apokaliptičnim, 
kajti: »Odkar je historičnemu mesijanstvu potekel čas, spet bije ura paničnega izkustva 
sveta.«3 Cinizem je prešel v paničnost, zgodovina ni več sosledje, ki bi se iz preteklosti 
in sedanjosti znašlo v prihodnosti. Tako je panika zdajšnja, »pokrščanska, novopoganska 
različica apokaliptičnosti; prihaja z reaktualizacijo grških motivov iz antičnega fonda 
in zaseda prostor, ki ga puščajo odprtega umikajoče se judovsko-krščanske razlage 
poslednjih reči«.4 Ne odrekamo se zgodovini, kajti po Sloterdijku je zgodovina meta-
fi zike zgodovina nezadovoljstva s svetom, pri uveljavljanju metafi zike »igra odločilno 
vlogo izkušnja smrti in časovnosti vsakega posameznega življenja«.5

Bo Sloterdijk nekega dne zapustil fi lozofi jo, ki bi ji uspelo spraviti utopijo in post-
utopijo s tem, kar je ciklizem antične fi lozofi je? Kjer zahteva učasovanje bivajočega, 
ki ne sme biti žrtvovano kultu historičnega uma, tam Sloterdijk zavpije, da se to da 
samo z malo več in ne malo manj metafi zike.

Niti tak zagnan postizem nas ne prepriča, da bi se nehali vračati v preteklost, tudi 
h komaj ohranjenim ostankom dinozavrov. Čudno je le to, da je zelo malo fi lozofi j, ki 
niso že skoraj obsedene s postizmom, fenomenološko usmerjene fi lozofi je, morda tudi 
eksistencializem, pa kot da bi tega post sploh ne poznale. Nihče nas ne more prepričati, 
da je to njihova prednost, čeprav vsi vemo, da to ni njihova slabost. In zato, kot da bi 
nas Sloterdijk med vrsticami povabil, da si, četudi imamo vse razloge za občudovanje 
Adorna, ki je bil njegov učitelj, ogledamo še kaj od tega, kar je Adorno sicer − verjetno 
− upravičeno demoniziral, vendar za ceno lastnega trpljenja in bolečine.

3 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem. H kritiki politične kinetike, Ljubljana: Cankarjeva založba, 2000, 84. 
4 Prav tam. 
5 Prav tam, 111. 

SR 4 - 2006.indd   843SR 4 - 2006.indd   843 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


844 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

V pogovoru s fi lozofom in pisateljem Carlosom Oliveirom je Sloterdijk poudaril, 
kako se po njegovem ljudje pri tem panično bolečem soočenju s svetom ne bi smeli 
izgubljati, in njegova prva knjiga iz leta 1983 Kritika ciničnega uma obravnava samo-
ohranjanje do skrajnosti. Ravno ta motiv samoohranjanja je po lastnem priznanju pre-
vzel od Adorna skupaj z motivom t. i. žalostne znanosti, predstavljene v aforistično 
skoncentrirani obliki v Adornovem delu z naslovom Minima Moralia in podnaslovom 
Refl eksije iz okrnjenega življenja. Vendar je Sloterdijk skušal »vižo žalostne znanosti 
prevesti v veselo in tragikomično znanost«.6 To je morda delček njegovega obsežnega 
opusa, ki ta trenutek še ni sklenjen, in nam, ki ga beremo v teoretsko pomoč in podpo-
ro, da bi ga razumeli, saj v njegovih razmišljanjih o mesijanizmu, cinizmu in paniki 
vsaj malo prepoznavamo sebe in pota svoje mladosti, ki je že za nami. Še vedno se 
ne odrekamo svojemu uporništvu, in Sloterdijk nam ponekod dopoveduje, da ga ne 
politizirajmo brez potrebe, kajti samo tako ga bomo trajno ohranili.

Ocene, ki jih dobiva Sloterdijk, so prej neugodne kot ugodne; zelo očitna je igno-
ranca njegovih del in stališč, toda Sloterdijk ni mislec, ki bi se ga dalo − ali celo smelo 
− odrivati v rubriko anonimnosti ali namenskega preziranja. Brati njegova dela po-
meni soočati se z nekim zelo močnim vodotokom misli sredi puščave, in ta tok nikdar 
ne izgine, nasprotno: vedno bolj intenziven je in te jemlje s seboj na potovanje, ki se 
začenja vsepovsod, tudi tam, kjer smo že bili, in ko mislimo, da o vsem že vse vemo 
in vse poznamo. V tem je Sloterdijk privlačen, ker iz branja njegovih del doteka neka 
neverjetna energija in moč − zato z njim samó pridobivamo.

Sloterdijk je fi lozof, ki s svojimi deli sproža kar najintenzivnejše gibanje misli, in 
teorija kot vesela znanost nudi ugodje, podobno zatočišču onih, ki jim je uspelo uteči 
iz kakih vojnih razmer na varen Zahod. Svet, v katerem živimo, pa je »vse, s čimer 
mi eksperimentiramo tja do razbitja«, in v takem svetu je »samoohranjanje plus samo-
eksperiment enako samointenziviranje«.7 V najnovejšem času bi to samointenziviranje 
pomenilo znati negovati vedrino po antičnem vzoru, in z veseljem sežemo k branju 
Nietzschejevega teksta Schopenhauer kot vzgojitelj iz leta 1874, kjer Nietzsche ravno 
pri Schopenhauerju vidi to izjemno lastnost. Tudi temu Nietzschejevemu zapisu v istem 
tekstu velja prisluhniti, saj iz njega izhaja odločna prepoved politizacije, kajti: »Vsaka 
fi lozofi ja, ki verjame, da bo s političnim dogajanjem premaknila ali celo razrešila pro-
blem bivanja, je posmeh in zadnjična fi lozofi ja (Afterphilosophie).« 8 Vendar danes ne 
verjamemo v ideal bivanja brez politike, ne po anarhistično in tudi ne po malomeščansko 
− vedno bolj pa se sprašujemo o možnosti svetovne etike na podlagi konsenza, in tu 
ni jamstva, da nam bo to uspelo.

Vprašajmo se, kaj sproža gibanje misli, idej. Kolikor več je sprememb v svetu, 
toliko bolj je na delu misel, in udarna moč tega, kar se je dogajalo v zadnjih treh sto-
letjih, teorijo še vedno zelo zaposluje. Dogajanje v svetu nas mobilizira in poriva ven iz 
duhovne otrplosti − in dobro je, da je tako.  Toda dati duha vsemu, še tako brezdušnemu 
in nesmiselnemu, je povsem druga stvar. V terorju, ki ga lahko opazujemo kar preko 

6 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespräch mit Carlos Oliveira, München: Hanser, 1993, 16.
7 Prav tam, 14. 
8 Friedrich Nietzsche, Schopenhauer als Erzieher, KSA 1, 365, nav. iz Kritische Studienausgabe (KSA 

1−15), ur. Giorgio Colli in Mazzino Montinari, München − Berlin: DTV − de Gruyter, 1999. 

SR 4 - 2006.indd   844SR 4 - 2006.indd   844 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 845

televizijskih ekranov, ni duha. Želja romantikov, da bi svet spremenili v pristno domo-
vanje, kar pomeni, da bi v vsakem kotičku sveta prebivali varno, z občutkom, kot da 
smo doma, se ni izpolnila. Še vedno negujemo grekomanijo – ideal domovanja v svetu 
− in počutimo se varne, vsaj v svoji notranjosti. Zunanjost sveta je urejena danes tako, 
da lahko potujemo in pridemo v vsak, še tako oddaljen kraj, vendar ne v domovanje. 
Toda potovanje je naša zmožnost, s katero prostor v svetu zmanjšamo do skrajnosti, in 
verjetno bomo o tem dojemanju prostora, ko je vse v hipu na dosegu, še dolgo soočeni, 
kajti pojav globalizacije je samo drug izraz za stanje sodobnega človeštva. Kot da bi še 
zjutraj moderna in aktualna postmoderna, zdaj − recimo opoldne − onemela, in namesto 
prerekanj o izteku moderne in postmoderne je tu samo še globalizacija.

Le kakšen utopični cilj navdihuje globalizacijo? Bi se ga dalo recimo odkriti?
Sloterdijk nas sooči z banalno jasnostjo in pove tole: »Vsaj enega od svojih utopičnih 

ciljev je moderna uresničila, in sicer cilj popolne avtomobilizacije, stanje, v katerem 
se vsakdo, ki je polnoleten, za volanom samega sebe gibajočega se stroja sam giblje. 
Ker si v moderni sebstva brez njegovega gibanja sploh ne moremo zamišljati, spa-
data Jaz in njegov avtomobil metafi zično skupaj kot duh in telo iste gibalne enote.«9 
Ubogi človek, ki ne zna voziti avtomobila in je brez vozniškega dovoljenja, kajti avto 
je »najbolj sveto v moderni, je kultna sredina kinetične svetovne religije, kotaleči se 
zakrament, ki nam omogoča udeleženost pri nečem, kar je hitrejše od nas samih. Kdor 
vozi avto, se približuje numinoznemu, čuti, kako se njegov majhni Jaz razširi v višje 
Sebstvo, ki nam za domovino daje ves svet hitrih cest in nas ozavešča, da smo vpokli-
cani k nečemu boljšemu, kot pa k napol živalskemu življenju pešcev.«10 Zato smo po 
Sloterdijku, gledano vsaj z avtomobilskega stališča, živeli določen čas v odrešenjskem, 
»mesijanskem, izpolnjenem času, kjer so dvotaktniki miroljubno parkirali ob dvanajst-
valjnem motorju − mesija je vladal v svojem kraljestvu z malo škodljivimi snovmi; 
z elektronskim vbrizgavanjem in sistemom proti blokiranju zavor, z vgrajenim kata-
lizatorjem in turbopolnilnikom je spravil svoje izbrance do nebeške vožnje«.11 Toda 
nekateri od nas se nismo dali prepričati v mesijanstvo, »da je ta avtomobilski končni 
raj že tudi paradiž na zemlji«.12

Nenadoma je na cestiščih in sredi velemestne osvetljave prišlo do negibnosti, vse 
je otrpnilo, enkrat zaradi izpada električnega toka, drugič zaradi prepolnih cestnih 
voznih pasov. Ko vse obmiruje in je negibno, ko smo priče, kako v hipu vsesplošno 
samogibanje preide v svoje nasprotje, nam negibnost sporoča nekaj fi lozofsko-zgo-
dovinskega. Po Sloterdijku gre za sporočilo, ki ima v sebi ne samo fi lozofsko, ampak 
celo zgodovinsko religiozno vrednost. V čem naj bi ta bila?

Enotna enačba med duhom in telesom v trenutku razpade, kajti če je zmožnost gi-
banja otrpnila, potem je nekaj narobe z metafi ziko − in tu je zoprno vprašanje: mar je 
ta sploh bila navzoča? Mesijanstvo resnice pomeni, da je čas izpolnjen s tem, čemur 
pravimo napredek, oziroma z napredujočim gibanjem, in ciklizem kot večno vračanje 
s svojo čudno nedovzetnostjo za napredek je soočen z aktivom moderne, ki premore 

 9 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 36. 
10 Prav tam, 37.
11 Prav tam.
12 Prav tam.

SR 4 - 2006.indd   845SR 4 - 2006.indd   845 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


846 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

metafi ziko. Toda po zastoju v poznih popoldanskih urah vidimo, da »moderni aktiv 
prehaja v postmoderni pasiv«,13 in zdaj aktiviramo fi lozofi jo kulture, da sproža nekaj 
teoriji podobnega, kajti samo pobeg v teorijo nas še prepričuje potem, ko nas je včerajšnja 
levičarska politizacija izigrala in je premoč politike nadomestila premoč ekonomije. 
Ta s svojo svetovnotržno metafi ziko globalizacijo spreminja v globalizem. Je zdaj spet 
trenutek za fi lozofe v Nietzschejevem smislu, kajti po njegovem prepričanju je fi lozof 
zdravnik kulture in trenutno je vsa humanistika že domala obsedena s kulturološkimi 
študijami in pristopi, kajti najnovejši funkcionalistično naravnani izobraževalni trendi 
humanistiki kot taki niso naklonjeni − povrhu pa živimo še v pometafi zični dobi. 

Sloterdijk je nedvomno metafi zik, samo da po Schopenhauerju in Adornu sledi pri-
zemljeni, tostranski metafi ziki, ki povsem opušča platonistično zasvetovje. Ker metafi zika 
povzema vase materialistično zarezo, Sloterdijk še za transcendentalni subjekt poišče 
nekaj povsem konkretnega, in »avto je tehnični dvojnik principielno aktivnega trans-
cendentalnega subjekta«.14 To je konstitutivna subjektivnost in ta dragocena pridobitev 
moderne dobe je pobratena z metafi ziko, ki se ji postmoderna ne more izogniti. Kot da 
bi bil Sloterdijk pred nami kot nekakšen metafi zik postmoderne in reševal njeno čast z 
odkrivanjem metafi zike zato, da bi ne postala izdaja nad človekom in človeštvom in s 
tem − postmoderna namreč − njegova sramota. Stanje, ki nas pripelje do metafi zičnega 
vzgiba, ni dokaz za urejenost duha ali celo privilegij kake lepe duše. V vsakem obdobju 
nas usmerja nekaj materialnega in docela konkretnega, predvsem je to nezadovoljstvo 
s svetom značilno za vse čase in v tem vidi Sloterdijk zelo pomembno dejstvo: »Vsako 
nezadovoljstvo s svetom, ki se je zavedlo sebe, nosi v sebi zarodek kulture.«15 To je 
celo kot stanje objektivnega duha, in za sodobni čas je značilno panično občutje, ki je 
po Sloterdijku nastopilo, ko se je izpela doba historičnega mesijanstva, v trenutku, ko 
je bila razkrita ena najbolj temeljnih resnic zdajšnjega časa, namreč krhkost sodobne 
eksistence, ki je soočena z nečim apokaliptičnim.

Najnovejša alternativna gibanja so zato na težki preizkušnji, če bodo uspela obliko-
vati nove, prepričljive vzorce za nastanek kultur, ki bi lahko bile dostojna alternativa 
vsemu prejšnjemu. Vse to je dejansko samo prastara zgodba o nezadovoljstvu z ze-
meljskimi zadevami, in Sloterdijk nam tu, ko pričakujemo nekaj genialno novega v 
alternativnih gibanjih, odkrije samó večno prastaro: »Da bi ustrezno razkrili fi lozof-
sko mesto današnjih alternativ, moramo razločevati dva tipa alternativnosti − prvi ali 
metafi zični tip nesoglasja s svetom, ki meri na transcendentne nadsvetove ali utopične 
protisvetove, in drugi ali poetični tip nesoglasja s svetom, ki v dejanskem samem vidi 
sled, ki vodi na prosto.«16

Je pred nami spet soočenje med pesniki in fi lozofi , torej nič novega, spet že vse samo 
od vekomaj in prastaro − v čem je Sloterdijk sploh izviren? Je in hkrati tudi ni, kajti še 
vedno je iskalec, čeprav ciničen in povrhu metafi zičen, ko s pesniško samozaverova-
nostjo išče možnosti za protisvetove. Kar veje iz njegovih ponekod drznih zapisov ni 
zavest, ki bi bila izpolnjena s kakim transcendentalizmom, ampak je to anticipirajoča 

13 Prav tam, 41.
14 Prav tam, 36.
15 Prav tam, 83.
16 Prav tam, 86−87.

SR 4 - 2006.indd   846SR 4 - 2006.indd   846 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 847

zavest, ki izhaja iz nekongruentnosti − najbolj dobesednega neujemanja − zavesti z 
bivajočim, s svetom, v katerem sicer je.   

2 Zastoj teorije

Na vprašanje, kdo je Peter Sloterdijk, ni treba po prusko natančno raziskovati nje-
gove biografi je in ji po možnosti dodati še kake avtobiografi je. Kljub tej ugotovitvi 
se je treba zavedati, da imamo pred seboj nekoga, ki je povezan z letom 68 oziroma 
generacijo 68, ki ni doumljiva brez kritične teorije, tj. frankfurtske šole, Adorna še 
posebej. Teoretsko levičarstvo nas nagovarja, prepoznamo se in udarna moč mladosti, 
ki je ostala trajno navzoča v nas, se spreminja v resonanco, ki nikdar ne utihne, zveni 
pa tostran tradicionalno levega in desnega.

Zapis Kaj je solidarnost z metafi ziko v trenutku njenega sesutja? o kritični teoriji in 
njenem poslanstvu še vedno vse opogumlja z nečim, kar učinkuje kot sodba, saj nas, 
prav tako udeležence generacije 68 in tragične priče sesuvanja socializma, − v pomenu 
ideje organizirane solidarnosti − tolaži, da se je kljub vsemu splačalo, kajti: »Kritični 
teoretik ni samo okultni oznanjevalec mesije, temveč je to on sam, zavit v najglobljo 
neprepoznavnost, in je prišel na svet z misijo, da bi ga izmeril po njegovih najboljših 
možnostih.«17 Prepoznavnost možnosti torej, ki ontologijo kot nauk oziroma logos − 
izjavo − o bivajočem približa Grku, ki je bivajoče dojemal ne samo glede na to, kar že-
je, torej udejanjeno (enérgeia) in preteklo, ampak tudi kot še-ne, namreč kot možnost 
(dýnamis) za prihodnje, ki vključuje drugačnost od tega, kar-samo-je.

Bit ni samo bilost − in zdaj je Sloterdijk kot fi lozof, ki si upa odčitati takšne možnosti, 
ki so komaj prepoznavne. Nekaj takega seveda vedno oporeka in zavrača samo to-kar-je 
in tisti, ki takšno dejstvo na glas izgovarja, je nedobrodošel in neprijeten, skratka grd, 
in kritična teorija po njegovem prehaja v »pretirano« teorijo.

Sloterdijk nas v Predgovoru svoje Kritike ciničnega uma opozarja, da po izteku 
študentskega gibanja »doživljamo zastoj teorije« in radi bi razumeli, zakaj je tako, še 
paničnost njegovega poznejšega dela Evrotaoizem nadaljuje v tej smeri. Ne samo da 
se je po letu 1989 sesula praksa organizirane solidarnosti, tudi teorija je postala krhka 
in lomljiva. Zakaj je izguba neke organizirane solidarnosti imela tak tragičen učinek, 
ki nič več ne potrjuje teze življenje dol, teorija gor? Morda tudi zato beremo tega ne-
navadnega in spornega Sloterdijka, da bi se lažje znašli v svetu, ki si ga nismo izbrali 
po želji, kot da bi ta svet več ne bil naš, kajti želeli smo drugačnega, in vsa akademska 
teorija ni nič drugega kot gluha inspiracija in učenost.

Recimo da izberem vrt in se odločim za benjaminovske perunike, toda to je še ved-
no cinizem, nas svari Sloterdijk, ravno tako kot pasolinijevske rože zla ali freudovske 
volčje češnje, toda na srečo nas Arthur Schopenhauer vedno znova uspešno prepričuje, 
da sta si cinizem in stoicizem zelo blizu. Recimo, da spravljamo Sloterdijkov cinizem 
v kar se da tesno bližino stoicizma. Tu postane razlika med cinizmom in stoicizmom 
vidna, kajti stoicizem premore vednost o tem, kaj je prav in kaj ni, ločuje med dobrim 

17 Peter Sloterdijk, Nicht gerettet. Versuche nach Heidegger, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2002, 
249.

SR 4 - 2006.indd   847SR 4 - 2006.indd   847 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


848 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

in zlim, to pa so razlike, ki − če vztrajamo samo pri cinizmu −, nimajo vedno jasno 
prepoznavnih meja. Sloterdijk ima pronicljivo moč prepoznavanja tega, kar ni prav, 
kar je narobe, negativno, skratka lahko izreka resnico negativno, ne more pa več po 
vzoru tradicionalnih metafi zikov in razsvetljenske tradicije povedati tega, kar je prav 
ali naj bi bilo dobro. V sodobnem času se tega ne da več, nas prepričuje njegov vsak 
dan obsežnejši prispevek.

Kako brati imena avtorjev, ki so še v nedavni preteklosti pomenila alternativo vsemu 
obstoječemu, je vprašanje, ki Sloterdijka zaposluje zelo pogosto. Ob izteku tisočletja se 
nismo znašli onkraj kapitalizma in komunizma, kar naj bi mnogi levičarji želeli; svet je 
zašel v turbokapitalizem in možnosti za skorajšnji konec tega tako zelo nepotrebnega 
zgodovinskega zavoja praktično ni. Vse z Marxom povezano je kratke sape, in vsaj ta 
trenutek ne premore v sebi obnovitvene moči. Celo levičarstvo je postalo čudna mora 
preteklosti, in obljubljena demokracija z zahoda postaja spona, ki je mnogim zelo 
nadležna. Toda spregovoriti o tem je še težja muka in že blizu političnega tveganja − 
kar vsi vemo in vidimo, ni za nikogar sporno, zelo grd in nesramen pa je tisti, ki si kaj 
takega upa na glas povedati.

Glasni izpovedovalci so ljudje, ki so bodisi večni nezadovoljneži ali, kot nas prepri-
čuje Sloterdijk v svojem Evrotaoizmu, ljudje, ki nosijo v sebi samo malo več paničnega 
občutja kot večina. Naša kultura je torej v svojem jedru panična, kot vsakemu fi lozofu 
dopoveduje; celo tako zelo čaščena in zanj nepogrešljiva metafi zika je eno samo nezado-
voljstvo s svetom. Zgodovino metafi zike bi po tej plati veljalo dojemati kot zgodovino 
nezadovoljstva s svetom − in odkar je človek, je tega zelo mnogo. Po Adornovem vzoru,  
ki mu Sloterdijk zelo pogosto sledi, je prav vse, kar je tu, v sebi bistveno posredovano, 
ničesar neposredovanega ni v svetu, v katerem živimo. Nič ni tukaj od vekomaj, po-
sredovano je z zgodovino, celo najnovejšo, kot so recimo Černobil, nedavna vojna v 
Bosni, 11. september 2001 in še kaj bi se našlo, kar smo si povzročili mi, ljudje, in smo 
odgovorni − nihče drug. Izgovarjati vse to, uravnavati srečo mišljenja po tem, koliko 
je to sploh še zmožno izraziti vsesplošno nesrečo, bolečino in trpljenje, je nekaj, kar je 
svojevoljnega in nenavadnega Adornovega učenca očitno trajno nagovorilo.

Sloterdijk je mislec, ki mišljenje razume kot moč negacije tega, kar samó je. S 
svetom nezadovoljni in panični misleci so utelešenje občutljivosti, celo preobčutljivosti, 
toda Sloterdijk ve, da je »občutljiva teorija nekaj suspektnega«,18 tudi Adornova. Po 
grozljivi izkušnji Auschwitza ni bilo lahko razpravljati o pravilnem življenju, še nje-
gova estetika je, kot opozarja Sloterdijk, komaj ušla »gnusu do vsega in vsakogar«, 
kajti, kot se glasi v slovenskem prevodu: »Vse je bilo nekako sostorilsko priklenjeno 
na ‘napačno življenje’, v katerem ‘ni pravega’. Predvsem je kot prevaro, poslabšanje 
in ‘napačno’ sprostitev sumničila vse tisto, kar je dišalo po zadovoljnem in sporazum-
nem.«19 Adornove refl eksije iz okrnjenega življenja zato izrečejo misel, ki je sčasoma 
postala ena njegovih najbolj citiranih, in sicer tale: »Nikakršnega pravilnega življenja ni 
v napačnem.«20 Alfred Schmidt, profesor za fi lozofi jo na univerzi v Frankfurtu, najprej 

18 Peter Sloterdijk, Kritik der zynischen Vernunft, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1983, 20−21.
19 Peter Sloterdijk, Kritika ciničnega uma, Ljubljana: Študentska založba, 2003, 15−16.
20 Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Gesammelte Schriften 

(GS) 1–22 (ur. Rolf Tiedemann), zv. 4, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1980, 43.

SR 4 - 2006.indd   848SR 4 - 2006.indd   848 7.2.2007   11:10:587.2.2007   11:10:58

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 849

Adornov študent, nato asistent od leta 1961 in po letu 1969 njegov naslednik na zna-
menitem Inštitutu za socialne raziskave, kjer je bil Adorno direktor od leta 1958 vse do 
svoje smrti, je ob stoti obletnici Adornovega rojstva (1903−1969) spregovoril o tem, 
kako je bilo Adornu tuje biti vesel in nasmejan v svetu socialne hladnosti, te napačne 
neposrednosti zahodnega, t. i. demokratičnega sveta. Adorno se je »smejal zadržano in 
redko«21 – in svoje slušatelje opozarjal, kako med njegovimi predavanji padajo bombe 
po Vietnamu in grozljivo ubijajo. Toda pri vsem tem ne otopeti,  ne ostati ravnodušen 
je naloga refl eksije, ki si mora prizadevati za nečim odrešenjskim in kar je trajna de-
viza Adornove fi lozofske misli. To je poimenoval z izrazom negativna dialektika v 
smislu nereduciranega izkustva v mediju pojmovne refl eksije in kot dosledna zavest o 
neidentičnem, tudi tem še tako obrobnem, nepriznanem in izrinjenem iz vsega, kar je 
poosebljalo mero za sprejemljivo, tj. kot pravilno identiteto.

Sloterdijk Adornu priznava dovzetnost, celo odprtost za nekaj bistveno drugačnega 
od tega, kar samó je, in to izrazi s temle: »Kdor trpi, ne da bi otopel, bo razumel; kdor 
lahko glasbo posluša, zre v svetlih sekundah čez na drugo stran sveta. Gotovost, da je 
resničnost napisana s pisavo trpljenja, hladnosti in surovosti, je zaznamovala dostop-
nost sveta te fi lozofi je. Sicer je komajda verjela v spremembo k boljšemu, vendar ni 
popustila skušnjavi, da bi otopela in se privadila na dano. Ostati sentimentalen je bila 
tako rekoč utopična drža − čute imeti pripravljene za srečo, ki se ne bo zgodila, toda 
v pripravljenosti nas vendarle brani pred najhujšo osurovelostjo.«22 Pred nevarnostjo, 
da bi otopeli, nas varuje ta ali oni mislec, fi lozofi ja, kakor jo je razumel Adorno, še 
posebej. S svojo materialistično zarezo skozi svet, s teorijo, ki je tako duhu kot čutnosti 
dala vse pravice in pri tem ni zatajila metafi zike, nas Adorno sooča s tem, kar imenuje 
rana, kot se glasi naslovna formulacija Die Wunde Heine (Rana po imenu Heine) iz 
leta 1956. Že Marx in Nietzsche sta taki rani, in Sloterdijk nam med takimi imeni, ki 
so rane, omenja tudi Theodorja Lessinga, Heideggerja in seveda Adorna. To so misleci, 
ki mnogim od nas omogočajo, da svoj zgodovinski čas dojemamo »kot zbirne točke 
lastnih izkušenj«.23 Kaj je takšna »zbirna točka« Heine?

Če prisluhnemo Adornu, vidimo, da skuša dešifrirati nelagodnost, ki jo je ves čas 
povzročal Heine na vse strani, in njegova avra je postala mučna, kot da bi krvavela 
in sprožala krivdo. Nedvomno je razlog za to dejstvo v Heinejevi družbeni naravna-
nosti,  ki je nemškemu razsvetljenstvu pošla, to pa je postalo do obstoječega preveč 
konformno, celo »podložno afi rmativno«, in tako je »Heine edini med slavnimi imeni 
nemške literature, ob vsej svoji naklonjenosti romantiki, ohranil nerazvodenel pojem 
razsvetljenstva.«24 Od tod njegovo nelagodje in z »vljudno ironijo se upira temu, da 
bi pravkar demolirano skozi zadnja vrata − ali pa skozi kletna vrata globine − takoj 
spet vtihotapil nazaj«.25 Še politično nezanesljiv je bil − kot kritično o njem ugotavlja 

21 Alfred Schmidt, „Wir wollen hier nicht so draufl os philosophieren“, nav. iz Wolfram Schütte (ur.), 
Adorno in Frankfurt, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003, 221.

22 Peter Sloterdijk, Kritika ciničnega uma, 16.
23 Prav tam, 18.
24 Theodor W. Adorno, Rana po imenu Heine, 64, nav. iz: Beležke o literaturi, Ljubljana: Cankarjeva 

založba, 1999.
25 Prav tam, 64−65. 

SR 4 - 2006.indd   849SR 4 - 2006.indd   849 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


850 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

Adorno, namreč »nezanesljiv tovariš: tudi socializmu. A njemu nasproti se je oklepal 
misli o neokrnjeni sreči v sliki pravične družbe.«26 Njegov izraziti individualizem je 
tolikšen, da še pri Heglu prepoznava zgolj individualizem, vendar se pri tem »ni uklo-
nil individualističnemu pojmu notrinskosti. Njegova ideja čutne izpolnitve vključuje 
tudi izpolnitev v navzvenskem, družbo brez prisile in odrekanja.« 27 Kakšna naj bi bila 
ta družba?

Kakor Adorno razbere iz Heinejevega pesniškega dojemanja sveta, gre za svet, ki bi 
presegel odtujitev, kajti: »Heinejeva stereotipna tema, brezupna ljubezen, je prispodoba 
za brezdomstvo in lirika, ki ji je posvečena, je napor, da bi odtujitev sámo potegnil v 
naslednji krog izkušenj. Danes, potem ko se je usoda, ki jo je Heine občutil, dobe-
sedno izpolnila, pa je brezdomstvo hkrati postalo brezdomstvo vseh; vsi so v bistvu 
in v jeziku tako poškodovani, kakor je bil izobčenec. Njegova beseda stoji namesto 
njihove besede: ne obstaja nobena druga domovina kot svet, v katerem ne bi bil nihče 
več izvržen, svet realno osvobojenega človeštva. Rana po imenu Heine se bo zacelila 
šele v družbi, ki bo dosegla spravo.«28 Ideal bivanja v svetu je domovanje, nostalgija, 
do katere imamo ljudje pravico, namreč prebivati v svetu, v vsakem njegovem kotičku 
kot da smo doma. Filozof samo malo bolj glasno izgovarja to večno, torej prastaro in 
univerzalno pravico vseh ljudi v vseh časih in vsepovsod.

3 Sloterdijkova kritična teorija sveta kot poezija in obljuba

Pozicija moči, do skrajnosti spolitizirano sodobno življenje, nam ljudem ideala 
neodtujenega bivanja ne omogoča, in Adorno, podobno kot vsa kritična teorija, vehe-
mentno udriha po vsaki drži moči. In Sloterdijk je že soočen s tem, kar je »cinizem v 
akciji«,29 kajti tuja mu je vsakršna gotovost vednosti oziroma absolutna gotovost nečesa 
oprijemljivo prvega, recimo kult »zlate dobe«.

Sloterdijka usmerja prepričanje, da je na svojstven način v človekovem delovanju 
hkratna dvojnost doživetega in anticipiranega, utilitarističnega in utopičnega, čeprav 
je Sloterdijk, kot ugotavlja v pogovoru z njim Carlos Oliveira, nekakšna »disidentna 
varianta kritične teorije frankfurtske provenience«.30 Zelo očitna politizacija generacije 
68 Sloterdijka ni prepričala; tako je nastopil proti blaznosti vsepolitizacije, zasvoje-
nosti s politiko, ki je po njegovem šla predaleč, kajti generacija 68 sploh ni poznala 
eksistencialnega človeka, ampak samo sociološkega. Pojmovanje, da je človek »a 

priori politično bitje«, ga je odbijalo: »To je v mojih očeh najslabša ideologija, hu-
dobna blaznost, ki dejanska razmerja postavlja na glavo. Kajti misliti politično in 
lahko delovati politično, to je zgodovinsko kot psihološko zelo pozen in neverjeten 
razvoj, dvomljiv rezultat redkih in specialnih dresur in nikakor ne praodnos, kakor so 
ga takrat predstavljali.«31 Celo tako daleč gre, da protagoniste študentskega gibanja − 

26 Prav tam, 65. 
27 Prav tam. 
28 Prav tam, 67. 
29 Peter Sloterdijk, Kritika ciničnega uma, 19.
30 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespräch mit Carlos Oliveira, 58.
31 Prav tam, 59.

SR 4 - 2006.indd   850SR 4 - 2006.indd   850 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 851

Dutschkeja, Cohn-Bendita, Krahla − označi za histerike. Zato prisilna politizacija in 
nasilna sociologizacija nista njegov teren.

Pri Sloterdijku pogrešamo analizo dogajanja leta 68, kajti še vedno ostaja vprašanje, 
zakaj je v času ekonomskega razcveta in družbeno dokaj lagodnega stanja v zahodnem 
svetu študirajoča mladina do skrajnosti spolitizirala svoje občutenje sveta. Od kod ji ta 
potreba − v času, ko je bilo videti, da je socializem še povsem enakovredna alternativa 
kapitalizmu? Je generacija 68 − moja generacija, naša mladost, ki je jurišala na nebo − 
želela s svojo skrajno politično ekstazo reševati to, kar je bilo očitno po načrtovanem 
scenariju zapisano poginu? Kljub najboljšim namenom je takšna preteklost breme, kajti 
kot opozarja Emil Cioran (1911−1995), francoski fi lozof in aforist, romunskega porekla, 
ki mnogo dolguje Sloterdijku za popularizacijo svojih stališč: »V politične boje se ne 
zapletemo nekaznovano: naša doba dolguje svojo krvavo podobo prav kultu teh bojev; 
tudi nedavni pretresi izvirajo iz njih, iz lahkotnosti, s katero privzemajo odklone in jih 
spreminjajo v dejanja.«32 In kako živeti z vsem tem, kar je povrhu spodletelo? 

Vse politično je postalo brezupno, od »revolucije ni ostalo čisto nič drugega kot 
negotovo hrepenenje po drugačnem, polnejšem življenju«33 in Sloterdijk pri tem ne 
izničuje tega, kar je še najlažje imenovati nekakšna ontološka potreba po revoluciji, 
čeprav sam tega izraza ne uporablja, ampak govori o »radikalu«, korenu revolucije. 
Spregovori o določenih tipih revolucije glede na motive, ki jih povzročajo in ki 
učinkujejo že kot kak mit. Prvi tip uteleša meščansko pravno državo z njenim formal-
nim in egalitarističnim patosom, kakor jo je povojni svet, po Sloterdijku žal neuspešno 
in neučinkovito, vzpostavil − in ni šlo. Drugi radikal oziroma koren za revolucijo je 
rojstvo človeka samega, njegov prihod na svet po ozkih porodnih kanalih iz materinega 
telesa. Po Sloterdijku je ta prihod na svet v vsakem človeku latentno navzoč kot pra-
scena, pra-prizorišče, kot izkustvo, s katerim se človek osvobaja omejenosti, spon in 
zato trajno ostaja motiv za preboj iz nečesa, kar človeka utesnjuje in sili v osvobajanje, 
skratka je »subjektivni prototip osvobajanja«.34 Torej: človek potrebo po revoluciji 
prinese že s seboj na svet in rojstvo je subjektivni izvor za revolucijo, ki ga narekuje 
potreba po svobodi. In ker gre po Sloterdijku pri revoluciji samo za reprodukcijo tega 
subjektivnega izvora, v bistvu »endogenega motiva« s političnimi sredstvi, pravilo-
ma vse revolucije razočarajo, kajti ne izpolnijo pričakovanj druge velike priložnosti 
− prebiti se do svobode. Vendar ti endogeni motivi ostajajo, in Sloterdijk ugotavlja, 
da se danes energija seli v zunajpolitična območja, na področje subkulture popglasbe, 
celo  v nekatere oblike športa.

Tako za vsakega teoretika, ki se ukvarja s problematiko revolucije, ostaja sama stvar-
nost preizkusni kamen njegove teoretske moči, namreč razbrati krik zemlje, trpljenje 
teh z dna, nemočnih in izrinjenih, in tukaj Sloterdijk ni nem za sporočilo marksizma, 
čeprav v Kritiki ciničnega uma pove, da je Marx »po eni strani upornik, po drugi monarh; 
njegova leva polovica spominja na Dantona, njegova desna na Bismarcka«.35 Vendar 

32 Emil Cioran, Zgodovina in utopija, Ljubljana: Cankarjeva založba, 1996, 8. 
33 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespräch mit Carlos Oliveira, 60.
34 Prav tam, 61.
35 Peter Sloterdijk, Kritika ciničnega uma, 115−116.

SR 4 - 2006.indd   851SR 4 - 2006.indd   851 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


852 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

Sloterdijk kljub svojim kritičnim izjavam o letu 68 ni disident, saj je v takratnem do-
gajanju prepoznal »avtentične moralne in življenjsko zgodovinske motive«.36

Kaj so bili ti motivi, ki so oblikovali podobo generacije 68, je tema, s katero so se 
ukvarjali mnogi. Za teoretsko levico je bila to še posebej težavna naloga, kajti vsako-
gar, ki se je ukvarjal z vprašanjem, kaj se dogaja in v čem je smisel tega dogajanja, 
je postavilo pred težavno preizkušnjo glede zmožnosti njegove presoje. Tu se ne da 
zaobiti ime marksista Erica Hobsbawma. Velja mu prisluhniti. Skupno Hobsbawmu in 
Sloterdijku je to, da sta oba živela na zahodu in levičarstvo tam ni bilo oblast, ampak 
gibanje, uporništvo, ki je enako zavzeto nasprotovalo gospostvu takratnega zahodnega 
kot vzhodnega totalitarizma.

4 Politična zasvojenost − zgodba o najbolj spolitiziranem stoletju

Tipična strast 20. stoletja je bila politična zavzetost, domala zasvojenost.37 Zakaj je 
bilo 20. stoletje tako zelo spolitizirano? Ne toliko odgovor, ampak predvsem osebno 
doživljajsko, analitično, zgodovinsko, potopisno, fi lozofsko, sociološko usmerjeno 
razmišljanje o tem posreduje Eric Hobsbawm (roj. 1917) v svojem delu Zanimivi časi: 
Moje doživetje 20. stoletja. Pred nami je intelektualec, ki velja za enega največjih 
socialnopolitičnih zgodovinarjev 20. stoletja in ki odkrito priznava, da je bil politično 
dejaven, angažiran, in ta angažma ga je precej stal, saj ga je že zelo zgodaj in za dolgo 
obdobje »zgrabila tipična strast 20. stoletja, politična zavzetost«.38 Življenjski iztržek 
tega angažmaja je bil in ostaja zaznamovan z dejstvom, da je najprej, med letoma 1939 
in 1960, socializem s svojo ekonomijo še bil globalna alternativa kapitalizmu; mnogi 
so celo verjeli, da ga bo prekosil. Tako na zadnjih straneh Zanimivih časov pri svojih 
dobrih petinosemdesetih letih priznava: »Ne preseneča me, da sem se znova znašel med 
generacijo, ki ne zaupa več kapitalizmu, čeprav ne verjame več v našo alternativo.«39 

V svojem dolgem življenju je Hobsbawm moral zelo pogosto pojasnjevati, zakaj je 
sploh bil, predvsem pa ostajal v komunistični partiji tudi po letu 1956. Pri novinarjih 
je bil znan kot profesor, ki ima rad džez in ki je partijec. Kljub svojim kritičnim pogle-
dom in že skoraj disidentskim nazorom o tem, kaj se je dogajalo znotraj komunizma, 
še posebej v času hladne vojne, je vztrajal in ni prenesel misli, da bi bil v druščini 
»bivših komunistov, ki so postali fanatični antikomunisti, ker so se zmogli posloviti 
od službe ‘bogu, ki mu ni uspelo’, samo tako, da so ga spremenili v satana«.40 Ni bil 
levičarski šminker, left-wing painter,41 in ob 150. obletnici Marxovega rojstva je opa-
zoval nemirna pozna šestdeseta leta kot človek, ki ni nikoli oblekel kavbojk, doživljal 
pa je »tako enotnost kot nekompatibilnost« svoje generacije levičarjev, se pravi starih 
z novimi, mladimi.

36 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespräch mit Carlos Oliveira, 51.
37 Gl. še Cvetka Hedžet Tóth, Avtobiografija spolitiziranega stoletja, Borec, Ljubljana 2005, št. 626−629, 

80−112.
38 Eric Hobsbawm, Zanimivi časi. Moje doživetje 20. stoletja, Ljubljana: Založba Sophia, 2004, 15.
39 Prav tam, 442.
40 Prav tam, 232.
41 Eric Hobsbawm, Interesting Times: A Twentieth-Century Life, London: Penguin Books, 2002, 248.

SR 4 - 2006.indd   852SR 4 - 2006.indd   852 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 853

Kaj je želela svetu dopovedati generacija študentskih upornikov, ki je v Latinski 
četrti v Parizu spontano postavljala barikade ravno tam, kjer so stale v pariški vstaji 
proti Nemcem leta 1944? Še pred tem so bile podobne barikade v revolucijah leta 
1830, 1848 in leta 1871 v Pariški komuni, revolucionarna tradicija se je nadaljevala, 
samo da je najnovejša imela lastno sporočilo, ki ga je starejša generacija levičarjev 
težko razvozlala. Hobsbawm je skušal in pri tem odkrival smisel napisov, ki so takrat 
spravili v zadrego uradno marksistično ideologijo vzhodnega bloka, kajti nič od tega, 
kar je veljalo za revolucionarni subjekt, ni bilo prepoznavno od Berkeleyja in Mexico 
Cityja vse tja do Varšave, Prage in celo Beograda. Proletariat ni bil več ready made 
subjekt − onemel in zatajil je. Sporočilo te − se pravi moje generacije 68, ki tudi junija 
1968 v Ljubljani ni ostala nema − ni bilo »zares politično v tradicionalnem pomenu 
besede«,42 ugotavlja Hobsbawm.

Danes vem, da je to bila revolucija »od spodaj«, ki je skušala dopovedati revolu-
cijam »od zgoraj«, da je resnična sprememba sveta proces, ki zdaleč presega zgolj in 
samo politično področje. Da bi svet in razmere v njem spremenili v pristno domovanje, 
prebivali v svetu vsepovsod kot doma, za to je treba storiti še ogromno, in z veseljem 
pritrjujem Hobsbawmu, ki je zapisal tole: »Študentski uporniki so teoretike spominja-
li na že zdavnaj pozabljeni Bakuninov anarhizem, ampak če na kaj, so bili najbližje 
‘situacionistom’, ki so anticipirali ‘revolucijo vsakdanjega življenja’ s spremembo 
osebnih odnosov.«43 S tem je seveda revolucija bistveno kaj več kot pa samo politični 
cilj. Med odklonilnimi ocenami tega gibanja generacije 68, kot jo je zapisal Raymond 
Aron, vidimo, da gre za psihodramo in verbalni delirij, ki je predstavljal »orjaško spro-
stitev zatrtih občutkov«.44 Iz drugih pozitivnih ocen, kot jih je podal sociolog Alain 
Touraine − gre po Hobsbawmu za eno najboljših del o gibanju generacije 68 −, naj bi 
bil cilj vračanje k utopičnim idejam še pred letom 1848, vendar, kot ugotavlja Hobs-
bawm, iz popularne parole prepovedano je prepovedovati ni razvidna utopija in kaj 
utopičnega, je pa to parola, »ki je bržčas izražala približno tisto, kar so mladi uporniki 
občutili − najsi bo o vladi, učiteljih, starših ali vesolju«.45 Če je po sodbi t. i. kompe-
tentnih manjkal politični cilj − k vragu z njim −, potem moram sama kot udeleženka 
tega gibanja izraziti svojo docela solidarnostno držo s tem, kar se je dogajalo, ko je 
moja generacija študirajočih z veseljem in navdušenjem prepoznavala kar se da obilno 
podporo in solidarnost v idejah in delih Herberta Marcuseja.     

V mislih spet podoživljam dobo izpred dobrih petintridesetih let, ko sem korakala 
s tistimi, ki so državnim ustanovam vpili − z moje strani je bila to prošnja −, naj nam 
pustijo samo odprte možnosti za življenje, z ničimer omejene možnosti, ki smo jih 
takrat imenovali tisoč lotosovih cvetov. Bili smo mladi in to so bila naša, samo naša 
zlata dvajsetega leta, urejeno in polikano življenje − norma in vzor − pa nam je govo-
rilo, da sta tu samo dve predpisani možnosti za življenje − formi, ki smo jima kazali 
fi go −, ena javna, čim prej se izobraziti, pridobiti poklic in nemudoma v službo, druga 
privatna, čim prej v zakon, ustvariti si družino, ker se tako pač spodobi in ker in ker 

42 Eric Hobsbawm, Zanimivi časi, 264.
43 Prav tam.
44 Prav tam, 265.
45 Prav tam, 265−266.

SR 4 - 2006.indd   853SR 4 - 2006.indd   853 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


854 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

bo starost pač spraševala: Mladost, kod si hodila? Mi pa smo hodili na barikade in kot 
uporniki jurišali na nebo, kajti vzgajali smo se sami, bili smo odeti v najčistejše sanje, 
pripravljeni izkrvaveti, umreti tam na barikadah upanja. Ironija usode je nekoga izmed 
nas pokončala tako, da se je med kopanjem v kadi utopil zaradi epileptičnega napada, 
ki ga je pogosto doživljal odtlej, ko so proti koncu šestdesetih let nanj − kot na nepri-
lagodljivega − streljali in je bil ranjen v glavo.

Juriš na nebo! Le s čim je razložljiv danes, ko jih imamo že krepko čez petdeset? 
Osebno mislim, da samo s tistim, kar ga je porajalo, namreč s potrebo po poštenosti 
in svobodi ter z občutkom pravičnosti. Občutenje pravičnosti ni nikdar delno, pa tudi 
pravica ne. Doživljaš jo kot sončne žarke,46 ki imajo moč, da vsako stvar povsem 
presvetlijo, do kraja, kot kak rentgen.47 V imenu tega doživljanja, ki je trajne narave, 
moram priznati Hobsbawmu, da je šlo za gibanje, ki ni odkrivalo velike stvari samo 
v rušenju kapitalizma, ki ga tako ni maralo, ampak je kot veliko razkrilo potrebo po 
uničenju represivnih »tradicionalnih vzorcev medčloveških odnosov in osebnega vedenja 
v obstoječi družbi«,48 zato je generacija 68 odpravljala tradicionalno politiko, vključno 
s politiko tradicionalne levice, z eno najprivlačnejših in najbolj zgovornih parol tega 
časa, in sicer s parolo zasebno je politično. Skratka, spremeniti je treba medčloveškost, 
in trpljenje oddaljenih svetov smo začutili kot svoje lastno trpljenje, teh v Vietnamu, 
ki so se borili namesto nas, veselili smo se upanja Kubancev kot svoje lastne radosti. 
Pri tem smo upali, da se bo socializem obnovil in ohranil, da je trajen in da bo − kot 
utelešenje demokracije − ohranil svojo moč, namreč kot edina in dejanska alternativa 
kapitalizmu, saj druge ni. Še smo sanjali, želeli smo stvari premakniti naprej, jih refor-
mirati − tisti pa, ki so pisali scenarije, so Stvar zapisali poginu.

Eric Hobsbawm je vse to mirno opazoval in uspel ohraniti kar najbolj živahen od-
nos do stvarnosti, v kateri je bil prisiljen bivati. Njegovi opisi krajev, kjer je živel, so 
zanimivi tudi zato, ker opisuje svoj preživetveni mehanizem kot način življenja, ko si 
kar se da ustvarjalen, in nekatera okolja so seveda primernejša kot druga. Ves čas se je 
intelektualno razvijal in njegovo levičarstvo je zgodba o intelektualizmu, ki je enako-
vredno ohranjal in negoval čut za teorijo, pa tudi za konkretnost in politizacijo, celo 
za umetnost in estetiko, in pri tem »razvil instinkte torijskega komunista, v nasprotju z 
uporniki in revolucionarji, ki jih je k Stvari privlačil sen popolne svobode posameznika 
in družbe brez pravil«.49 To je zanj v takratnih časih vere v socializem pomenilo, naj bi 
skupnost temeljila na jasnih pravilih, trdni in utemeljeni strukturi pričakovanj, skratka 
na »socialističnem dogovoru«, ki bi vse dobro iz tradicije upošteval, celo negoval in 
ohranjal te prednosti. Tako v nazorih Hobsbawma komunista ni zaslediti kakih hudih 
prevratniških misli, ki bi ga spravljale v bližino čistk, terorja, revolucionarnih pokolov 
ali česa podobnega. Vse, kar nam posreduje komunist Hobsbawm, je zato zelo oseb-
no in v tem je dragocena plat njegovih Zanimivih časov, namreč da nekaj političnega 
lahko neguješ izrazito osebno in ne samo in izključno kolektivno; v tem je tudi razlog, 

46 Gl. Platon, Kratilos, Maribor: Založba Obzorja, 1980, 56−57.
47 Gl. Cvetka Tóth, O novem humanizmu, 2000, Ljubljana 2000, št. 132−134, 153.
48 Eric Hobsbawm, Zanimivi časi, 267.
49 Prav tam, 87.

SR 4 - 2006.indd   854SR 4 - 2006.indd   854 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 855

zakaj ostaneš svoji drži in nazorom trajno, celo »živalsko« zvest. Je pa to tudi pot, ki 
nikogar takšnega ne more ustvariti za politika.

Še enkrat: kaj je pomenilo biti komunist?
Pri Hobsbawmu, ki je, kot že rečeno, po lastni izjavi torijski komunist, je šlo za 

nekaj, kar je odlikovala izredno močna samoorganizacijska sposobnost na podlagi 
določene idejne opredelitve, kar je, kot vemo, trajna privlačnost leninizma, ne glede 
na to, če nam je ime danes simpatično ali ne. Pri komunistu Hobsbawmu se pridružuje 
intelektualizem najvišjih akademsko teoretskih dosežkov in zavidljivo ohranjanje 
pozitivne plati tradicije, celo nekaj aristokratskega. Biti aristokrat in komunist je za 
nekoga, ki je znanstvenik, drža, odločitev, sicer zelo osebna, predvsem želja posvetiti 
svoje življenje stvári, v katero verjameš − in verjameš v to, da je pravičnost dosegljiva, 
in »komunizem je predstavljal ideal preseganja egoizma in služenja vsemu človeštvu 
brez izjeme«.50 Vendar ta ideal ni dosegljiv s terorističnimi sredstvi in tudi ni primeren 
za avanturizem, prav tako komunistične partije niso primerne za romantike. »Nasprot-
no, bile so za organizacijo in rutino. Zato so lahko skupine nekaj tisoč članov − kot 
vietnamska KP na koncu druge svetovne vojne − postale, če se je ponudila priložnost, 
ustvarjalke držav. Skrivnost leninistične partije ni bila v sanjarjenju o boju na barikadah 
ali celo o teoriji marksizma. Povzamemo jo lahko v dveh frazah: ‘odločitve je treba 
izvršiti’ in ‘partijska disciplina’. Privlačnost partije je bila v tem, da je izpeljala stvari, 
ki jih drugi niso.«51 Če v času ponovne parlamentarne demokracije in večstrankarstva 
razpravljamo o tem, kako neko stranko »držati skupaj« in jo kot uspešno ohranjati, 
skoraj razumemo, zakaj bo leninizem − kot organizacijsko načelo − po tej plati verjet-
no imel trajno veljavo, kajti: »Leninistična ‘avantgardna partija’ je bila kombinacija 
discipline, delovne učinkovitosti, popolne čustvene identifi kacije in občutka totalne 
predanosti.«52 Zakaj je bila partija smisel življenja neke generacije komunistov, ki so 
ji, tako kot Hobsbawm, dajali vse, kar so imeli? Če se sprašujemo, kaj so ti ljudje do-
bili nazaj, potem nam Hobsbawm spet naravnost odgovarja: »V povračilo smo dobili 
gotovost svoje zmage in izkušnjo bratstva.«53

To je to bil čas, ko vera v socializem še traja: »Nismo izgubili vere ali zaupanja v 
končno premoč socializma nad kapitalizmom, niti prepričanja, da potencial partijske 
discipline lahko spremeni svet, toda naše, ali vsaj moje nadeje so bile zdaj obremenjene 
z občutkom neizbežne tragedije ‘angela zgodovine’ Walterja Benjamina. Paradoksno 
je postalo lažje ali, za številne, sploh mogoče vzdrževati staro vero, bolj kot zaradi 
česarkoli drugega, zaradi križarske vojne globalnega antikomunizma Zahoda v hladni 
vojni.«54 In že so bili tu sumi, ki mu jih je še okrepil Markus Wolf, šef vzhodnonemške 
obveščevalne službe, ki je Hobsbawmu naravnost povedal, »da sistem NDR ne bo de-
loval«,55 kljub temu da je sam vztrajal, celo kot reformator komunizma, vse do konca. 
Določeno zgodovinsko obdobje se je iztekalo, mednarodno komunistično gibanje je kot 

50 Prav tam, 143.
51 Prav tam, 138.
52 Prav tam, 139.
53 Prav tam.
54 Prav tam, 193.
55 Prav tam, 164.

SR 4 - 2006.indd   855SR 4 - 2006.indd   855 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


856 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

ogromen kit nasedlo na obali, »s katere se je voda umaknila«.56 Ko v letu 1980, v času, 
ko je bil Hobsbawm od leta 1971 redni profesor na univerzi v Londonu in častni član 
akademij po svetu, izide knjiga z zelo značilnim naslovom Ekonomija pomanjkanja 
madžarskega avtorja po imenu Janos Kornai, so stvari že v nezaustavljivem toku.

Za iztek vemo, kot tudi zdaj vidimo, da sodobni čas ni prinesel pričakovanega v 
dobi, ki so jo nekateri intelektualci v pomenu ideala razumeli kot čas onkraj socializma 

in kapitalizma. Le kakšen bo iztržek te dobe, ki je neprizanesljiva s svojim ekonomiz-
mom, kar pomeni celo izrazito premoč ekonomije nad politiko? Hobsbawm si suvereno 
upa izreči tole misel: »Svet bo nemara še obžaloval, da se je, soočen z alternativo Rose 
Luxemburg − socializem ali barbarstvo −, odločil proti socializmu.«57

5 Srečna teorija (ekstaza oči-sveta) in moderna teorija

In − kako nadaljevati nekaj in z nečim, kar se je v sebi sesulo, po Sloterdijku celo 
tako zelo, da smo se naveličali hrupa zgodovine. Še klic mnogih levičarjev najnovejše 
dobe se glasi nazaj k naravi, da bi lažje prenašali moro preteklosti, svoje lastno nekdanje 
levičarstvo.

Vendar Sloterdijk sredi vseh gigantskih sprememb ne opušča koncepta revolucije, 
nasprotno, poudarja, da »dela na ne-marksistični teoriji revolucije, in trdim, da je revo-
lucija še nadalje glavna tema pravega razmišljanja«.58 Meni, da je to toliko bolj po-
trebno, ker živimo v svetu velikih sprememb in nas je treba obvarovati pred napačnimi 
preobrati: »Zato sem po polomu stare levice pričel z neke vrsto arheologijo revolucije, 
njene izvore in motive na novo študiral in skušal izslediti, kdaj in kje se je pojavila ideja 
velikega obrata, preobrata vseh stvari.«59 Pri tem je naletel na religiozno zgodovinske 
sledi, še posebej poznoantično gnozo in judovsko apokaliptiko,60 ideje mu je dal tudi 
judovski fi lozof religije Jacob Taubes (1923−1987). Njegovo soočenje s teoretsko le-
vico se seveda omejuje na zahodno levico in njene teoretske protagoniste, mojstre in 
velikane mišljenja, ki so učinkovali že kot nekakšni preroki, tako Sartre, Habermas, 
Marcuse. To so imena, ki nedvomno spadajo h klasični levi hermenevtiki revolucije, 
toda danes ne govorimo več o revoluciji, ampak o različnih razvojnih trendih. Znotraj 
teh mnoga klasična imena revolucije, tako Marx kot Marcuse v zdajšnjem trenutku, 
na pragu tretjega tisočletja ne premorejo obnovitvene moči, njuna dela so se znašla v 
zabojih po kleteh ali na podstrešju.  

Najzanimivejša Sloterdijkova razglabljanja o revoluciji so povezana s fi lozofi jo in 
nekaterimi duhovnimi gibanji in za vse je skupna značilnost, da skušajo razmišljati o 
pravem in pravilnem življenju, ki naj nas usmerja, skratka so sredstvo za orientacijo 
v svetu in življenju. Tukaj si Sloterdijk kritično zastavlja vprašanje, kako sploh doje-
mamo svet in življenje v njem, in ne more se odtegniti čaru antike. Ta je po njegovem 

56 Prav tam.
57 Prav tam, 297.
58 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespräch mit Carlos Oliveira, 54.
59 Prav tam.
60 Gl. Peter Sloterdijk / Thomas H. Macho (ur), Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und Arbeitsbuch der 

Gnosis von der Spätantike bis zur Gegenwart, Zürich: Artemis Verlags-AG, 1995.

SR 4 - 2006.indd   856SR 4 - 2006.indd   856 7.2.2007   11:10:597.2.2007   11:10:59

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 857

mnogo manj zavezana naporu pojma kot moderna teorija in nenadoma nam misel, ki 
pravi, da napredek pojma ni napredek sreče, postane breme, ki se ga želimo znebiti, še 
Adornova »žalostna znanost« odbija. Mnogo preveč je bilo te znanosti, ki nam otrpne 
nasmešek v nekaj neizrekljivo bolečega, in tu je trenutek, ko tega ne želimo več. Hoče 
se nam vesele znanosti, po Sloterdijku jovialne teorije. Sloterdijku moramo priznati 
vsaj to, da nas skuša napotiti v drugačnost in da nas poziva, naj se upremo strašni moči 
navade. In dokler bo živel in ustvarjal, nam nič ne more preprečiti, da ga ne bi brali 
na ta način, toliko bolj, ker imamo samo za seboj intenziven študij Adorna. Sloterdijk 
je tveganje, že zaradi tega, ker ni jamstev, da bi se učitelj (Adorno) svojemu učencu 
(Sloterdijku) lahko priklonil, tako kot se je lahko Schopenhauer Nietzscheju.

Sloterdijk si prizadeva za diagnosticiranje časa, v katerem živimo, in ko se dotakne 
»najbolj občutljive točke sodobne krize«, ugotavlja: »dokler modernost ne prizna, da 
se je diskretno, vendar nepopustljivo uveljavila kot kraljestvo konca časov, tako dolgo 
se z nezavedno nasilnostjo krčevito oklepa svoje zahteve, da po njej noben drug čas ne 
sme več tvoriti epohe.«61 Je torej problem v tem, ker iščemo ali vsaj skušamo poiskati 
alternative, ki niso nič samoumevne? Se je zgodba o času ali učasovanje bivajočega 
izpelo tako, da bi potrebovali nekaj, kar bi bilo ‘onkraj’ časa? Odprto ostaja, kako je z 
učasovanjem bivajočega kot časa brez konca v nič, in časa brez konca v večnost, kajti 
še vedno se nismo pripravljeni odpovedati svoji deležnosti pri večnosti. Tudi dileme o 
nesmrtnosti ostajajo in s tem naša dovzetnost za te iz Frankfurta, Horkheimerja, Ador-
na, Habermasa, kajti ideji nesmrtnosti se nočemo odreči, ostajamo opredeljeni, vendar 
sporočilom iz Freiburga (Martin Heidegger) ne obračamo več − tako po levičarsko − 
hrbta. Sloterdijk nas v tem zelo opogumlja in hvaležni smo mu. Med kritično teorijo 
obstoječe družbe in kritično teorijo bivajočnosti bivajočega je kljub vsemu prehod, in to 
zato, ker smo ta prehod samó mi sámi najprej, nihče drug, in za ta uvid smo slovenski 
− fenomenološki − fi lozofi ji dolžni dati priznanje. 

Zgodovina, ki je vsaj po Sloterdijku potekala kot metafi zika v akciji, je soočena z 
zamenjavo narave s tehniko, v imenu pojma napredka je bila narava ponižana, izrinjena 
in pripoznana za manjvredno. Posledice so tu, kajti razvoj tehnike je ogrozil naravo, 
tudi to v človeku samem, še etika je nastopala kot človekova protinarava in bila perma-
nentni sistem ponotranjene represije. »Šele v trenutku, ko grozi nevarnost, da bo igra 
uničila oder, so igralci prisiljeni k novemu samozaznavanju. Zgodovinsko vzgibano 
človeštvo je moralo počakati na imperializme novega veka, na obdobje industrializacije 
in planetarno civilizacijo medijev, preden mu je bila zaradi krize njegovih temeljev 
predočena resnica o njegovem lastnem projektu. Moralo je poroditi informacijski pantei-
zem kulture poročil in merkantilni panteizem denarno posredovane totalne cirkulacije, 
da bi doživelo, kako zmeraj trči nase, če prekorači mejo − vse transcendence vodijo v 
pospešeni avtizem.«62 Nujna je torej spremenjena recepcija oziroma samozaznavanje, 
ki naj ne izključuje narave in sveta, toda s tradicionalnim apokaliptično mesijanskim 
časom to ne bo šlo. Zato Sloterdijk z gotovostjo izreče tole misel: »Že zdaj pa lahko 
rečemo, da je ‘svetovna zgodovina’ kot časovni projekt za izvajanje duhovno-moralnih 

61 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 244.
62 Prav tam, 256.

SR 4 - 2006.indd   857SR 4 - 2006.indd   857 7.2.2007   11:11:007.2.2007   11:11:00

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


858 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

poslanstev pred naravno-fi zikalnim zakulisjem izčrpana ideja. Če naj bi bila fi lozofi ja 
zgodovine še za kaj dobra, potem verjetno za komentiranje smisla izčrpanosti zgodo-
vinotvorne ideje.«63 In kakšne zahteve po Sloterdijku izhajajo iz vsega tega za spre-
menjeno logiko mišljenja − in tu njegovi odgovori ne izostanejo.

Disidentstvo njegove kritične teorije je vidno že v njegovem dojemanju pojma in  
brezpojmovnega. Njegov učitelj Adorno je skrajno vehementno poudarjal, kako je 
fi lozofi ja obveza prevzeti nase napor pojma, in vsak poskus vračanja mišljenja na pred-
parmenidovsko, tj. brezpojmovno raven je odločno odklanjal, celo z očitki, da gre pri 
tem za regresijo zavesti. Tudi Adorno govori o sreči mišljenja in izrecno o pravici ljudi 
do sreče, kar je po njegovem prednost materializma, in ne samo do svobode, na čemer 
je vztrajal idealizem, vendar jo je po Adornovem kritičnem uvidu napačno usmerjal 
samo navznoter, zapiral v svet čiste subjektivnosti − toda njegov vedno bolj popularni 
učenec Sloterdijk si upa reči ne samo pojem (Begriff), ampak še kaj.

Ta kaj pa je nekaj, kar prinaša in ohranja srečo, celo neguje jo. Filozofi ja naj bi bila 
usposobljenost za doseganje sreče: »Filozofsko mišljenje je predvsem tehnika sreče, 
šele nato pridejo problemi.«64 Adornova materialistična zareza skozi celoten svet, ki 
si je sama prizadevala za srečo, zdaj prejme odziv v mislecu, ki teorije ni več dojemal 
kot napotilo za neposredno akcijo in aktivizem, ampak prej v pomenu templja miru, ki 
ustvarja z lastnim nemirom in ne s krikom ulice. Filozofi ja je »kot ekstaza oči-sveta«, 
skupaj s študijem, argumentiranjem in razmišljanjem, najprej motriteljska dejavnost, in 
tu se Sloterdijk ni mogel izogniti čaru starih Grkov in povedati, kako so nam še vedno 
vzor glede pojmovanja fi lozofi je kot usposobljenosti oziroma »uvajanja v jovialnost«. 
Filozofi ja torej kot sredstvo za doseganje sreče in teorija, kot »čudovita priložnost« 
motriti vse v vesolju kot lepo. To so značilnosti srečne teorije, kakor antiko poimenuje 
Sloterdijk v primerjavi z moderno teorijo. Človekovo dojemanje se širi, izpolnjeno je s 
čudenjem, duša je prepolna, še oči kažejo to razpoloženje in suverenost je na vrhuncu, 
dobesedno božanska.

V tem je smisel in poslanstvo teorije, da je sama mogočna kot kak bog na Olimpu, 
premore božanski pogled na svet. Za ta pogled na celoto sveta, ki je hkrati še dobrohoten 
in dobrovoljen, v sodobnem svetu ni razmer: »Jovialna teorija je iz najglobljih temeljev 
postala nemogoča.«65 Po Sloterdijku jo mora negovati utopično mišljenje, sreča mora 
biti »postulat utopičnega horizonta«,66 ne sme je izgubiti izpred oči. Odnos med srečno 
in moderno teorijo je kot dobrohotnost nasproti melanholiji, antična teorija ustvarja 
vedrino, moderna zbeganost in neprisebnost, o kateri poročajo dela Emila Ciorana,  
ki ga je Sloterdijk zelo pogosto omenjal in poudarjal pomen njegovih stališč. Teorija, 
za katero si prizadeva Sloterdijk, naj bi združevala oboje − tako srečno kot moderno 
teorijo. Glede na to, da je Sloterdijk še v polnem zagonu ustvarjalnosti in njegova 
dela še izhajajo, bi veljalo nekega dne njegovo misel v celoti presojati po tem, kako je 
to dvoje uspel kar se da produktivno podati v svoji sloterdijkovski sintezi, čeprav se 
zaveda, da želi nemogoče.

63 Prav tam, 258.
64 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespräch mit Carlos Oliveira, 40.
65 Prav tam, 43.
66 Prav tam.

SR 4 - 2006.indd   858SR 4 - 2006.indd   858 7.2.2007   11:11:007.2.2007   11:11:00

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 859

Od kod razlogi za melanholijo in otožnost teorije, če si skušamo na to vprašanje 
odgovoriti s pomočjo Sloterdijka? Tu seveda ne gre brez Nietzschejeve pomoči, kajti 
z njegovimi analizami postane razumljiv pojav nihilizma kot posledica pretiranega 
dojemanja pomena in vpliva zgodovine na naše življenje − življenja smo namreč postali 
utrujeni in: »Nietzschejevo posebno mesto v zgodovini novejše fi lozofi je je, da se od 
njega naprej učimo razumeti soodvisnost med zgodovinskim mišljenjem in melanholijo. 
V tem odkritju tiči kvintesenca dediščine 19. stoletja.«67 To, da »je 19. stoletje kasneje 
rojene vzgojilo k historičnemu mišljenju, jih je neozdravljivo okužilo z naveličanostjo 
življenja. Njegov historizem je uničil imunski sistem, ki naivno življenje varuje pred tem, 
da bi samo sebe videlo zgodovinsko«, tako »nauk, ki ga ima zgodovina za sedanjost, ni 
nič drugega kot to, da iz nje izkusimo razloge za obup nad njo. Zato je zgodovinskost 
fi lozofsko geslo za depresivnost, to nam je jasno, odkar je mladi Nietzsche jasnovidno 
opozoril na škodljivost zgodovine za življenje.«68

Kaj so torej dojeli romantiki, ki so doživeli iztek francoske revolucije − skrajno 
škodljive posledice zgodovinske mobilizacije, če razumemo Sloterdijka najbolj dobe-
sedno? In mi − moja, naša generacija? Predvsem to, da spet beremo Nietzscheja in 
nekdaj odvratni nihilizem nam postaja domač, kajti kot da bi se prepoznali v nečem, 
kar je sámo del nas, že nezaveden, in temu bi se veljalo odreči, ali rečeno manj trdo, 
znati se soočati z nihilizmom. Zavreči, soočati, s čim − najbolj naivni odgovor bi se 
glasil z življenjem samim s tem, da mu ne jemljemo moči, ki ga osredinjajo in do 
skrajnosti stopnjujejo. To bi seveda lahko pomenilo, da človeka dojemamo na podlagi 
enotne enačbe med duhom in telesom in da človeka ne podvajamo v bitje dveh svetov, 
enega čutnega, telesnega in drugega netelesnega − kar koli že to je, od religioznega 
zasvetovja do kakšne povsem nereligiozne utopije, in tu nam je Nietzsche v oporo, 
saj zaničevalcem telesa kar se da odločno zabrusi, da so »jezni na življenje in zemljo. 
Nezavedna zavist je v krivem pogledu vašega zaničevanja. Ne grem po vaši poti, vi 
zaničevalci telesa!«69

6 Subverzivne vaje proti absolutizmu zgodovine in podružabljanju

Pojem odtujitve, ki smo ga kot generacija 68 nekoč kot študirajoči tako navdušeno  
sprejemali − zdaj študirajoči samo še čudno gledajo, kaj to sploh je, kajti odkar je v 
našem prostoru Marx onemel, je ta pojem dobesedno v trenutku izpuhtel − in v njegovi 
odpravi videli možnost za odpravo spora med človekom in naravo kot tudi človekom 
in družbo, nedvomno je povezan z zgodovinskim mišljenjem. S tole daljšo mislijo Slo-
terdijk skuša pojasniti, zakaj: »Historično misliti pomeni odtlej prilagoditi se stanju, 
v katerem življenje ni več doraslo lastni refl eksiji. Tudi s tem se od Heglovih učencev 
naprej ukvarja evropska fi lozofi ja odtujitve. Njena kritika zaokroži strukturo, v kateri 
življenje odkrije, da vsebuje več morale kot vitalnosti, več spominov kot podjetniškega 
duha, več zavor kot pobud. Šele s historizmom postane otipljiva mora prejšnjih rodov, 
ki pritiska na zdajšnje generacije. V okviru te strukture − razen kakšne majhne sreče 

67 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 140.
68 Prav tam.  
69 Friedrich Nietzsche, Tako je govoril Zaratustra, Ljubljana: Slovenska matica, 1984, 38.  

SR 4 - 2006.indd   859SR 4 - 2006.indd   859 7.2.2007   11:11:007.2.2007   11:11:00

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


860 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

učenjakov − obstaja komajda kakšno mišljenje brez jeze na rezultat zgodovine. Zmeraj se 
znajdemo v njej kot v ogromni zaviralni napravi, ki se čez nas povezne kot civilizacija, 
izobrazba, spomin, vest, učni načrt, kapital, objektivni duh. V historizmu ima vsako 
življenje občutek, da prihaja prepozno. Znajde se v položaju dediča, ki naknadno opazi, 
da ga njegova dediščina, ki naj bi ga bogatila, dejansko preobremenjuje in uničuje. To 
odkritje se pri upornih duhovih spreminja v pobesnel beg naprej.«70

V daljši opombi k temu delu teksta beremo: »S tega zornega kota obstaja skupni 
imenovalec med marksistično revolucionarno teorijo in Nietzschejevim naukom o 
ustvarjalni pozabi. Obe doktrini želita zapadlost življenja preteklosti razstreliti s sred-
stvi aktivnega nihilizma, obe stavita pri tem na samointenziviranje, Marx s projektom, 
ki živemu delu spet daje prednost pred mrtvim, s sprostitvijo ‘levje’ volje do sebe, z 
mislijo na drugo otroško nedolžnost.«71 Toda naš čas ni ne Marxov in ne Nietzschejev, 
zakorakali smo v tretje tisočletje − vsaj po gregorijanskem koledarju −, pustili za seboj 
revolucije (1789−1989) in se po mnenju mnogih znašli v najraznovrstnejših postizmih, 
ki so nekam čudno nelagodni.

Soočeni s turbokapitalizmom in očitno premočjo ekonomije nad politiko opravlja-
mo obračun s svojo komaj nedavno politizacijo, ki ogromno stane. Človek ne ve, kaj 
pravzaprav preplačuje: nekaj, v kar je napak in preveč investiral, sámo se namreč ni 
obrestovalo, ker se je sesulo, ali pa je utopični protisvet šele v prihajanju, v kar želimo 
trmasto verjeti nekateri, ki ne pristajamo na to, da pojav utopije v zgodovini reče 
življenju ne. Tudi v drugem primeru je cena zelo visoka in ni jamstva, da bo trenutna 
brezizhodnost sveta poplačana s čim spodbudnim, tako da o zgodovini ne bi govorili 
kot o mori preteklosti. O tem, ki je še vedno »nepoboljšljivi ljubitelj utopij«, je Emil 
Cioran nekoč zapisal: »Utopija pa je groteska v rožnatem, potreba po povezanosti 
sreče, torej neverjetnega, s prihodnostjo, in gnanje optimistične, eterične vizije do 
točke, kjer ujame svoje izhodišče: cinizem, ki ga je hotela potolči. Skratka monstruoz-
na čarovnija.« 72

Nietzschejev trenutek torej, ko razkrinkani pakt med historizmom in nihilizmom 
pokaže poskus revolucionarnega odčaranja sveta kot ponovno začaranje, ki pripelje 
svet do takšne brezizhodnosti, da Emil Cioran, ki je, kot že rečeno, zelo vplival na 
Sloterdijka, ni nič kaj spodbudno povedal: »Danes, ko smo dosegli spravo z groznim, 
smo priča okuženosti utopije z apokalipso: ‘novi svet’, k nam ga napovedujejo, kaže 
vse več potez novega pekla. Toda ta pekel pričakujemo, zdi se nam celo, da moramo 
pospešiti njegov prihod.«73 Vendar ta pekel smo najprej mi sami, natančneje: to, kar 
smo ponotranjili v sebi, in Sloterdijku moramo priznati, da vidi probleme, samo po-
kazati je treba nanje in predvsem na dejstvo, da premoremo napačno impregniranega 
duha, kajti vse preveč smo se prepustili metafi zičnemu šamanizmu, ki učinkuje že kot 
kakšen izganjalec življenja. Logika življenja pa je taka, da zahteva več življenja in 
nikakor manj. V tem se lahko Nietzsche svojemu svojevoljnemu učencu Sloterdijku 
samo pokloni.

70 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 140−142.  
71 Prav tam, 142.  
72 Emil Cioran, Zgodovina in utopija, 38. 
73 Prav tam, 110−111. 

SR 4 - 2006.indd   860SR 4 - 2006.indd   860 7.2.2007   11:11:007.2.2007   11:11:00

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 861

Ne samo metafi zika, tudi politika je življenju odvzemala njegove najvitalnejše moči in 
nastopala celo proti njemu. Gre za verodostojnost življenja, ki po Sloterdijkovi politični 
antropologiji manjka politiki. Tudi politizacija pomeni izgubo verodostojnosti življenja 
in Sloterdijk nas strezni, ko nam, ki smo nekoč, gnani od utopije svetovnih razsežnosti 
in prepolni upanj, s političnimi sredstvi jurišali na nebo, naravnost pove tole: »Kdor je 
prestal politiziranje, obdrži zase samo svoj glas, s katerim se ne da izraziti nič od tega, 
kar tvori obilje in ost življenja. Ta glas je rigidno enozložen, ne pove nič drugega kot 
da in ne; o svojem življenju nikdar ne govori spontano, zgolj reagira na volilne pred-
loge, napravi križec in ostane redkobesedno omejen na minimum znakov strinjanja 
ali zavračanja.«74 Torej ne samo razočaranje, ker se je sesula določena utopija, ampak 
mnogo bolj spoznanje, da med življenjem in politiko ni povezave in soodvisnosti, ki bi 
življenje in njegovo pravico, da živi, ohranjala do te mere, da bi politika nikdar ne bila 
cilj, ampak samo sredstvo. Smo v svoji mladosti zaradi preočitne politizacije zaigrali 
spontanost? Če je tako, potem hudo preplačujemo pota svojega zgodnjega življenja, 
in tega nam nihče ne more vrniti.  

Svojo mladostno odločitev za politiko smo razumeli kot odločitev za demokracijo z 
etičnimi sredstvi in po naših pričakovanjih naj bi bila politika povsem podrejena etiki. 
V tem je tudi smisel demokracije, namreč da je etika nad politiko, toda tudi naši osnut-
ki etike po Sloterdijku niso spodbudni. Da je res tako, nas je podučil Nietzsche, ko je 
postavil enačaj med etiko in − ponotranjeno − represijo. Še danes je vsaj na teoretski 
levici nesoglasje o tem, koliko je ali ni vsaka etika že sinonim za represijo.

V zadnjih dveh desetletjih prejšnjega stoletja je prihajalo do renesanse etike; mnogi 
nekdanji levičarji so se iz politizacije sveta umaknili v estetizacijo in še bolj v etizacijo 
sveta, da bi vsaj z njo bili bolj v bližini življenja, da bi ujeli njegov utrip, ki se jim je 
izmuznil − kot rečeno, spontanost je bila žrtvovana. Sloterdijkov koncept politike je 
s pomočjo Marxa izrekel oceno, iz katere ne izhaja čisto nič drugega kot to, da je poli-
tika opij za ljudstvo, sredstvo za odtujitev, nič manj in nič bolj kot religija: življenje 
je ostalo zunaj, spet v neki nikomur do kraja doumljivi onstranskosti, bolje, v nekem 
protisvetu, ki se nikdar ni zgodil.

Toda Sloterdijk priznava levičarstvu napor in prizadevanje, da ustvari vsaj jezik, ki 
bi bil prepoznaven po svoji zavzetosti za življenje. »Politični intelektualec, utelešen v 
osebnostih, kot so Jean-Paul Sartre, Heinrich Böll ali Ernesto Cardenal, je v obdobju, 
ki se zdi zdaj preteklo, deloval kot politični logoped. Pred občinstvom je vodil zelo 
odmeven, vendar osamljen boj proti enozložnosti. Predvsem pisatelji levice so javnosti 
po kapljicah skušali dajati jezike, ki naj bi bili tako kompleksni in ekscesivni, da bi 
se v njih spet lahko prepoznalo tudi individuirano življenje. Ta trenutek govori veliko 
znakov za to, da so se intelektualci od te vloge umaknili − morda zato, ker so časi za 
naivnost preslabi.«75 Tako teh mislecev − veljalo bi dodati še kakšno − ne bomo nehali 
brati, kajti mnogi so kot stalnica, ob kateri preverjamo čut za stvarnost in življenje v 
njej. Naučili so nas namreč prepoznavati konkretnost do te mere, da te ne more več 
izriniti nič več metafi zično onstranskega in tudi ne politično tostranskega. Izpodbili so 

74 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 194.
75 Prav tam, 195. 

SR 4 - 2006.indd   861SR 4 - 2006.indd   861 7.2.2007   11:11:007.2.2007   11:11:00

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


862 Slavistična revija, letnik 54/2006, št. 4, oktober–december 

v nas dokončnost in samogotovost nečesa absolutno prvega in hkrati poslednjega. Eno 
najbolj temeljnih sporočil Nietzschejeve fi lozofi je življenja, da je resnica nastajajoča 

konstelacija, je prešla na nas trajno in dejstvo, da je svet in mi v njem poln protislovij, 
še ni opora za to, da bi postali retorični prepirljivci, tako kot nam dokazuje starogrški 
fi lozof Heraklit. Filozofi ji življenja spet dajemo vse pravice, tudi Sloterdijk, in zato 
romamo v obratno smer kot nekoč aristokrat György von Lukács (1885−1971), ki je od 
fi lozofi je življenja šel k politiki in marksizmu ter kot revolucionar in ljudski komisar 
na čelu revolucije leta 1919 zavpil, da je politika samo sredstvo, kajti cilj je kultura.

K bolečini tega trenutka na začetku stoletja, ki se je komaj začelo, in ko v Evropi 
doživljamo čudne reforme univerzitetnega študija in izobraževanja, spada spoznanje, 
da ta čas intelektualcem ni naklonjen: »Nedvomno doživlja sedanjost neke vrste zaton 
intelektualcev; v njej bije ura strokovnjakov, ob hkratnem odstopu pristašev splošne 
morale. Inteligenca, opotekajoči razred, vleče nove razmejitvene črte po zemljevidu 
dejanskega. Da obstaja med politiko in življenjem skupni imenovalec, zdaj ne verja-
mejo več niti intelektualci, katerih naloga je bila, da si o tem javno delajo iluzije.«76 
In zato si bolonjska prenova študija prizadeva do skrajnosti izriniti humanistiko, kajti 
humanistika je podlaga za izobraževanje intelektualcev.

Že Jean-Paul Sartre (1905−1980) je v šestdesetih letih prejšnjega stoletja znotraj 
funkcionalizacije izobraževanja na akademski ravni − podpirali so jo vsi politični 
sistemi od Japonske in ZDA do Nemčije − prepoznal razvojni trend, ki je ukinjal 
klasičnega intelektualca in na njegovo mesto postavljal ideal strogo specializiranega 
strokovnjaka. Njegov Obrambni govor za intelektualce, ki ga imamo prevedenega v 
slovenščino,77 nam je, na srečo tudi s Sloterdijkovo teoretsko pomočjo, v krepko oporo. 
In kot močan intelektualec Sloterdijk s svojo antropologijo politike izreče zaupnico 
nečemu dionizičnemu, ne da bi kot kritik tradicionalne metafi zike, ki je človeka po-
dvajala v prebivalca dveh svetov, povsem obrnil hrbet metafi ziki. Noben metafi zični 
princip ne sme biti več utelešenje »na račun  vsega ostalega življenja«.78 V dobi, ki se 
imenuje pometafi zična, vendar ne protimetafi zična, ne gre več za to, da bi beseda meso 
postala, »pa najsibo tudi s silo, temveč da zadostuje, če napravimo prostor spontanim 
težnjam mesa, da pridejo do besede«.79      

Metafi zika od spodaj oziroma prizemljena metafi zika strezni napačno konzer-
viranega duha, kot da bi Sloterdijk samozadostnost apoliničnega miniral s krikom 
dionizičnega nemira zatrte telesnosti in z že dolgo ponižano in v primerjavi z duhom 
manjvredno naravo. Sporočilo te tostranske metafi zike bi bila nekakšna onaravljena 

morala,  znotraj katere pride do veljave dinamika življenja samega, ki ga ne poganja 
več kak tradicionalni metafi zični akumulator. Prekinjeno je nasilno utelešenje načel 
totalne likvidacije »mesa v korist besede«; od zdaj naprej mora pometafi zična narav-
nanost odpirati »neskončne perspektive za samoosvetlitev življenja«.80

76 Prav tam. 
77 Gl. Jean Paul Sartre, Filozofija − estetika − politika, Ljubljana: Cankarjeva založba, 1981, 257−276.
78 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 199.
79 Prav tam.
80 Prav tam.

SR 4 - 2006.indd   862SR 4 - 2006.indd   862 7.2.2007   11:11:007.2.2007   11:11:00

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cvetka Hedžet Tóth, Družni govor cinizma in metafi zike 863

Vsako resno oživljanje morale ali celo kakšna deklarirana renesansa etike potem, ko 
nas je politizacija izigrala in pustila praznih rok, mora po Sloterdijku opustiti stališče 
morale, izraženo kot »beseda je meso postala«, kajti gre za moralo, ki življenju reče 
ne: »Moralizem mišljenja v pojmih utelešenja je samo privesek latentno nekrološke 
metafi zike, ki življenje priganja do točke smrtonosnega udejanjanja.«81 Tako antro-
pologija politike, o kateri govori Sloterdijkova fi lozofi ja, zahteva novo spremenjeno 
kozmologijo in etiko, zato tale odločni sklep: »Kdor poskuša moralo in politiko dovolj 
odločno dojeti s stališča samorazmerij inteligentnih telesnih bitij, mora opustiti misel na 
utelešenje načel, da bi napravil prostor povsem drugače pojavljajoči se izkušnji samega 
sebe.«82 Seveda je treba dodati tudi še drugega, kajti gre za medčloveškost, na področju 
etike in politike je ta še posebej občutljiva v današnjem času globalizacije, ko je svet 
prostorsko obvladljiv in dosegljiv samo v nekaj urah, v vsakem svojem kotičku.

Ta samoohranitvena in tako kozmično kot antropološko naravnana etika vključuje 
imperativ, ki pravi pústi življenju živeti − in biti, da je, da biva, da še-je, potem, ko 
ugotavljamo, da je že vsa svetovna bit in življenje v njej ogroženo. Za svetost biti in za 
svetost življenja gre − in kakršna koli bo že nekega dne sklenjena podoba Slotedijkove 
misli, ta trenutek mu moramo priznati, da je privlačna ravno zaradi klica, da ohranjajmo 
to, kar se ne more regenerirati, če je enkrat poškodovano in uničeno.

 SUMMARY

Peter Sloterdijk with his philosophical thought has proved that life’s most vital strength was 
not sapped only by the traditional metaphysics – which even went against life – but even more 
by politics. The twentieth century, which was more than any other addicted to politics, represents 
a challenge for theory, which must overcome the predominant pessimism, melancholy, tragedy, 
even nihilism. According to Sloterdijk, Generation ’68, which still believed in the emancipating 
mission of politics, has been left with the inability to express “the abundance and stings of life,” as 
it can never talk about its life spontaneously. What is left is a certain kind of reticence, limited to 
a few signs of agreement or disagreement. The meaning of post-metaphysical culture – if it wants 
to be a real alternative to the despair in the era after 1989, i.e., after the collapse of Bolshevik 
socialism – is in listening to the most spontaneous tendencies of life “from bellow” rather than 
“from the above,” i.e., from the principles. This would be, according to Sloterdijk, the meaning 
of metaphysical processes that would support endless perspectives for the self-illumination of 
life. The relationship between ethics and politics, too, should accommodate a completely different 
manifestation of self-experience from the well-known traditional implementation of principles. 
Such post-metaphysical politicizing as anthropology of politics could then still perform its 
emancipating mission in the era when the existence of the entire world essence and the life in it 
is endangered – according to Sloterdijk in the situation when high technology and the mission 
of human rights have destabilized the reality in its foundations.

81 Prav tam.
82 Prav tam.

SR 4 - 2006.indd   863SR 4 - 2006.indd   863 7.2.2007   11:11:007.2.2007   11:11:00

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

