®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

UDK 17:1:929 Sloterdijk P.
Cvetka Hedzet Toth
Filozofska fakulteta v Ljubljani

DRUZNI GOVOR CINIZMA IN METAFIZIKE

Clanek razpravlja o nekaterih stalid¢ih sodobnega nemskega filozofa Petra Sloterdijka, Se
posebej teh, ki so povezana z zastojem teorije po izteku Studentskega gibanja. Nelagodje kulture
v postmoderni dobi je povezano z naras¢ajoco mocjo cinizma in dovzetnostjo za nihilizem.
Po Sloterdijku se je to zgodilo zaradi preve¢ poudarjenega pomena historizma, ki se je razvil
v 19. stoletju. Teorija je postala depresivna in melanholi¢na, kajti prislo je do neozdravljive
naveliCanosti Zivljenja, zato je Ze Nietzsche moral opozoriti na skodljivost zgodovine za Zivljenje.
Sloterdijk skusa s pomocjo starogrskih vzorov ozavestiti teorijo, da mora biti dobrohotna in ne-
govati pojem srece. Anti¢na teorija ustvarja vedrino, moderna teorija zbeganost in neprisebnost.
Po simbolnem letu 1989, ko postaja po Sloterdijku vedno bolj vidno, kako se je ideja svetovne
zgodovine iz¢rpala, skusa politi¢ni zasvojenosti svoje dobe oporekati najprej samo z zivljenjem
samim. Gre za verodostojnost zZivljenja, ki po Sloterdijkovi politiéni antropologiji manjka politiki,
zivljenje je oropano vsakrsne spontanosti.

The article discusses some viewpoints of the contemporary German philosopher Peter
Sloterdijk, particularly the ones related to the stagnation of theory after the end of the student
movement. The uneasiness of culture in the post-modern era is related to the growing level of cy-
nicism and the proclivity for nihilism. According to Sloterdijk, this is a consequence of the overly

@ emphasized historicism that had developed in the 19" century. The theory became depressing and
melancholic after the permanent weariness of life had set in; Nietzsche had been compelled to
point out the harmful effect of history on life. With the help of ancient Greek models Sloterdijk
attempts to make the theory aware that it must be well-intentioned and cultivate the sense of
happiness. Ancient theory creates serenity, while modern theory creates confusion and insanity.
After the symbolic year 1989, when it became increasingly evident how the idea of world history
had been exhausted, he first attempted to dispute the political addiction of his era with the life
itself. The authenticity of life is what is in question, which is, according to Sloterdijk’s political
anthropology, lacking in politics, i.e., life has been robbed of all its spontaneity.

Kljuéne besede: filozofija zgodovine, metafizika, utopija, antropologija politike, etika.

Key words: philosophy of history, metaphysics, utopia, anthropology of politics, ethics

1 Peter Sloterdijk — nelagodni mislec

Kar nekaj v slovens¢ino prevedenih del nemskega filozofa Petra Sloterdijka (rojen
leta 1947 v Karlsruheju) je v krepko oporo pri poskusu razumevanja misleca, ki naj-
prej privlaci zaradi drugacnosti, ker se o tem, o ¢emer govori zgodovina filozofije, da
Se sploh govoriti tako, da ne vzbuja odpora — nasprotno, zveni celo zanimivo in nas
nagovarja. Torej: pomembno je morda vsaj v prvem trenutku ne to, kar govoris, ampak
predvsem, kako zna$ spregovoriti o ne€em, kar ze tako vsi vemo ali vsaj mislimo — tudi
o tem, kje in s ¢im zaceti. Zato se filozofu ne zdi zamalo in odve¢ poudariti, da danes
univerzalizem ni prepoznaven samo akademsko, ampak §e mnogo bolj Ze na ulici, celo
v restavracijah, kjer vidimo, kako so kuhinje s svojo hrano postale univerzalne. Tako

SR4-2006.ndd 841 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

842 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

fast food zdaj povezuje svet mnogo bolj kot kaka retori¢no izpopolnjena deklaracija
o enakosti vseh ljudi.

7Ze naslovna formulacija knjiZice Prihajati k svetu — prihajati k jeziku iz leta 1988,
ki je nastala na podlagi njegovih predavanj na univerzi v Frankfurtu, kjer je bil takrat
gostujoCi profesor, opozarja na pomen jezika, in Sloterdijk ukinja vse meje in tradi-
cionalno zaznamovane prehode med pesni§tvom in filozofijo, med bitjo in bistvom,
med povecavo biti in povecavo bistva, med nadéasovnostjo in ¢asovnostjo, tj. med
zgodovino, estetiko in etiko. Ce ho¢emo razvozlati klob¢i¢ zatetka, moramo po Slo-
terdijku jasno povedati, da se kot filozofi ne odlo¢amo za resitve, ampak mnogo bolj
za to, da vidimo obstoj problemov. Iz tega seveda izhaja, da je filozofija mnogo bolj
sprasujoca kot odgovarjajoca. Toda ¢e sodobna misel zeli odgovarjati na nekatera
najtezja vprasanja stvarnosti, potem ji to ne more uspeti »tako dolgo, dokler ostajajo
nejasna njena logika in ontologija«.! Kakr$na koli bo Ze nekega dne sklenjena podoba
Sloterdijkove misli, uvod v njeno razumevanje je podan z ontologijo, ki jo je skusal
podati povsem na novo v primerjavi s tradicionalno, kajti stvarnost, s katero se soo¢a
njegova misel, nikakor ne more biti nadgradnja tradicije; iztek prejSnjega stoletja nas
je soocil z dejstvi, ki jih ni mogoce primerjati s tem, kar se je dogajalo nekoc.

Neposrednega zacetka ni, kar je o¢iten Adornov vpliv, ki se ga Sloterdijk ne sramuje,
kajti heglovstvo nas je prepricalo, da je vsak zacetek Ze posredovan, in najbolj spontani
zacetek je vendar ta, da zacnemo pri sebi. Samd spontanost pripelje do avtonomije in

@ Adorno je v svojem razmisljanju znal izjemno zdruzevati dve prvini, namre¢ spontanost
v razmiSljanju in trdoto avfonomije misli, ki mora vsak trenutek teoriji preprecevati,
da bi jo kdo uporabljal kot sredstvo za manipulacijo. Toda deducirati spontani zacetek
bi bilo po Sloterdijku isto kot zahtevati od hudica, da bi iz peska stkal mo¢no vrv. Vrv,
ki je presneto ¢vrsta, pa je mo¢ tradicije: »Tako je nasa sedanjost prekrita s hieroglifi
starejs$ih zacetkov, ki jih je treba razvozlati in prenesti v sedanjost, ¢e ho¢emo imeti
kaj povedati.«® Desifracija oziroma razvozlanje obstojecega je morda manj naporno,
kot si mislimo, naporno pa je zato, ker nam tega dokon¢no nikdar ne uspe.

Pogosti nastopi Petra Sloterdijka in pogovori na nemski televiziji po kanalu 3 SAT
nam omogocajo kar najbolj neposreden stik z njim, in tdko soocenje s ¢lovekom, ki
ga omogoca sodobna tehnika, ko nam govori, v preteklosti nima primerjave. Mi mu
lahko vsaj preko televizijskega ekrana gledamo v o¢i in opazujemo utrip njegovega
motrenja sveta. Nikdar prej v zgodovini tega nismo mogli in tudi ne také neposredno
kakor danes postavljati vprasanj, na katera nam pred kamerami odgovarja. Vsekakor
¢uti naso navzocénost, ¢eprav je med $tirimi stenami kje v studiu, znotraj stavbe, kamor
nepovabljeni s ceste ne more in ne sme. Ne dvomimo v njegovo iskrenost, kajti resni-
coljuben je, misli in dojema sam s svojo pametjo, po mnenju nekaterih celo prevec;
priznati mu je pogum, da se ne boji preizkusenj in zaveda se, da ga akademska znanost
ignorira. Bo zaradi takSnega novega nacina komunikacije, ki jo omogocajo dosezki
sodobne tehnike, v prihodnje odpadla vsem znana potreba po raziskovanju biografije,
celo pisanja avtobiografij? Tu bo treba pocakati. Neposredni pogovor je vedno izpo-

! Peter Sloterdijk, Das Menschentreibhaus. Stichworte zur historischen und prophetischen Anthropologie.
Vier grofse Vorlesungen, Weimar: VDG, 2001, 77.
2 Peter Sloterdijk, Prihajati k svetu — prihajati k jeziku, Ljubljana: Drustvo Apokalipsa, 1999, 12.

SR4-2006.indd 842 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 843

stavljen nevarnosti polemike, ki ima to ¢udno lastnost, da deluje kot mehanizem pod-
tikanja stali$¢, ki jih kdo sicer sam ne bi izoblikoval; avtobiografija je vedno najprej
samorefleksija — o vsem odloc¢a samo ¢lovekov lastni jaz, mo¢ lastnega dozivljanja in
refleksije, ki nastajata v samoti.

Dejstvo je, da vse v zvezi s Sloterdijkom u¢inkuje nekam ¢udno polemiéno, toda
Sloterdijk je mislec, ki stopa na sceno ze po kakem izgotovljenem tekstu. Pri branju
vzbuja ob¢utek, kot da gre za nas same in naso, samo e nedavno preteklost, in prepri¢uje
nas, da je vse samo ena sama sedanjost. Sloterdijkova neverjetna mo¢ je v tem, da nam
preteklost opisuje kot zdaj$njost, ki ni samo ¢asovna, ampak celo uprostorjena, jemlje
in zahteva precejSen prostor — Ze v nas samih, in odkrijemo, ta zaradi eksistencializma
tako zelo odrinjeni pojem, namre¢ duso.

Zdaj je srecanje s preteklostjo lazje in ni nam ve¢ sovrazna. Tudi ne ¢utimo po-
trebe, da bi jo enostavno razstrelili s pomocjo kake levicarske ideologije, desniéarju
pa je Adorno prehud zalogaj. Toda ravno Sloterdijk nas z mnogimi svojimi stali§¢i
opozarja, da je danes treba dojemati in razmisljati onkraj »levega« in »desnega«. Zato
ucinkujejo njegova dela ze skoraj samopolemiéno: enkrat nas prepricuje, da je dale¢
najpomembnejSe nase rojstvo in prihajanje na svet, drugic¢ ga prevzame izkusnja smrti
in strah pred njo. Pa spet je pri ¢em mesijanskem, kar se je sesulo konec prej$njega
stoletja, in Studentska gibanja opozarjajo na cinizem, ki je posledica tega, ker ni jasnega
uvida v to, kaj je prav in kaj ni; tako po adornovsko se ne da niti ve¢ izre€i, kaj je pojem

@ »pravilnega zivljenja«. Zaton in izguba utopi¢nega nas sooca z ne¢im apokalipticnim,
kajti: »Odkar je historicnemu mesijanstvu potekel ¢as, spet bije ura pani¢nega izkustva
sveta.«> Cinizem je preSel v pani¢nost, zgodovina ni ve¢ sosledje, ki bi se iz preteklosti
in sedanjosti znaslo v prihodnosti. Tako je panika zdaj$nja, »pokrscanska, novopoganska
razliCica apokalipti¢nosti; prihaja z reaktualizacijo grskih motivov iz anti¢nega fonda
in zaseda prostor, ki ga puscajo odprtega umikajoce se judovsko-kr$¢anske razlage
poslednjih re¢i«.* Ne odrekamo se zgodovini, kajti po Sloterdijku je zgodovina meta-
fizike zgodovina nezadovoljstva s svetom, pri uveljavljanju metafizike »igra odlo¢ilno
vlogo izkusnja smrti in asovnosti vsakega posameznega zivljenja«.’

Bo Sloterdijk nekega dne zapustil filozofijo, ki bi ji uspelo spraviti utopijo in post-
utopijo s tem, kar je ciklizem anti¢ne filozofije? Kjer zahteva uc¢asovanje bivajocega,
ki ne sme biti Zrtvovano kultu histori¢nega uma, tam Sloterdijk zavpije, da se to da
samo z malo ve¢ in ne malo manj metafizike.

Niti tak zagnan postizem nas ne preprica, da bi se nehali vracati v preteklost, tudi
h komaj ohranjenim ostankom dinozavrov. Cudno je le to, da je zelo malo filozofij, ki
niso Ze skoraj obsedene s postizmom, fenomenolosko usmerjene filozofije, morda tudi
eksistencializem, pa kot da bi tega post sploh ne poznale. Nih¢e nas ne more prepricati,
da je to njihova prednost, ¢eprav vsi vemo, da to ni njihova slabost. In zato, kot da bi
nas Sloterdijk med vrsticami povabil, da si, ¢etudi imamo vse razloge za obcudovanje
Adorna, ki je bil njegov ucitelj, ogledamo $e kaj od tega, kar je Adorno sicer — verjetno
— upravi¢eno demoniziral, vendar za ceno lastnega trpljenja in bolecine.

3 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem. H kritiki politicne kinetike, Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 2000, 84.
4 Prav tam.
5 Prav tam, 111.

SR4-2006.indd 843 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

844 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

V pogovoru s filozofom in pisateljem Carlosom Oliveirom je Sloterdijk poudaril,
kako se po njegovem ljudje pri tem pani¢no bolecem soocenju s svetom ne bi smeli
izgubljati, in njegova prva knjiga iz leta 1983 Kritika cinicnega uma obravnava samo-
ohranjanje do skrajnosti. Ravno ta motiv samoohranjanja je po lastnem priznanju pre-
vzel od Adorna skupaj z motivom t. i. zalostne znanosti, predstavljene v aforisticno
skoncentrirani obliki v Adornovem delu z naslovom Minima Moralia in podnaslovom
Refleksije iz okrnjenega zivijenja. Vendar je Sloterdijk skusal »vizo Zalostne znanosti
prevesti v veselo in tragikomi¢no znanost«.® To je morda del¢ek njegovega obseznega
opusa, ki ta trenutek $e ni sklenjen, in nam, ki ga beremo v teoretsko pomo¢ in podpo-
ro, da bi ga razumeli, saj v njegovih razmisljanjih o mesijanizmu, cinizmu in paniki
vsaj malo prepoznavamo sebe in pota svoje mladosti, ki je Ze za nami. Se vedno se
ne odrekamo svojemu upornistvu, in Sloterdijk nam ponekod dopoveduje, da ga ne
politizirajmo brez potrebe, kajti samo tako ga bomo trajno ohranili.

Ocene, ki jih dobiva Sloterdijk, so prej neugodne kot ugodne; zelo o€itna je igno-
ranca njegovih del in stalis¢, toda Sloterdijk ni mislec, ki bi se ga dalo — ali celo smelo
— odrivati v rubriko anonimnosti ali namenskega preziranja. Brati njegova dela po-
meni soocati se z nekim zelo mo¢nim vodotokom misli sredi puscave, in ta tok nikdar
ne izgine, nasprotno: vedno bolj intenziven je in te jemlje s seboj na potovanje, ki se
zacenja vsepovsod, tudi tam, kjer smo Ze bili, in ko mislimo, da o vsem zZe vse vemo
in vse poznamo. V tem je Sloterdijk privlacen, ker iz branja njegovih del doteka neka

@ neverjetna energija in mo¢ — zato z njim samo pridobivamo.

Sloterdijk je filozof, ki s svojimi deli sproza kar najintenzivnejse gibanje misli, in
teorija kot vesela znanost nudi ugodje, podobno zato¢i$¢u onih, ki jim je uspelo uteci
iz kakih vojnih razmer na varen Zahod. Svet, v katerem zivimo, pa je »vse, s ¢imer
mi eksperimentiramo tja do razbitja«, in v takem svetu je »samoohranjanje plus samo-
eksperiment enako samointenziviranje«.” V najnovej$em ¢asu bi to samointenziviranje
pomenilo znati negovati vedrino po anticnem vzoru, in z veseljem seZemo k branju
Nietzschejevega teksta Schopenhauer kot vzgojitelj iz leta 1874, kjer Nietzsche ravno
pri Schopenhauerju vidi to izjemno lastnost. Tudi temu Nietzschejevemu zapisu v istem
tekstu velja prisluhniti, saj iz njega izhaja odlo¢na prepoved politizacije, kajti: »Vsaka
filozofija, ki verjame, da bo s politiénim dogajanjem premaknila ali celo razresila pro-
blem bivanja, je posmeh in zadnji¢na filozofija (Afterphilosophie).«® Vendar danes ne
verjamemo v ideal bivanja brez politike, ne po anarhisti¢no in tudi ne po malomescansko
— vedno bolj pa se sprasujemo o moznosti svetovne etike na podlagi konsenza, in tu
ni jamstva, da nam bo to uspelo.

Vprasajmo se, kaj sproza gibanje misli, idej. Kolikor ve¢ je sprememb v svetu,
toliko bolj je na delu misel, in udarna mo¢ tega, kar se je dogajalo v zadnjih treh sto-
letjih, teorijo $e vedno zelo zaposluje. Dogajanje v svetu nas mobilizira in poriva ven iz
duhovne otrplosti — in dobro je, da je tako. Toda dati duha vsemu, $e tako brezdusnemu
in nesmiselnemu, je povsem druga stvar. V terorju, ki ga lahko opazujemo kar preko

¢ Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gesprdch mit Carlos Oliveira, Miinchen: Hanser, 1993, 16.

7 Prav tam, 14.

8 Friedrich Nietzsche, Schopenhauer als Erzieher, KSA 1, 365, nav. iz Kritische Studienausgabe (KSA
1-15), ur. Giorgio Colli in Mazzino Montinari, Miinchen — Berlin: DTV — de Gruyter, 1999.

SR4-2006.indd 844 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 845

televizijskih ekranov, ni duha. Zelja romantikov, da bi svet spremenili v pristno domo-
vanje, kar pomeni, da bi v vsakem koti¢ku sveta prebivali varno, z obéutkom, kot da
smo doma, se ni izpolnila. Se vedno negujemo grekomanijo — ideal domovanja v svetu
— in podutimo se varne, vsaj v svoji notranjosti. Zunanjost sveta je urejena danes tako,
da lahko potujemo in pridemo v vsak, Se tako oddaljen kraj, vendar ne v domovanje.
Toda potovanje je nasa zmoznost, s katero prostor v svetu zmanjsamo do skrajnosti, in
verjetno bomo o tem dojemanju prostora, ko je vse v hipu na dosegu, Se dolgo sooceni,
kajti pojav globalizacije je samo drug izraz za stanje sodobnega clovestva. Kot da bi Se
zjutraj moderna in aktualna postmoderna, zdaj — recimo opoldne — onemela, in namesto
prerekanj o izteku moderne in postmoderne je tu samo Se globalizacija.

Le kaksSen utopicni cilj navdihuje globalizacijo? Bi se ga dalo recimo odkriti?

Sloterdijk nas soo¢i z banalno jasnostjo in pove tole: »Vsaj enega od svojih utopi¢nih
ciljev je moderna uresnicila, in sicer cilj popolne avtomobilizacije, stanje, v katerem
se vsakdo, ki je polnoleten, za volanom samega sebe gibajocega se stroja sam giblje.
Ker si v moderni sebstva brez njegovega gibanja sploh ne moremo zamisljati, spa-
data Jaz in njegov avtomobil metafizi¢no skupaj kot duh in telo iste gibalne enote.«’
Ubogi ¢lovek, ki ne zna voziti avtomobila in je brez vozniskega dovoljenja, kajti avto
je »najbolj sveto v moderni, je kultna sredina kineticne svetovne religije, kotaleci se
zakrament, ki nam omogoca udelezenost pri neCem, kar je hitrejSe od nas samih. Kdor
vozi avto, se priblizuje numinoznemu, ¢uti, kako se njegov majhni Jaz raz$iri v visje

@ Sebstvo, ki nam za domovino daje ves svet hitrih cest in nas ozavesca, da smo vpokli-
cani k ne¢emu bolj§emu, kot pa k napol zivalskemu Zivljenju pescev.«'® Zato smo po
Sloterdijku, gledano vsaj z avtomobilskega stali$ca, ziveli dolocen ¢as v odresenjskem,
»mesijanskem, izpolnjenem ¢asu, kjer so dvotaktniki miroljubno parkirali ob dvanajst-
valjnem motorju — mesija je vladal v svojem kraljestvu z malo $kodljivimi snovmi;
z elektronskim vbrizgavanjem in sistemom proti blokiranju zavor, z vgrajenim kata-
lizatorjem in turbopolnilnikom je spravil svoje izbrance do nebeske voznje«.!" Toda
nekateri od nas se nismo dali prepricati v mesijanstvo, »da je ta avtomobilski kon¢ni
raj Ze tudi paradiZ na zemlji«.'?

Nenadoma je na cesti$¢ih in sredi velemestne osvetljave prislo do negibnosti, vse
je otrpnilo, enkrat zaradi izpada elektricnega toka, drugi¢ zaradi prepolnih cestnih
voznih pasov. Ko vse obmiruje in je negibno, ko smo price, kako v hipu vsesplosno
samogibanje preide v svoje nasprotje, nam negibnost sporoca nekaj filozofsko-zgo-
dovinskega. Po Sloterdijku gre za sporocilo, ki ima v sebi ne samo filozofsko, ampak
celo zgodovinsko religiozno vrednost. V ¢em naj bi ta bila?

Enotna enac¢ba med duhom in telesom v trenutku razpade, kajti ¢e je zmoznost gi-
banja otrpnila, potem je nekaj narobe z metafiziko — in tu je zoprno vprasanje: mar je
ta sploh bila navzo¢a? Mesijanstvo resnice pomeni, da je ¢as izpolnjen s tem, emur
pravimo napredek, oziroma z napredujo¢im gibanjem, in ciklizem kot ve¢no vracanje
s svojo ¢udno nedovzetnostjo za napredek je soocen z aktivom moderne, ki premore

? Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 36.
10 Prav tam, 37.

I Prav tam.

12 Prav tam.

SR4-2006.indd 845 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

846 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

metafiziko. Toda po zastoju v poznih popoldanskih urah vidimo, da »moderni aktiv
prehaja v postmoderni pasiv,'* in zdaj aktiviramo filozofijo kulture, da sproza nekaj
teoriji podobnega, kajti samo pobeg v teorijo nas $e prepricuje potem, ko nas je véeraj$nja
levicarska politizacija izigrala in je premoc¢ politike nadomestila premo¢ ekonomije.
Ta s svojo svetovnotrzno metafiziko globalizacijo spreminja v globalizem. Je zdaj spet
trenutek za filozofe v Nietzschejevem smislu, kajti po njegovem prepric¢anju je filozof
zdravnik kulture in trenutno je vsa humanistika Ze domala obsedena s kulturoloskimi
Studijami in pristopi, kajti najnovejsi funkcionalistiéno naravnani izobrazevalni trendi
humanistiki kot taki niso naklonjeni — povrhu pa zivimo Se v pometafizi¢ni dobi.

Sloterdijk je nedvomno metafizik, samo da po Schopenhauerju in Adornu sledi pri-
zemljeni, tostranski metafiziki, ki povsem opusca platonisticno zasvetovje. Ker metafizika
povzema vase materialisti¢no zarezo, Sloterdijk $e za transcendentalni subjekt poisée
nekaj povsem konkretnega, in »avto je tehnic¢ni dvojnik principielno aktivnega trans-
cendentalnega subjekta«.' To je konstitutivna subjektivnost in ta dragocena pridobitev
moderne dobe je pobratena z metafiziko, ki se ji postmoderna ne more izogniti. Kot da
bi bil Sloterdijk pred nami kot nekakSen metafizik postmoderne in reSeval njeno cast z
odkrivanjem metafizike zato, da bi ne postala izdaja nad ¢lovekom in ¢lovestvom in s
tem — postmoderna namre¢ — njegova sramota. Stanje, ki nas pripelje do metafizicnega
vzgiba, ni dokaz za urejenost duha ali celo privilegij kake lepe duse. V vsakem obdobju
nas usmerja nekaj materialnega in docela konkretnega, predvsem je to nezadovoljstvo

@ s svetom znacilno za vse ¢ase in v tem vidi Sloterdijk zelo pomembno dejstvo: »Vsako
nezadovoljstvo s svetom, ki se je zavedlo sebe, nosi v sebi zarodek kulture.«'® To je
celo kot stanje objektivnega duha, in za sodobni ¢as je znacilno pani¢no obcutje, ki je
po Sloterdijku nastopilo, ko se je izpela doba histori¢énega mesijanstva, v trenutku, ko
je bila razkrita ena najbolj temeljnih resnic zdaj$njega ¢asa, namre¢ krhkost sodobne
eksistence, ki je sooCena z ne¢im apokalipti¢nim.

Najnovejsa alternativna gibanja so zato na tezki preizkusnji, ¢e bodo uspela obliko-
vati nove, prepric¢ljive vzorce za nastanek kultur, ki bi lahko bile dostojna alternativa
vsemu prej$njemu. Vse to je dejansko samo prastara zgodba o nezadovoljstvu z ze-
meljskimi zadevami, in Sloterdijk nam tu, ko pri¢akujemo nekaj genialno novega v
alternativnih gibanjih, odkrije samé ve¢no prastaro: »Da bi ustrezno razkrili filozof-
sko mesto danasnjih alternativ, moramo razlocevati dva tipa alternativnosti — prvi ali
metafizicni tip nesoglasja s svetom, ki meri na transcendentne nadsvetove ali utopi¢ne
protisvetove, in drugi ali poeti¢ni tip nesoglasja s svetom, ki v dejanskem samem vidi
sled, ki vodi na prosto.«'®

Je pred nami spet soocenje med pesniki in filozofi, torej ni¢ novega, spet Ze vse samo
od vekomaj in prastaro — v ¢em je Sloterdijk sploh izviren? Je in hkrati tudi ni, kajti Se
vedno je iskalec, Ceprav cini¢en in povrhu metafizicen, ko s pesnisko samozaverova-
nostjo i8¢e moznosti za protisvetove. Kar veje iz njegovih ponekod drznih zapisov ni
zavest, ki bi bila izpolnjena s kakim transcendentalizmom, ampak je to anticipirajoca

13 Prav tam, 41.
14 Prav tam, 36.
15 Prav tam, 83.
16 Prav tam, 86—87.

SR4-2006.indd 846 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 847

zavest, ki izhaja iz nekongruentnosti — najbolj dobesednega neujemanja — zavesti z
bivajo¢im, s svetom, v katerem sicer je.

2 Zastoj teorije

Na vprasanje, kdo je Peter Sloterdijk, ni treba po prusko natan¢no raziskovati nje-
gove biografije in ji po moznosti dodati Se kake avtobiografije. Kljub tej ugotovitvi
se je treba zavedati, da imamo pred seboj nekoga, ki je povezan z letom 68 oziroma
generacijo 68, ki ni doumljiva brez kriti¢ne teorije, tj. frankfurtske Sole, Adorna Se
posebe;j. Teoretsko levicarstvo nas nagovarja, prepoznamo se in udarna mo¢ mladosti,
ki je ostala trajno navzoca v nas, se spreminja v resonanco, ki nikdar ne utihne, zveni
pa tostran tradicionalno levega in desnega.

Zapis Kaj je solidarnost z metafiziko v trenutku njenega sesutja? o kriti¢ni teoriji in
njenem poslanstvu e vedno vse opogumlja z necim, kar u€inkuje kot sodba, saj nas,
prav tako udelezence generacije 68 in tragicne price sesuvanja socializma, — v pomenu
ideje organizirane solidarnosti — tolazi, da se je kljub vsemu splacalo, kajti: »Kriti¢ni
teoretik ni samo okultni oznanjevalec mesije, temvec je to on sam, zavit v najglobljo
neprepoznavnost, in je priSel na svet z misijo, da bi ga izmeril po njegovih najboljsih
moznostih.«'” Prepoznavnost moznosti torej, ki ontologijo kot nauk oziroma logos —
izjavo — o bivajocem pribliza Grku, ki je bivajoce dojemal ne samo glede na to, kar Ze-

@ je, torej udejanjeno (enérgeia) in preteklo, ampak tudi kot Se-ne, namre¢ kot moznost
(dynamis) za prihodnje, ki vkljucuje drugacnost od tega, kar-samo-je.

Bit ni samo bilost — in zdaj je Sloterdijk kot filozof, ki si upa od¢itati takSne moznosti,
ki so komaj prepoznavne. Nekaj takega seveda vedno oporeka in zavraca samo to-kar-je
in tisti, ki taks$no dejstvo na glas izgovarja, je nedobrodosel in neprijeten, skratka grd,
in kriti¢na teorija po njegovem prehaja v »pretirano« teorijo.

Sloterdijk nas v Predgovoru svoje Kritike cinicnega uma opozarja, da po izteku
Studentskega gibanja »dozivljamo zastoj teorije« in radi bi razumeli, zakaj je tako, Se
pani¢nost njegovega poznejSega dela Evrotaoizem nadaljuje v tej smeri. Ne samo da
se je po letu 1989 sesula praksa organizirane solidarnosti, tudi teorija je postala krhka
in lomljiva. Zakaj je izguba neke organizirane solidarnosti imela tak tragi¢en ucinek,
ki ni¢ vec¢ ne potrjuje teze Zivijenje dol, teorija gor? Morda tudi zato beremo tega ne-
navadnega in spornega Sloterdijka, da bi se lazje znasli v svetu, ki si ga nismo izbrali
po zelji, kot da bi ta svet vec ne bil nas, kajti zeleli smo drugacnega, in vsa akademska
teorija ni ni¢ drugega kot gluha inspiracija in ucenost.

Recimo da izberem vrt in se odlo¢im za benjaminovske perunike, toda to je Se ved-
no cinizem, nas svari Sloterdijk, ravno tako kot pasolinijevske roze zla ali freudovske
vol¢je ¢esnje, toda na sreco nas Arthur Schopenhauer vedno znova uspesno prepricuje,
da sta si cinizem in stoicizem zelo blizu. Recimo, da spravljamo Sloterdijkov cinizem
v kar se da tesno blizino stoicizma. Tu postane razlika med cinizmom in stoicizmom
vidna, kajti stoicizem premore vednost o tem, kaj je prav in kaj ni, louje med dobrim

17 Peter Sloterdijk, Nicht gerettet. Versuche nach Heidegger, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2002,
249.

SR4-2006.ndd 847 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

848 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

in zlim, to pa so razlike, ki — ¢e vztrajamo samo pri cinizmu —, nimajo vedno jasno
prepoznavnih meja. Sloterdijk ima pronicljivo mo¢ prepoznavanja tega, kar ni prav,
kar je narobe, negativno, skratka lahko izreka resnico negativno, ne more pa ve¢ po
vzoru tradicionalnih metafizikov in razsvetljenske tradicije povedati tega, kar je prav
ali naj bi bilo dobro. V sodobnem ¢asu se tega ne da veé, nas prepriuje njegov vsak
dan obseznejsi prispevek.

Kako brati imena avtorjev, ki so $e v nedavni preteklosti pomenila alternativo vsemu
obstojeCemu, je vprasanje, ki Sloterdijka zaposluje zelo pogosto. Ob izteku tisocletja se
nismo znasli onkraj kapitalizma in komunizma, kar naj bi mnogi levicarji zeleli; svet je
zaSel v turbokapitalizem in moznosti za skoraj$nji konec tega tako zelo nepotrebnega
zgodovinskega zavoja prakti¢no ni. Vse z Marxom povezano je kratke sape, in vsaj ta
trenutek ne premore v sebi obnovitvene moéi. Celo levicarstvo je postalo ¢udna mora
preteklosti, in obljubljena demokracija z zahoda postaja spona, ki je mnogim zelo
nadlezna. Toda spregovoriti o tem je $e tezja muka in Ze blizu politi¢nega tveganja —
kar vsi vemo in vidimo, ni za nikogar sporno, zelo grd in nesramen pa je tisti, ki si kaj
takega upa na glas povedati.

Glasni izpovedovalci so ljudje, ki so bodisi ve¢ni nezadovoljnezi ali, kot nas prepri-
¢uje Sloterdijk v svojem Evrotaoizmu, ljudje, ki nosijo v sebi samo malo ve¢ pani¢nega
obcutja kot vecina. Nasa kultura je torej v svojem jedru pani¢na, kot vsakemu filozofu
dopoveduje; celo tako zelo ¢as¢ena in zanj nepogresljiva metafizika je eno samo nezado-

@ voljstvo s svetom. Zgodovino metafizike bi po tej plati veljalo dojemati kot zgodovino
nezadovoljstva s svetom — in odkar je ¢lovek, je tega zelo mnogo. Po Adornovem vzoru,
ki mu Sloterdijk zelo pogosto sledi, je prav vse, kar je tu, v sebi bistveno posredovano,
nic¢esar neposredovanega ni v svetu, v katerem zivimo. Ni¢ ni tukaj od vekomaj, po-
sredovano je z zgodovino, celo najnovejso, kot so recimo Cernobil, nedavna vojna v
Bosni, 11. september 2001 in $e kaj bi se naslo, kar smo si povzro¢ili mi, ljudje, in smo
odgovorni — nihée drug. Izgovarjati vse to, uravnavati sre¢o misljenja po tem, koliko
je to sploh $e zmozno izraziti vsesplo$no nesre¢o, bole¢ino in trpljenje, je nekaj, kar je
svojevoljnega in nenavadnega Adornovega ucenca ocitno trajno nagovorilo.

Sloterdijk je mislec, ki misljenje razume kot mo¢ negacije tega, kar samo je. S
svetom nezadovoljni in pani¢ni misleci so utelesenje obcutljivosti, celo preobéutljivosti,
toda Sloterdijk ve, da je »obcutljiva teorija nekaj suspektnega«,'® tudi Adornova. Po
grozljivi izku$nji Auschwitza ni bilo lahko razpravljati o pravilnem zivljenju, $e nje-
gova estetika je, kot opozarja Sloterdijk, komaj usla »gnusu do vsega in vsakogar,
kajti, kot se glasi v slovenskem prevodu: »Vse je bilo nekako sostorilsko priklenjeno
na ‘napacno zivljenje’, v katerem ‘ni pravega’. Predvsem je kot prevaro, poslabsanje
in ‘napacno’ sprostitev sumnicila vse tisto, kar je disalo po zadovoljnem in sporazum-
nem.«" Adornove refleksije iz okrnjenega zivljenja zato izrecejo misel, ki je s¢asoma
postala ena njegovih najbolj citiranih, in sicer tale: »Nikakr$nega pravilnega Zivljenja ni
v napacnem.«*’ Alfred Schmidt, profesor za filozofijo na univerzi v Frankfurtu, najprej

18 Peter Sloterdijk, Kritik der zynischen Vernunft, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1983, 20-21.

19 Peter Sloterdijk, Kritika cinicnega uma, Ljubljana: Studentska zalozba, 2003, 15-16.

2 Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben, Gesammelte Schriften
(GS) 1-22 (ur. Rolf Tiedemann), zv. 4, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1980, 43.

SR4-2006.indd 848 @ 7.2.2007 11:10:58


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 849

Adornov Student, nato asistent od leta 1961 in po letu 1969 njegov naslednik na zna-
menitem Institutu za socialne raziskave, kjer je bil Adorno direktor od leta 1958 vse do
svoje smrti, je ob stoti obletnici Adornovega rojstva (1903—1969) spregovoril o tem,
kako je bilo Adornu tuje biti vesel in nasmejan v svetu socialne hladnosti, te napacne
neposrednosti zahodnega, t. i. demokrati¢nega sveta. Adorno se je »smejal zadrzano in
redko«! —in svoje slusatelje opozarjal, kako med njegovimi predavanji padajo bombe
po Vietnamu in grozljivo ubijajo. Toda pri vsem tem ne otopeti, ne ostati ravnodusen
je naloga refleksije, ki si mora prizadevati za ne¢im odresenjskim in kar je trajna de-
viza Adornove filozofske misli. To je poimenoval z izrazom negativna dialektika v
smislu nereduciranega izkustva v mediju pojmovne refleksije in kot dosledna zavest o
neidentiénem, tudi tem $e tako obrobnem, nepriznanem in izrinjenem iz vsega, kar je
poosebljalo mero za sprejemljivo, tj. kot pravilno identiteto.

Sloterdijk Adornu priznava dovzetnost, celo odprtost za nekaj bistveno drugacnega
od tega, kar samo je, in to izrazi s temle: »Kdor trpi, ne da bi otopel, bo razumel; kdor
lahko glasbo poslusa, zre v svetlih sekundah ¢ez na drugo stran sveta. Gotovost, da je
resni¢nost napisana s pisavo trpljenja, hladnosti in surovosti, je zaznamovala dostop-
nost sveta te filozofije. Sicer je komajda verjela v spremembo k boljsemu, vendar ni
popustila skusnjavi, da bi otopela in se privadila na dano. Ostati sentimentalen je bila
tako reko¢ utopicna drza — ¢ute imeti pripravljene za sreco, ki se ne bo zgodila, toda
v pripravljenosti nas vendarle brani pred najhuj$o osurovelostjo.«** Pred nevarnostjo,

@ da bi otopeli, nas varuje ta ali oni mislec, filozofija, kakor jo je razumel Adorno, e
posebej. S svojo materialisticno zarezo skozi svet, s teorijo, ki je tako duhu kot Cutnosti
dala vse pravice in pri tem ni zatajila metafizike, nas Adorno sooca s tem, kar imenuje
rana, kot se glasi naslovna formulacija Die Wunde Heine (Rana po imenu Heine) iz
leta 1956. Ze Marx in Nietzsche sta taki rani, in Sloterdijk nam med takimi imeni, ki
so rane, omenja tudi Theodorja Lessinga, Heideggerja in seveda Adorna. To so misleci,
ki mnogim od nas omogocajo, da svoj zgodovinski ¢as dojemamo »kot zbirne tocke
lastnih izkusenj«.* Kaj je tak$na »zbirna to¢ka« Heine?

Ce prisluhnemo Adornu, vidimo, da skusa desifrirati nelagodnost, ki jo je ves &as
povzrocal Heine na vse strani, in njegova avra je postala mucna, kot da bi krvavela
in sprozala krivdo. Nedvomno je razlog za to dejstvo v Heinejevi druzbeni naravna-
nosti, ki je nemskemu razsvetljenstvu posla, to pa je postalo do obstojecega prevec
konformno, celo »podlozno afirmativno, in tako je »Heine edini med slavnimi imeni
nemske literature, ob vsej svoji naklonjenosti romantiki, ohranil nerazvodenel pojem
razsvetljenstva.«** Od tod njegovo nelagodje in z »vljudno ironijo se upira temu, da
bi pravkar demolirano skozi zadnja vrata — ali pa skozi kletna vrata globine — takoj
spet vtihotapil nazaj«.? Se politi¢no nezanesljiv je bil — kot kriti¢no o njem ugotavlja

2! Alfred Schmidyt, ,, Wir wollen hier nicht so drauflos philosophieren*, nav. iz Wolfram Schiitte (ur.),
Adorno in Frankfurt, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003, 221.

22 Peter Sloterdijk, Kritika cinicnega uma, 16.

2 Prav tam, 18.

2 Theodor W. Adorno, Rana po imenu Heine, 64, nav. iz: Belezke o literaturi, Ljubljana: Cankarjeva
zalozba, 1999.

3 Prav tam, 64—65.

SR4-2006.indd 849 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

850 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

Adorno, namre¢ »nezanesljiv tovari$: tudi socializmu. A njemu nasproti se je oklepal
misli o neokrnjeni sre¢i v sliki pravi¢ne druzbe.«*® Njegov izraziti individualizem je
toliksen, da Se pri Heglu prepoznava zgolj individualizem, vendar se pri tem »ni uklo-
nil individualistiénemu pojmu notrinskosti. Njegova ideja ¢utne izpolnitve vkljucuje
tudi izpolnitev v navzvenskem, druzbo brez prisile in odrekanja.«?’ Kak$na naj bi bila
ta druzba?

Kakor Adorno razbere iz Heinejevega pesnisSkega dojemanja sveta, gre za svet, ki bi
presegel odtujitev, kajti: »Heinejeva stereotipna tema, brezupna ljubezen, je prispodoba
za brezdomstvo in lirika, ki ji je posvecena, je napor, da bi odtujitev samo potegnil v
naslednji krog izkusenj. Danes, potem ko se je usoda, ki jo je Heine obcutil, dobe-
sedno izpolnila, pa je brezdomstvo hkrati postalo brezdomstvo vseh; vsi so v bistvu
in v jeziku tako poSkodovani, kakor je bil izobenec. Njegova beseda stoji namesto
njihove besede: ne obstaja nobena druga domovina kot svet, v katerem ne bi bil nihée
veé izvrZzen, svet realno osvobojenega ¢lovestva. Rana po imenu Heine se bo zacelila
Sele v druzbi, ki bo dosegla spravo.«®® Ideal bivanja v svetu je domovanje, nostalgija,
do katere imamo ljudje pravico, namre¢ prebivati v svetu, v vsakem njegovem koticku
kot da smo doma. Filozof samo malo bolj glasno izgovarja to vecno, torej prastaro in
univerzalno pravico vseh ljudi v vseh ¢asih in vsepovsod.

3 Sloterdijkova kriti¢na teorija sveta kot poezija in obljuba

Pozicija moci, do skrajnosti spolitizirano sodobno Zivljenje, nam ljudem ideala
neodtujenega bivanja ne omogoca, in Adorno, podobno kot vsa kriti¢na teorija, vehe-
mentno udriha po vsaki drzi mo¢i. In Sloterdijk je Ze soocen s tem, kar je »cinizem v
akciji«,” kajti tuja mu je vsakr$na gotovost vednosti oziroma absolutna gotovost necesa
oprijemljivo prvega, recimo kult »zlate dobe«.

Sloterdijka usmerja prepricanje, da je na svojstven nacin v ¢lovekovem delovanju
hkratna dvojnost dozivetega in anticipiranega, utilitaristicnega in utopi¢nega, ¢eprav
je Sloterdijk, kot ugotavlja v pogovoru z njim Carlos Oliveira, nekaks$na »disidentna
varianta kriti¢ne teorije frankfurtske provenience«.*® Zelo o€itna politizacija generacije
68 Sloterdijka ni prepricala; tako je nastopil proti blaznosti vsepolitizacije, zasvoje-
nosti s politiko, ki je po njegovem $la predalec, kajti generacija 68 sploh ni poznala
eksistencialnega ¢loveka, ampak samo socioloskega. Pojmovanje, da je ¢lovek »a
priori politi¢no bitje«, ga je odbijalo: »To je v mojih oceh najslabsa ideologija, hu-
dobna blaznost, ki dejanska razmerja postavlja na glavo. Kajti misliti politicno in
lahko delovati politi¢no, to je zgodovinsko kot psiholosko zelo pozen in neverjeten
razvoj, dvomljiv rezultat redkih in specialnih dresur in nikakor ne praodnos, kakor so
ga takrat predstavljali.«?! Celo tako dale¢ gre, da protagoniste Studentskega gibanja —

26 Prav tam, 65.

%7 Prav tam.

28 Prav tam, 67.

» Peter Sloterdijk, Kritika cinicnega uma, 19.

30 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gesprdich mit Carlos Oliveira, 58.
31 Prav tam, 59.

SR4-2006.indd 850 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 851

Dutschkeja, Cohn-Bendita, Krahla — oznaci za histerike. Zato prisilna politizacija in
nasilna sociologizacija nista njegov teren.

Pri Sloterdijku pogresamo analizo dogajanja leta 68, kajti Se vedno ostaja vprasanje,
zakaj je v Casu ekonomskega razcveta in druzbeno dokaj lagodnega stanja v zahodnem
svetu Studirajoca mladina do skrajnosti spolitizirala svoje obcutenje sveta. Od kod ji ta
potreba — v ¢asu, ko je bilo videti, da je socializem $e povsem enakovredna alternativa
kapitalizmu? Je generacija 68 — moja generacija, nasa mladost, ki je juriSala na nebo —
zelela s svojo skrajno politi¢no ekstazo resevati to, kar je bilo o¢itno po nacrtovanem
scenariju zapisano poginu? Kljub najbolj§im namenom je tak$na preteklost breme, kajti
kot opozarja Emil Cioran (1911—-1995), francoski filozof in aforist, romunskega porekla,
ki mnogo dolguje Sloterdijku za popularizacijo svojih stali$¢: »V politicne boje se ne
zapletemo nekaznovano: nasa doba dolguje svojo krvavo podobo prav kultu teh bojev;
tudi nedavni pretresi izvirajo iz njih, iz lahkotnosti, s katero privzemajo odklone in jih
spreminjajo v dejanja.«*? In kako ziveti z vsem tem, kar je povrhu spodletelo?

Vse politi¢no je postalo brezupno, od »revolucije ni ostalo ¢isto ni¢ drugega kot
negotovo hrepenenje po drugacnem, polnejSem zivljenju«® in Sloterdijk pri tem ne
iznicuje tega, kar je Se najlazje imenovati nekaks$na ontoloska potreba po revoluciji,
Ceprav sam tega izraza ne uporablja, ampak govori o »radikalu«, korenu revolucije.
Spregovori o dolo€enih tipih revolucije glede na motive, ki jih povzrocajo in ki
ucinkujejo zZe kot kak mit. Prvi tip uteleSa mescansko pravno drzavo z njenim formal-

@ nim in egalitaristicnim patosom, kakor jo je povojni svet, po Sloterdijku zal neuspesno
in neucinkovito, vzpostavil — in ni §lo. Drugi radikal oziroma koren za revolucijo je
rojstvo ¢loveka samega, njegov prihod na svet po ozkih porodnih kanalih iz materinega
telesa. Po Sloterdijku je ta prihod na svet v vsakem ¢loveku latentno navzo¢ kot pra-
scena, pra-prizorisce, kot izkustvo, s katerim se ¢lovek osvobaja omejenosti, spon in
zato trajno ostaja motiv za preboj iz necesa, kar ¢loveka utesnjuje in sili v osvobajanje,
skratka je »subjektivni prototip osvobajanja«.** Torej: ¢lovek potrebo po revoluciji
prinese Ze s seboj na svet in rojstvo je subjektivni izvor za revolucijo, ki ga narekuje
potreba po svobodi. In ker gre po Sloterdijku pri revoluciji samo za reprodukcijo tega
subjektivnega izvora, v bistvu »endogenega motiva« s politicnimi sredstvi, pravilo-
ma vse revolucije razocarajo, kajti ne izpolnijo pricakovanj druge velike priloznosti
— prebiti se do svobode. Vendar ti endogeni motivi ostajajo, in Sloterdijk ugotavlja,
da se danes energija seli v zunajpoliticna obmocja, na podroc¢je subkulture popglasbe,
celo v nekatere oblike Sporta.

Tako za vsakega teoretika, ki se ukvarja s problematiko revolucije, ostaja sama stvar-
nost preizkusni kamen njegove teoretske moci, namre¢ razbrati krik zemlje, trpljenje
teh z dna, nemocnih in izrinjenih, in tukaj Sloterdijk ni nem za sporocilo marksizma,
Ceprav v Kritiki cinicnega uma pove, da je Marx »po eni strani upornik, po drugi monarh;
njegova leva polovica spominja na Dantona, njegova desna na Bismarcka«.*> Vendar

32 Emil Cioran, Zgodovina in utopija, Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 1996, 8.
33 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gesprdch mit Carlos Oliveira, 60.

3 Prav tam, 61.

3 Peter Sloterdijk, Kritika cinicnega uma, 115—116.

SR4-2006.ndd 851 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

852 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

Sloterdijk kljub svojim kriticnim izjavam o letu 68 ni disident, saj je v takratnem do-
gajanju prepoznal »avtentiéne moralne in Zivljenjsko zgodovinske motive«.*

Kaj so bili ti motivi, ki so oblikovali podobo generacije 68, je tema, s katero so se
ukvarjali mnogi. Za teoretsko levico je bila to Se posebej tezavna naloga, kajti vsako-
gar, ki se je ukvarjal z vprasanjem, kaj se dogaja in v ¢em je smisel tega dogajanja,
je postavilo pred tezavno preizkusnjo glede zmoznosti njegove presoje. Tu se ne da
zaobiti ime marksista Erica Hobsbawma. Velja mu prisluhniti. Skupno Hobsbawmu in
Sloterdijku je to, da sta oba zivela na zahodu in levi¢arstvo tam ni bilo oblast, ampak
gibanje, upornistvo, ki je enako zavzeto nasprotovalo gospostvu takratnega zahodnega
kot vzhodnega totalitarizma.

4 Politi¢na zasvojenost — zgodba o najbolj spolitiziranem stoletju

Tipi¢na strast 20. stoletja je bila politi¢na zavzetost, domala zasvojenost.?” Zakaj je
bilo 20. stoletje tako zelo spolitizirano? Ne toliko odgovor, ampak predvsem osebno
dozivljajsko, analiti¢no, zgodovinsko, potopisno, filozofsko, sociolo§ko usmerjeno
razmisljanje o tem posreduje Eric Hobsbawm (ro0j. 1917) v svojem delu Zanimivi casi:
Moje dozivetje 20. stoletja. Pred nami je intelektualec, ki velja za enega najvecjih
socialnopolitiénih zgodovinarjev 20. stoletja in ki odkrito priznava, da je bil politi¢no
dejaven, angaziran, in ta angazma ga je precej stal, saj ga je ze zelo zgodaj in za dolgo

@ obdobje »zgrabila tipiéna strast 20. stoletja, politiéna zavzetost«.*® Zivljenjski iztrzek
tega angazmaja je bil in ostaja zaznamovan z dejstvom, da je najprej, med letoma 1939
in 1960, socializem s svojo ekonomijo $e bil globalna alternativa kapitalizmu; mnogi
so celo verjeli, da ga bo prekosil. Tako na zadnjih straneh Zanimivih ¢asov pri svojih
dobrih petinosemdesetih letih priznava: »Ne presene¢a me, da sem se znova znasel med
generacijo, ki ne zaupa ve¢ kapitalizmu, ¢eprav ne verjame ve¢ v na$o alternativo.«*

V svojem dolgem Zzivljenju je Hobsbawm moral zelo pogosto pojasnjevati, zakaj je
sploh bil, predvsem pa ostajal v komunisti¢ni partiji tudi po letu 1956. Pri novinarjih
je bil znan kot profesor, ki ima rad dzez in ki je partijec. Kljub svojim kriti¢énim pogle-
dom in Ze skoraj disidentskim nazorom o tem, kaj se je dogajalo znotraj komunizma,
Se posebej v ¢asu hladne vojne, je vztrajal in ni prenesel misli, da bi bil v drus¢ini
»bivsih komunistov, ki so postali fanati¢ni antikomunisti, ker so se zmogli posloviti
od sluzbe ‘bogu, ki mu ni uspelo’, samo tako, da so ga spremenili v satana«.** Ni bil
leviGarski Sminker, left-wing painter,* in ob 150. obletnici Marxovega rojstva je opa-
zoval nemirna pozna Sestdeseta leta kot ¢lovek, ki ni nikoli oblekel kavbojk, dozivljal
pa je »tako enotnost kot nekompatibilnost« svoje generacije levicarjev, se pravi starih
z novimi, mladimi.

36 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespréich mit Carlos Oliveira, 51.

37 Gl. se Cvetka Hedzet Toth, Aviobiografija spolitiziranega stoletja, Borec, Ljubljana 2005, §t. 626—629,
80—112.

38 Eric Hobsbawm, Zanimivi casi. Moje doZivetje 20. stoletja, Ljubljana: Zalozba Sophia, 2004, 15.

39 Prav tam, 442.

40 Prav tam, 232.

4! Eric Hobsbawm, Interesting Times: A Twentieth-Century Life, London: Penguin Books, 2002, 248.

SR4-2006.ndd 852 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 853

Kaj je zelela svetu dopovedati generacija Studentskih upornikov, ki je v Latinski
Cetrti v Parizu spontano postavljala barikade ravno tam, kjer so stale v pariski vstaji
proti Nemcem leta 1944? Se pred tem so bile podobne barikade v revolucijah leta
1830, 1848 in leta 1871 v Pariski komuni, revolucionarna tradicija se je nadaljevala,
samo da je najnovejSa imela lastno sporocilo, ki ga je starej$a generacija leviCarjev
tezko razvozlala. Hobsbawm je skusal in pri tem odkrival smisel napisov, ki so takrat
spravili v zadrego uradno marksisti¢no ideologijo vzhodnega bloka, kajti ni¢ od tega,
kar je veljalo za revolucionarni subjekt, ni bilo prepoznavno od Berkeleyja in Mexico
Cityja vse tja do VarSave, Prage in celo Beograda. Proletariat ni bil ve¢ ready made
subjekt — onemel in zatajil je. Sporocilo te — se pravi moje generacije 68, ki tudi junija
1968 v Ljubljani ni ostala nema — ni bilo »zares politicno v tradicionalnem pomenu
besede«,* ugotavlja Hobsbawm.

Danes vem, da je to bila revolucija »od spodaj«, ki je skusala dopovedati revolu-
cijam »od zgoraj«, da je resni¢na sprememba sveta proces, ki zdale¢ presega zgolj in
samo politi¢no podrocje. Da bi svet in razmere v njem spremenili v pristno domovanje,
prebivali v svetu vsepovsod kot doma, za to je treba storiti e ogromno, in z veseljem
pritrjujem Hobsbawmu, ki je zapisal tole: »Studentski uporniki so teoretike spominja-
li na Ze zdavnaj pozabljeni Bakuninov anarhizem, ampak ¢e na kaj, so bili najblizje
‘situacionistom’, ki so anticipirali ‘revolucijo vsakdanjega zivljenja’ s spremembo
osebnih odnosov.«* S tem je seveda revolucija bistveno kaj ve¢ kot pa samo politi¢ni

@ cilj. Med odklonilnimi ocenami tega gibanja generacije 68, kot jo je zapisal Raymond
Aron, vidimo, da gre za psihodramo in verbalni delirij, ki je predstavljal »orjasko spro-
stitev zatrtih ob¢utkov«.* 1z drugih pozitivnih ocen, kot jih je podal sociolog Alain
Touraine — gre po Hobsbawmu za eno najboljsih del o gibanju generacije 68 —, naj bi
bil cilj vracanje k utopicnim idejam Se pred letom 1848, vendar, kot ugotavlja Hobs-
bawm, iz popularne parole prepovedano je prepovedovati ni razvidna utopija in kaj
utopicnega, je pa to parola, »ki je brz¢as izrazala priblizno tisto, kar so mladi uporniki
obutili — najsi bo o vladi, ugiteljih, stargih ali vesolju«.** Ce je po sodbi t. i. kompe-
tentnih manjkal politi¢ni cilj — k vragu z njim —, potem moram sama kot udelezenka
tega gibanja izraziti svojo docela solidarnostno drzo s tem, kar se je dogajalo, ko je
moja generacija Studirajocih z veseljem in navdusenjem prepoznavala kar se da obilno
podporo in solidarnost v idejah in delih Herberta Marcuseja.

V mislih spet podozivljam dobo izpred dobrih petintridesetih let, ko sem korakala
s tistimi, ki so drzavnim ustanovam vpili — z moje strani je bila to pro$nja —, naj nam
pustijo samo odprte moznosti za zivljenje, z ni¢imer omejene moznosti, ki smo jih
takrat imenovali tiso¢ lotosovih cvetov. Bili smo mladi in to so bila nasa, samo nasa
zlata dvajsetega leta, urejeno in polikano zivljenje — norma in vzor — pa nam je govo-
rilo, da sta tu samo dve predpisani moznosti za zivljenje — formi, ki smo jima kazali
figo —, ena javna, ¢im prej se izobraziti, pridobiti poklic in nemudoma v sluzbo, druga
privatna, ¢im prej v zakon, ustvariti si druzino, ker se tako pac¢ spodobi in ker in ker

“ Eric Hobsbawm, Zanimivi casi, 264.
4 Prav tam.

# Prav tam, 265.

4 Prav tam, 265—266.

SR4-2006.ndd 853 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

854 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

bo starost pac sprasevala: Mladost, kod si hodila? Mi pa smo hodili na barikade in kot
uporniki juriSali na nebo, kajti vzgajali smo se sami, bili smo odeti v najCistejSe sanje,
pripravljeni izkrvaveti, umreti tam na barikadah upanja. Ironija usode je nekoga izmed
nas pokoncala tako, da se je med kopanjem v kadi utopil zaradi epilepticnega napada,
ki ga je pogosto dozivljal odtlej, ko so proti koncu Sestdesetih let nanj — kot na nepri-
lagodljivega — streljali in je bil ranjen v glavo.

Juris na nebo! Le s ¢im je razlozljiv danes, ko jih imamo ze krepko ¢ez petdeset?
Osebno mislim, da samo s tistim, kar ga je porajalo, namre¢ s potrebo po postenosti
in svobodi ter z obcutkom pravicnosti. ObCutenje pravicnosti ni nikdar delno, pa tudi
pravica ne. Dozivlja$ jo kot son¢ne zarke,* ki imajo mo¢, da vsako stvar povsem
presvetlijo, do kraja, kot kak rentgen.*’ V imenu tega dozivljanja, ki je trajne narave,
moram priznati Hobsbawmu, da je $lo za gibanje, ki ni odkrivalo velike stvari samo
v ruSenju kapitalizma, ki ga tako ni maralo, ampak je kot veliko razkrilo potrebo po
unicenju represivnih »tradicionalnih vzorcev med¢loveskih odnosov in osebnega vedenja
v obstojeci druzbi«,* zato je generacija 68 odpravljala tradicionalno politiko, vklju¢no
s politiko tradicionalne levice, z eno najprivlac¢nejsih in najbolj zgovornih parol tega
Casa, in sicer s parolo zasebno je politicno. Skratka, spremeniti je treba med¢loveskost,
in trpljenje oddaljenih svetov smo zacutili kot svoje lastno trpljenje, teh v Vietnamu,
ki so se borili namesto nas, veselili smo se upanja Kubancev kot svoje lastne radosti.
Pri tem smo upali, da se bo socializem obnovil in ohranil, da je trajen in da bo — kot

@ uteleSenje demokracije — ghranil svojo mo¢, namre¢ kot edina in dejanska alternativa
kapitalizmu, saj druge ni. Se smo sanjali, zeleli smo stvari premakniti naprej, jih refor-
mirati — tisti pa, ki so pisali scenarije, so Stvar zapisali poginu.

Eric Hobsbawm je vse to mirno opazoval in uspel ohraniti kar najbolj zivahen od-
nos do stvarnosti, v kateri je bil prisiljen bivati. Njegovi opisi krajev, kjer je zivel, so
zanimivi tudi zato, ker opisuje svoj prezivetveni mehanizem kot nacin zivljenja, ko si
kar se da ustvarjalen, in nekatera okolja so seveda primernejsa kot druga. Ves ¢as se je
intelektualno razvijal in njegovo levicarstvo je zgodba o intelektualizmu, ki je enako-
vredno ohranjal in negoval ¢ut za teorijo, pa tudi za konkretnost in politizacijo, celo
za umetnost in estetiko, in pri tem »razvil instinkte torijskega komunista, v nasprotju z
uporniki in revolucionarji, ki jih je k Stvari privlacil sen popolne svobode posameznika
in druzbe brez pravil«.* To je zanj v takratnih asih vere v socializem pomenilo, naj bi
skupnost temeljila na jasnih pravilih, trdni in utemeljeni strukturi pricakovanj, skratka
na »socialisticnem dogovoru, ki bi vse dobro iz tradicije uposteval, celo negoval in
ohranjal te prednosti. Tako v nazorih Hobsbawma komunista ni zaslediti kakih hudih
prevratniskih misli, ki bi ga spravljale v blizino Cistk, terorja, revolucionarnih pokolov
ali ¢esa podobnega. Vse, kar nam posreduje komunist Hobsbawm, je zato zelo oseb-
no in v tem je dragocena plat njegovih Zanimivih casov, namre¢ da nekaj politicnega
lahko negujes izrazito osebno in ne samo in izklju¢no kolektivno; v tem je tudi razlog,

40 Gl. Platon, Kratilos, Maribor: Zalozba Obzorja, 1980, 56—57.

47 Gl. Cvetka Toth, O novem humanizmu, 2000, Ljubljana 2000, $t. 132—134, 153.
8 Eric Hobsbawm, Zanimivi casi, 267.

4 Prav tam, 87.

SR4-2006.ndd 854 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 855

zakaj ostanes svoji drzi in nazorom trajno, celo »zivalsko« zvest. Je pa to tudi pot, ki
nikogar takSnega ne more ustvariti za politika.

Se enkrat: kaj je pomenilo biti komunist?

Pri Hobsbawmu, ki je, kot Ze receno, po lastni izjavi forijski komunist, je §lo za
nekaj, kar je odlikovala izredno mo¢na samoorganizacijska sposobnost na podlagi
dolocene idejne opredelitve, kar je, kot vemo, trajna privlacnost leninizma, ne glede
na to, ¢e nam je ime danes simpati¢no ali ne. Pri komunistu Hobsbawmu se pridruzuje
pozitivne plati tradicije, celo nekaj aristokratskega. Biti aristokrat in komunist je za
nekoga, ki je znanstvenik, drza, odloditev, sicer zelo osebna, predvsem Zelja posvetiti
svoje zivljenje stvari, v katero verjames$ — in verjames v to, da je pravi¢nost dosegljiva,
in »komunizem je predstavljal ideal preseganja egoizma in sluzenja vsemu clovestvu
brez izjeme«.*® Vendar ta ideal ni dosegljiv s teroristiénimi sredstvi in tudi ni primeren
za avanturizem, prav tako komunisti¢ne partije niso primerne za romantike. »Nasprot-
no, bile so za organizacijo in rutino. Zato so lahko skupine nekaj tiso¢ ¢lanov — kot
vietnamska KP na koncu druge svetovne vojne — postale, ¢e se je ponudila priloznost,
ustvarjalke drzav. Skrivnost leninisti¢ne partije ni bila v sanjarjenju o boju na barikadah
ali celo o teoriji marksizma. Povzamemo jo lahko v dveh frazah: ‘odlocitve je treba
izvrsiti” in “partijska disciplina’. Privlacnost partije je bila v tem, da je izpeljala stvari,
ki jih drugi niso.«*' Ce v Gasu ponovne parlamentarne demokracije in veéstrankarstva

@ razpravljamo o tem, kako neko stranko »drzati skupaj« in jo kot uspesno ohranjati,
skoraj razumemo, zakaj bo leninizem — kot organizacijsko nacelo — po tej plati verjet-
no imel trajno veljavo, kajti: »Leninisti¢na ‘avantgardna partija’ je bila kombinacija
discipline, delovne ucinkovitosti, popolne Custvene identifikacije in obcutka totalne
predanosti.«* Zakaj je bila partija smisel zivljenja neke generacije komunistov, ki so
ji, tako kot Hobsbawm, dajali vse, kar so imeli? Ce se spragujemo, kaj so ti ljudje do-
bili nazaj, potem nam Hobsbawm spet naravnost odgovarja: »V povracilo smo dobili
gotovost svoje zmage in izkusnjo bratstva.«

To je to bil Cas, ko vera v socializem Se traja: »Nismo izgubili vere ali zaupanja v
kon¢no premo¢ socializma nad kapitalizmom, niti prepricanja, da potencial partijske
discipline lahko spremeni svet, toda nase, ali vsaj moje nadeje so bile zdaj obremenjene
z obcutkom neizbezne tragedije ‘angela zgodovine’ Walterja Benjamina. Paradoksno
je postalo lazje ali, za Stevilne, sploh mogoce vzdrzevati staro vero, bolj kot zaradi
Cesarkoli drugega, zaradi krizarske vojne globalnega antikomunizma Zahoda v hladni
vojni.«* In Ze so bili tu sumi, ki mu jih je Se okrepil Markus Wolf, $ef vzhodnonemske
obvescevalne sluzbe, ki je Hobsbawmu naravnost povedal, »da sistem NDR ne bo de-
loval«,> kljub temu da je sam vztrajal, celo kot reformator komunizma, vse do konca.
Doloceno zgodovinsko obdobje se je iztekalo, mednarodno komunisti¢no gibanje je kot

0 Prav tam, 143.
5! Prav tam, 138.
2 Prav tam, 139.
53 Prav tam.

 Prav tam, 193.
35 Prav tam, 164.

SR4-2006.ndd 855 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

856 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

ogromen kit nasedlo na obali, »s katere se je voda umaknila«.> Ko v letu 1980, v ¢asu,
ko je bil Hobsbawm od leta 1971 redni profesor na univerzi v Londonu in ¢astni ¢lan
akademij po svetu, izide knjiga z zelo znacilnim naslovom Ekonomija pomanjkanja
madzarskega avtorja po imenu Janos Kornai, so stvari Ze v nezaustavljivem toku.

Za iztek vemo, kot tudi zdaj vidimo, da sodobni Cas ni prinesel pricakovanega v
dobi, ki so jo nekateri intelektualci v pomenu ideala razumeli kot ¢as onkraj socializma
in kapitalizma. Le kakSen bo iztrzek te dobe, ki je neprizanesljiva s svojim ekonomiz-
mom, kar pomeni celo izrazito premo¢ ekonomije nad politiko? Hobsbawm si suvereno
upa izredi tole misel: »Svet bo nemara Se obzaloval, da se je, sooéen z alternativo Rose
Luxemburg — socializem ali barbarstvo —, odlo¢il proti socializmu.«*’

5 Srecna teorija (ekstaza oci-sveta) in moderna teorija

In — kako nadaljevati nekaj in z ne¢im, kar se je v sebi sesulo, po Sloterdijku celo
tako zelo, da smo se naveli¢ali hrupa zgodovine. Se klic mnogih levi¢arjev najnovejse
dobe se glasi nazaj k naravi, da bi lazje prenasali moro preteklosti, svoje lastno nekdanje
levicarstvo.

Vendar Sloterdijk sredi vseh gigantskih sprememb ne opusca koncepta revolucije,
nasprotno, poudarja, da »dela na ne-marksisti¢ni teoriji revolucije, in trdim, da je revo-
lucija $e nadalje glavna tema pravega razmisljanja«.*® Meni, da je to toliko bolj po-

@ trebno, ker zivimo v svetu velikih sprememb in nas je treba obvarovati pred napacnimi
preobrati: »Zato sem po polomu stare levice pricel z neke vrsto arheologijo revolucije,
njene izvore in motive na novo $tudiral in skusal izslediti, kdaj in kje se je pojavila ideja
velikega obrata, preobrata vseh stvari.«* Pri tem je naletel na religiozno zgodovinske
sledi, §e posebej poznoanti¢no gnozo in judovsko apokaliptiko,® ideje mu je dal tudi
judovski filozof religije Jacob Taubes (1923—1987). Njegovo soocenje s teoretsko le-
vico se seveda omejuje na zahodno levico in njene teoretske protagoniste, mojstre in
velikane misljenja, ki so uc¢inkovali Ze kot nekaksni preroki, tako Sartre, Habermas,
Marcuse. To so imena, ki nedvomno spadajo h klasi¢ni levi hermenevtiki revolucije,
toda danes ne govorimo vec¢ o revoluciji, ampak o razli¢nih razvojnih trendih. Znotraj
teh mnoga klasi¢na imena revolucije, tako Marx kot Marcuse v zdaj$njem trenutku,
na pragu tretjega tisocletja ne premorejo obnovitvene moci, njuna dela so se znasla v
zabojih po kleteh ali na podstresju.

NajzanimivejSa Sloterdijkova razglabljanja o revoluciji so povezana s filozofijo in
nekaterimi duhovnimi gibanji in za vse je skupna znacilnost, da skusajo razmisljati o
pravem in pravilnem Zzivljenju, ki naj nas usmerja, skratka so sredstvo za orientacijo
v svetu in zivljenju. Tukaj si Sloterdijk kriticno zastavlja vprasanje, kako sploh doje-
mamo svet in Zivljenje v njem, in ne more se odtegniti ¢aru antike. Ta je po njegovem

3¢ Prav tam.

57 Prav tam, 297.

38 Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespréich mit Carlos Oliveira, 54.

%% Prav tam.

% Gl. Peter Sloterdijk / Thomas H. Macho (ur), Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und Arbeitsbuch der
Gnosis von der Spcitantike bis zur Gegenwart, Ziirich: Artemis Verlags-AG, 1995.

SR4-2006.indd 856 @ 7.2.2007 11:10:59


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 857

mnogo manj zavezana naporu pojma kot moderna teorija in nenadoma nam misel, ki
pravi, da napredek pojma ni napredek srece, postane breme, ki se ga zelimo znebiti, Se
Adornova »zalostna znanost« odbija. Mnogo prevec¢ je bilo te znanosti, ki nam otrpne
nasmesek v nekaj neizrekljivo boledega, in tu je trenutek, ko tega ne zelimo ve¢. Hoce
se nam vesele znanosti, po Sloterdijku jovialne teorije. Sloterdijku moramo priznati
vsaj to, da nas skusa napotiti v drugacnost in da nas poziva, naj se upremo strasni moci
navade. In dokler bo zivel in ustvarjal, nam ni¢ ne more prepreciti, da ga ne bi brali
na ta nacin, toliko bolj, ker imamo samo za seboj intenziven §tudij Adorna. Sloterdijk
je tveganje, Ze zaradi tega, ker ni jamstev, da bi se ucitelj (Adorno) svojemu ucencu
(Sloterdijku) lahko priklonil, tako kot se je lahko Schopenhauer Nietzscheju.

Sloterdijk si prizadeva za diagnosticiranje ¢asa, v katerem zivimo, in ko se dotakne
»najbolj obéutljive tocke sodobne krize«, ugotavlja: »dokler modernost ne prizna, da
se je diskretno, vendar nepopustljivo uveljavila kot kraljestvo konca ¢asov, tako dolgo
se z nezavedno nasilnostjo kréevito oklepa svoje zahteve, da po njej noben drug ¢as ne
sme ve¢ tvoriti epohe.«°! Je torej problem v tem, ker i§¢emo ali vsaj skusamo poiskati
alternative, ki niso ni¢ samoumevne? Se je zgodba o ¢asu ali u¢asovanje bivajocega
izpelo tako, da bi potrebovali nekaj, kar bi bilo ‘onkraj’ ¢asa? Odprto ostaja, kako je z
ucasovanjem bivajocega kot casa brez konca v nic, in ¢asa brez konca v vecnost, kajti
$e vedno se nismo pripravljeni odpovedati svoji deleznosti pri ve¢nosti. Tudi dileme o
nesmrtnosti ostajajo in s tem naSa dovzetnost za te iz Frankfurta, Horkheimerja, Ador-

@ na, Habermasa, kajti ideji nesmrtnosti se no¢emo odreéi, ostajamo opredeljeni, vendar
sporo¢ilom iz Freiburga (Martin Heidegger) ne obraéamo ve¢ — tako po levicarsko —
hrbta. Sloterdijk nas v tem zelo opogumlja in hvalezni smo mu. Med kriti¢no teorijo
obstojece druzbe in kriticno teorijo bivajocnosti bivajocega je kljub vsemu prehod, in to
zato, ker smo ta prehod samo6 mi sami najprej, nihée drug, in za ta uvid smo slovenski
— fenomenoloski — filozofiji dolzni dati priznanje.

Zgodovina, ki je vsaj po Sloterdijku potekala kot metafizika v akciji, je sooCena z
zamenjavo narave s tehniko, v imenu pojma napredka je bila narava ponizana, izrinjena
in pripoznana za manjvredno. Posledice so tu, kajti razvoj tehnike je ogrozil naravo,
tudi to v ¢loveku samem, Se etika je nastopala kot clovekova protinarava in bila perma-
nentni sistem ponotranjene represije. »Sele v trenutku, ko grozi nevarnost, da bo igra
unicila oder, so igralci prisiljeni k novemu samozaznavanju. Zgodovinsko vzgibano
¢lovestvo je moralo pocakati na imperializme novega veka, na obdobje industrializacije
in planetarno civilizacijo medijev, preden mu je bila zaradi krize njegovih temeljev
predodena resnica o njegovem lastnem projektu. Moralo je poroditi informacijski pantei-
zem kulture poroc¢il in merkantilni panteizem denarno posredovane totalne cirkulacije,
da bi dozivelo, kako zmeraj tr¢i nase, ¢e prekoraci mejo — vse transcendence vodijo v
pospeseni avtizem.«® Nujna je torej spremenjena recepcija oziroma samozaznavanje,
ki naj ne izklju€uje narave in sveta, toda s tradicionalnim apokalipti¢no mesijanskim
¢asom to ne bo §lo. Zato Sloterdijk z gotovostjo izrede tole misel: »Ze zdaj pa lahko
re¢emo, da je ‘svetovna zgodovina’ kot ¢asovni projekt za izvajanje duhovno-moralnih

o Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 244.
2 Prav tam, 256.

SR 4-2006.indd 857 @ 7.2.2007 11:11:00


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

858 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

poslanstev pred naravno-fizikalnim zakulisjem izérpana ideja. Ce naj bi bila filozofija
zgodovine Se za kaj dobra, potem verjetno za komentiranje smisla izérpanosti zgodo-
vinotvorne ideje.«® In kak$ne zahteve po Sloterdijku izhajajo iz vsega tega za spre-
menjeno logiko misljenja — in tu njegovi odgovori ne izostanejo.

Disidentstvo njegove kritiéne teorije je vidno Ze v njegovem dojemanju pojma in
brezpojmovnega. Njegov ucitelj Adorno je skrajno vehementno poudarjal, kako je
filozofija obveza prevzeti nase napor pojma, in vsak poskus vracanja misljenja na pred-
parmenidovsko, tj. brezpojmovno raven je odlo¢no odklanjal, celo z o€itki, da gre pri
tem za regresijo zavesti. Tudi Adorno govori o sre¢i mi§ljenja in izrecno o pravici ljudi
do srece, kar je po njegovem prednost materializma, in ne samo do svobode, na ¢emer
je vztrajal idealizem, vendar jo je po Adornovem kritiénem uvidu napac¢no usmerjal
samo navznoter, zapiral v svet Ciste subjektivnosti — toda njegov vedno bolj popularni
ucenec Sloterdijk si upa re¢i ne samo pojem (Begriff), ampak $e kaj.

Ta kaj pa je nekaj, kar prinasa in ohranja sreco, celo neguje jo. Filozofija naj bi bila
usposobljenost za doseganje srece: »Filozofsko misljenje je predvsem tehnika srece,
Sele nato pridejo problemi.«* Adornova materialisticna zareza skozi celoten svet, ki
si je sama prizadevala za sre€o, zdaj prejme odziv v mislecu, ki teorije ni ve¢ dojemal
kot napotilo za neposredno akcijo in aktivizem, ampak prej v pomenu templja miru, ki
ustvarja z lastnim nemirom in ne s krikom ulice. Filozofija je »kot ekstaza oCi-sveta,
skupaj s Studijem, argumentiranjem in razmisljanjem, najprej motriteljska dejavnost, in

@ tu se Sloterdijk ni mogel izogniti ¢aru starih Grkov in povedati, kako so nam e vedno
vzor glede pojmovanja filozofije kot usposobljenosti oziroma »uvajanja v jovialnost«.
Filozofija torej kot sredstvo za doseganje sreée in teorija, kot »¢udovita priloznost«
motriti vse v vesolju kot lepo. To so znacilnosti sreéne teorije, kakor antiko poimenuje
Sloterdijk v primerjavi z moderno teorijo. Clovekovo dojemanje se §iri, izpolnjeno je s
¢udenjem, dusa je prepolna, Se o¢i kazejo to razpolozenje in suverenost je na vrhuncu,
dobesedno bozanska.

V tem je smisel in poslanstvo teorije, da je sama mogocna kot kak bog na Olimpu,
premore bozanski pogled na svet. Za ta pogled na celoto sveta, ki je hkrati e dobrohoten
in dobrovoljen, v sodobnem svetu ni razmer: »Jovialna teorija je iz najglobljih temeljev
postala nemogoca.«® Po Sloterdijku jo mora negovati utopi¢no misljenje, sre¢a mora
biti »postulat utopi¢nega horizonta«,* ne sme je izgubiti izpred o¢i. Odnos med sre¢no
in moderno teorijo je kot dobrohotnost nasproti melanholiji, anti¢na teorija ustvarja
vedrino, moderna zbeganost in neprisebnost, o kateri porocajo dela Emila Ciorana,
ki ga je Sloterdijk zelo pogosto omenjal in poudarjal pomen njegovih stalis¢. Teorija,
za katero si prizadeva Sloterdijk, naj bi zdruzevala oboje — tako sre¢no kot moderno
teorijo. Glede na to, da je Sloterdijk Se v polnem zagonu ustvarjalnosti in njegova
dela Se izhajajo, bi veljalo nekega dne njegovo misel v celoti presojati po tem, kako je
to dvoje uspel kar se da produktivno podati v svoji sloterdijkovski sintezi, Ceprav se
zaveda, da Zeli nemogoce.

% Prav tam, 258.

% Peter Sloterdijk, Selbstversuch. Ein Gespréich mit Carlos Oliveira, 40.
% Prav tam, 43.

% Prav tam.

SR4-2006.ndd 858 @ 7.2.2007 11:11:00


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 859

Od kod razlogi za melanholijo in otoznost teorije, ¢e si skusamo na to vprasanje
odgovoriti s pomocjo Sloterdijka? Tu seveda ne gre brez Nietzschejeve pomoci, kajti
z njegovimi analizami postane razumljiv pojav nihilizma kot posledica pretiranega
dojemanja pomena in vpliva zgodovine na nase zivljenje — zivljenja smo namre¢ postali
utrujeni in: »Nietzschejevo posebno mesto v zgodovini novejse filozofije je, da se od
njega naprej uc¢imo razumeti soodvisnost med zgodovinskim misljenjem in melanholijo.
V tem odkritju ti¢i kvintesenca dedi$¢ine 19. stoletja.«” To, da »je 19. stoletje kasneje
rojene vzgojilo k historicnemu misljenju, jih je neozdravljivo okuzilo z navelicanostjo
zivljenja. Njegov historizem je unicil imunski sistem, ki naivno zivljenje varuje pred tem,
da bi samo sebe videlo zgodovinsko«, tako »nauk, ki ga ima zgodovina za sedanjost, ni
ni¢ drugega kot to, da iz nje izkusimo razloge za obup nad njo. Zato je zgodovinskost
filozofsko geslo za depresivnost, to nam je jasno, odkar je mladi Nietzsche jasnovidno
opozoril na §kodljivost zgodovine za Zivljenje.«®

Kaj so torej dojeli romantiki, ki so doziveli iztek francoske revolucije — skrajno
Skodljive posledice zgodovinske mobilizacije, ¢e razumemo Sloterdijka najbolj dobe-
sedno? In mi — moja, nasa generacija? Predvsem to, da spet beremo Nietzscheja in
nekdaj odvratni nihilizem nam postaja domac, kajti kot da bi se prepoznali v necem,
kar je samo del nas, ze nezaveden, in temu bi se veljalo odreci, ali reCeno manj trdo,
znati se soocati z nihilizmom. Zavre¢i, soocati, s ¢im — najbolj naivni odgovor bi se
glasil z zivljenjem samim s tem, da mu ne jemljemo moci, ki ga osredinjajo in do

@ skrajnosti stopnjujejo. To bi seveda lahko pomenilo, da ¢loveka dojemamo na podlagi
enotne enacbe med duhom in telesom in da ¢loveka ne podvajamo v bitje dveh svetov,
enega Cutnega, telesnega in drugega netelesnega — kar koli Ze to je, od religioznega
zasvetovja do kaksne povsem nereligiozne utopije, in tu nam je Nietzsche v oporo,
saj zani¢evalcem telesa kar se da odlo¢no zabrusi, da so »jezni na zivljenje in zemljo.
Nezavedna zavist je v krivem pogledu vasega zani¢evanja. Ne grem po vasi poti, vi
zaniGevalci telesa!«®

6 Subverzivne vaje proti absolutizmu zgodovine in podruzabljanju

Pojem odtujitve, ki smo ga kot generacija 68 neko¢ kot Studirajoci tako navduseno
sprejemali — zdaj $tudirajo¢i samo Se ¢udno gledajo, kaj to sploh je, kajti odkar je v
nasem prostoru Marx onemel, je ta pojem dobesedno v trenutku izpuhtel — in v njegovi
odpravi videli moznost za odpravo spora med ¢lovekom in naravo kot tudi clovekom
in druzbo, nedvomno je povezan z zgodovinskim misljenjem. S tole dalj$o mislijo Slo-
terdijk skuSa pojasniti, zakaj: »Histori¢no misliti pomeni odtlej prilagoditi se stanju,
v katerem Zzivljenje ni ve¢ doraslo lastni refleksiji. Tudi s tem se od Heglovih uc¢encev
naprej ukvarja evropska filozofija odtujitve. Njena kritika zaokrozi strukturo, v kateri
zivljenje odkrije, da vsebuje ve¢ morale kot vitalnosti, ve¢ spominov kot podjetniskega
duha, ve¢ zavor kot pobud. Sele s historizmom postane otipljiva mora prejinjih rodov,
ki pritiska na zdajSnje generacije. V okviru te strukture — razen kaks$ne majhne srece

7 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 140.
% Prav tam.
% Friedrich Nietzsche, Tako je govoril Zaratustra, Ljubljana: Slovenska matica, 1984, 38.

SR4-2006.ndd 859 @ 7.2.2007 11:11:00


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

860 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

ucenjakov — obstaja komajda kaksno misljenje brez jeze na rezultat zgodovine. Zmeraj se
znajdemo v njej kot v ogromni zaviralni napravi, ki se ¢ez nas povezne kot civilizacija,
izobrazba, spomin, vest, uéni nacrt, kapital, objektivni duh. V historizmu ima vsako
zivljenje obcutek, da prihaja prepozno. Znajde se v polozaju dedica, ki naknadno opazi,
da ga njegova dedi$¢ina, ki naj bi ga bogatila, dejansko preobremenjuje in unicuje. To
odkritje se pri upornih duhovih spreminja v pobesnel beg naprej.«”

V daljsi opombi k temu delu teksta beremo: »S tega zornega kota obstaja skupni
imenovalec med marksisti¢no revolucionarno teorijo in Nietzschejevim naukom o
ustvarjalni pozabi. Obe doktrini Zelita zapadlost zivljenja preteklosti razstreliti s sred-
stvi aktivnega nihilizma, obe stavita pri tem na samointenziviranje, Marx s projektom,
ki zivemu delu spet daje prednost pred mrtvim, s sprostitvijo ‘levje’ volje do sebe, z
mislijo na drugo otrosko nedolZnost.«”! Toda na$ ¢as ni ne Marxov in ne Nietzschejev,
zakorakali smo v tretje tiso¢letje — vsaj po gregorijanskem koledarju —, pustili za seboj
revolucije (1789—1989) in se po mnenju mnogih znasli v najraznovrstnejsih postizmih,
ki so nekam ¢udno nelagodni.

Sooceni s turbokapitalizmom in o€itno premocjo ekonomije nad politiko opravlja-
mo obradun s svojo komaj nedavno politizacijo, ki ogromno stane. Clovek ne ve, kaj
pravzaprav preplacuje: nekaj, v kar je napak in preve¢ investiral, sdmo se namre¢ ni
obrestovalo, ker se je sesulo, ali pa je utopi¢ni protisvet Sele v prihajanju, v kar zelimo
trmasto verjeti nekateri, ki ne pristajamo na to, da pojav utopije v zgodovini rece

@ zivljenju ne. Tudi v drugem primeru je cena zelo visoka in ni jamstva, da bo trenutna
brezizhodnost sveta poplac¢ana s ¢im spodbudnim, tako da o zgodovini ne bi govorili
kot o mori preteklosti. O tem, ki je Se vedno »nepoboljsljivi ljubitelj utopij«, je Emil
Cioran neko¢ zapisal: »Utopija pa je groteska v roZnatem, potreba po povezanosti
sreCe, torej neverjetnega, s prihodnostjo, in gnanje optimisti¢ne, etericne vizije do
tocke, kjer ujame svoje izhodisce: cinizem, ki ga je hotela potol¢i. Skratka monstruoz-
na Carovnija.«

Nietzschejev trenutek torej, ko razkrinkani pakt med historizmom in nihilizmom
pokaze poskus revolucionarnega od¢aranja sveta kot ponovno zacaranje, ki pripelje
svet do tak$ne brezizhodnosti, da Emil Cioran, ki je, kot Ze receno, zelo vplival na
Sloterdijka, ni ni¢ kaj spodbudno povedal: »Danes, ko smo dosegli spravo z groznim,
smo pri¢a okuZenosti utopije z apokalipso: ‘novi svet’, k nam ga napovedujejo, kaze
vse ve¢ potez novega pekla. Toda ta pekel pricakujemo, zdi se nam celo, da moramo
pospesiti njegov prihod.«” Vendar ta pekel smo najprej mi sami, natan¢neje: to, kar
smo ponotranjili v sebi, in Sloterdijku moramo priznati, da vidi probleme, samo po-
kazati je treba nanje in predvsem na dejstvo, da premoremo napaéno impregniranega
duha, kajti vse preve¢ smo se prepustili metafizicnemu Samanizmu, ki uéinkuje ze kot
kaksen izganjalec zivljenja. Logika Zivljenja pa je taka, da zahteva vec zivljenja in
nikakor manj. V tem se lahko Nietzsche svojemu svojevoljnemu ucencu Sloterdijku
samo pokloni.

0 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 140—142.
! Prav tam, 142.

2 Emil Cioran, Zgodovina in utopija, 38.
3 Prav tam, 110—111.

SR 4-2006.indd 860 @ 7.2.2007 11:11:00


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— ‘ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 861

Ne samo metafizika, tudi politika je zivljenju odvzemala njegove najvitalnejSe moci in
nastopala celo proti njemu. Gre za verodostojnost zivljenja, ki po Sloterdijkovi politi¢ni
antropologiji manjka politiki. Tudi politizacija pomeni izgubo verodostojnosti Zivljenja
in Sloterdijk nas strezni, ko nam, ki smo neko¢, gnani od utopije svetovnih razseznosti
in prepolni upanj, s politicnimi sredstvi juri$ali na nebo, naravnost pove tole: »Kdor je
prestal politiziranje, obdrzi zase samo svoj glas, s katerim se ne da izraziti ni¢ od tega,
kar tvori obilje in ost zivljenja. Ta glas je rigidno enozloZen, ne pove ni¢ drugega kot
da in ne; o svojem zivljenju nikdar ne govori spontano, zgolj reagira na volilne pred-
loge, napravi krizec in ostane redkobesedno omejen na minimum znakov strinjanja
ali zavraCanja.«’ Torej ne samo razocCaranje, ker se je sesula dolo¢ena utopija, ampak
mnogo bolj spoznanje, da med zivljenjem in politiko ni povezave in soodvisnosti, ki bi
zivljenje in njegovo pravico, da zivi, ohranjala do te mere, da bi politika nikdar ne bila
cilj, ampak samo sredstvo. Smo v svoji mladosti zaradi preocitne politizacije zaigrali
spontanost? Ce je tako, potem hudo prepladujemo pota svojega zgodnjega Zivljenja,
in tega nam nih¢e ne more vrniti.

Svojo mladostno odlo¢itev za politiko smo razumeli kot odlocitev za demokracijo z
eticnimi sredstvi in po nasih pri¢akovanjih naj bi bila politika povsem podrejena etiki.
V tem je tudi smisel demokracije, namre¢ da je etika nad politiko, toda tudi nasi osnut-
ki etike po Sloterdijku niso spodbudni. Da je res tako, nas je poducil Nietzsche, ko je
postavil enacaj med etiko in — ponotranjeno — represijo. Se danes je vsaj na teoretski

@ levici nesoglasje o tem, koliko je ali ni vsaka etika Ze sinonim za represijo.

V zadnjih dveh desetletjih prej$njega stoletja je prihajalo do renesanse etike; mnogi
nekdanyji levicarji so se iz politizacije sveta umaknili v estetizacijo in $e bolj v etizacijo
sveta, da bi vsaj z njo bili bolj v blizini zivljenja, da bi ujeli njegov utrip, ki se jim je
izmuznil — kot re¢eno, spontanost je bila Zrtvovana. Sloterdijkov koncept politike je
s pomoc¢jo Marxa izrekel oceno, iz katere ne izhaja ¢isto ni¢ drugega kot to, da je poli-
tika opij za ljudstvo, sredstvo za odtujitev, ni¢ manj in ni¢ bolj kot religija: Zivljenje
je ostalo zunaj, spet v neki nikomur do kraja doumljivi onstranskosti, bolje, v nekem
protisvetu, ki se nikdar ni zgodil.

Toda Sloterdijk priznava levi¢arstvu napor in prizadevanje, da ustvari vsaj jezik, ki
bi bil prepoznaven po svoji zavzetosti za zivljenje. »Politi¢ni intelektualec, utelesen v
osebnostih, kot so Jean-Paul Sartre, Heinrich B6ll ali Ernesto Cardenal, je v obdobju,
ki se zdi zdaj preteklo, deloval kot politi¢ni logoped. Pred obCinstvom je vodil zelo
odmeven, vendar osamljen boj proti enozloznosti. Predvsem pisatelji levice so javnosti
po kapljicah skusali dajati jezike, ki naj bi bili tako kompleksni in ekscesivni, da bi
se v njih spet lahko prepoznalo tudi individuirano zivljenje. Ta trenutek govori veliko
znakov za to, da so se intelektualci od te vloge umaknili — morda zato, ker so ¢asi za
naivnost preslabi.«” Tako teh mislecev — veljalo bi dodati $e kak§no — ne bomo nehali
brati, kajti mnogi so kot stalnica, ob kateri preverjamo ¢ut za stvarnost in Zivljenje v
njej. Naucili so nas namre¢ prepoznavati konkretnost do te mere, da te ne more vec
izriniti ni¢ ve¢ metafizi¢no onstranskega in tudi ne politi¢no tostranskega. Izpodbili so

7 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 194.
75 Prav tam, 195.

SR 4-2006.indd 861 @ 7.2.2007 11:11:00


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
C

L_Bu URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

862 Slavisti¢na revija, letnik 54/2006, t. 4, oktober—december

v nas dokon¢nost in samogotovost necesa absolutno prvega in hkrati poslednjega. Eno
najbolj temeljnih sporocil Nietzschejeve filozofije zivljenja, da je resnica nastajajoca
konstelacija, je presla na nas trajno in dejstvo, da je svet in mi v njem poln protislovij,
Se ni opora za to, da bi postali retori¢ni prepirljivci, tako kot nam dokazuje starogrski
filozof Heraklit. Filozofiji Zivljenja spet dajemo vse pravice, tudi Sloterdijk, in zato
romamo v obratno smer kot neko¢ aristokrat Gyorgy von Lukacs (1885—1971), ki je od
filozofije zivljenja Sel k politiki in marksizmu ter kot revolucionar in ljudski komisar
na Celu revolucije leta 1919 zavpil, da je politika samo sredstvo, kajti cilj je kultura.

K bolecini tega trenutka na zacetku stoletja, ki se je komaj zacelo, in ko v Evropi
dozivljamo ¢udne reforme univerzitetnega Studija in izobrazevanja, spada spoznanje,
da ta Cas intelektualcem ni naklonjen: »Nedvomno dozivlja sedanjost neke vrste zaton
intelektualcev; v njej bije ura strokovnjakov, ob hkratnem odstopu pristasev splosne
morale. Inteligenca, opotekajoci razred, vleCe nove razmejitvene ¢rte po zemljevidu
dejanskega. Da obstaja med politiko in zivljenjem skupni imenovalec, zdaj ne verja-
mejo ve¢ niti intelektualci, katerih naloga je bila, da si o tem javno delajo iluzije.«”
In zato si bolonjska prenova $tudija prizadeva do skrajnosti izriniti humanistiko, kajti
humanistika je podlaga za izobrazevanje intelektualcev.

Ze Jean-Paul Sartre (1905-1980) je v Sestdesetih letih prej$njega stoletja znotraj
funkcionalizacije izobrazevanja na akademski ravni — podpirali so jo vsi politi¢ni
sistemi od Japonske in ZDA do Nemcije — prepoznal razvojni trend, ki je ukinjal

@ klasi¢nega intelektualca in na njegovo mesto postavljal ideal strogo specializiranega
strokovnjaka. Njegov Obrambni govor za intelektualce, ki ga imamo prevedenega v
slovens¢ino,” nam je, na sre¢o tudi s Sloterdijkovo teoretsko pomodjo, v krepko oporo.
In kot mocan intelektualec Sloterdijk s svojo antropologijo politike izreCe zaupnico
ne¢emu dionizi¢nemu, ne da bi kot kritik tradicionalne metafizike, ki je ¢loveka po-
dvajala v prebivalca dveh svetov, povsem obrnil hrbet metafiziki. Noben metafizi¢ni
princip ne sme biti ve¢ uteleSenje »na racun vsega ostalega zivljenja«.”® V dobi, ki se
imenuje pometafizi¢na, vendar ne protimetafizi¢na, ne gre vec za to, da bi beseda meso
postala, »pa najsibo tudi s silo, temve¢ da zadostuje, ¢e napravimo prostor spontanim
teznjam mesa, da pridejo do besede«.”

Metafizika od spodaj oziroma prizemljena metafizika strezni napa¢no konzer-
viranega duha, kot da bi Sloterdijk samozadostnost apolinicnega miniral s krikom
dionizi¢nega nemira zatrte telesnosti in z Ze dolgo ponizano in v primerjavi z duhom
manjvredno naravo. Sporocilo te tostranske metafizike bi bila nekak$na onaravijena
morala, znotraj katere pride do veljave dinamika zivljenja samega, ki ga ne poganja
ve¢ kak tradicionalni metafiziéni akumulator. Prekinjeno je nasilno utelesenje nacel
totalne likvidacije »mesa v korist besede«; od zdaj naprej mora pometafizi¢na narav-
nanost odpirati »neskonéne perspektive za samoosvetlitev Zivljenja«.®

7 Prav tam.

77 Gl. Jean Paul Sartre, Filozofija — estetika — politika, Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 1981, 257-276.
78 Peter Sloterdijk, Evrotaoizem, 199.

7 Prav tam.

8 Prav tam.

SR4-2006.ndd 862 @ 7.2.2007 11:11:00


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

®

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2006_4_27.pdf | DOST. 29/01/26 8.34

Cvetka Hedzet Téth, Druzni govor cinizma in metafizike 863

Vsako resno ozivljanje morale ali celo kak$na deklarirana renesansa etike potem, ko
nas je politizacija izigrala in pustila praznih rok, mora po Sloterdijku opustiti stalisce
morale, izrazeno kot »beseda je meso postala«, kajti gre za moralo, ki zZivljenju rece
ne: »Moralizem misljenja v pojmih utelesenja je samo privesek latentno nekroloske
metafizike, ki Zivljenje priganja do tocke smrtonosnega udejanjanja.«®' Tako antro-
pologija politike, o kateri govori Sloterdijkova filozofija, zahteva novo spremenjeno
kozmologijo in etiko, zato tale odlo¢ni sklep: »Kdor poskusa moralo in politiko dovolj
odlo¢no dojeti s stalis¢a samorazmerij inteligentnih telesnih bitij, mora opustiti misel na
utelesenje nacel, da bi napravil prostor povsem drugace pojavljajoci se izkusnji samega
sebe.«® Seveda je treba dodati tudi Se drugega, kajti gre za med¢loveskost, na podrocju
etike in politike je ta Se posebej oblutljiva v danasnjem ¢asu globalizacije, ko je svet
prostorsko obvladljiv in dosegljiv samo v nekaj urah, v vsakem svojem koticku.

Ta samoohranitvena in tako kozmiéno kot antropolosko naravnana etika vkljucuje
imperativ, ki pravi pusti zZivljenju Ziveti — in biti, da je, da biva, da Se-je, potem, ko
ugotavljamo, da je Ze vsa svetovna bit in zivljenje v njej ogrozeno. Za svetost biti in za
svetost zivljenja gre — in kakr$na koli bo Ze nekega dne sklenjena podoba Slotedijkove
misli, ta trenutek mu moramo priznati, da je privlacna ravno zaradi klica, da ohranjajmo
to, kar se ne more regenerirati, ¢e je enkrat poskodovano in unic¢eno.

SUMMARY

Peter Sloterdijk with his philosophical thought has proved that life’s most vital strength was
not sapped only by the traditional metaphysics — which even went against life — but even more
by politics. The twentieth century, which was more than any other addicted to politics, represents
a challenge for theory, which must overcome the predominant pessimism, melancholy, tragedy,
even nihilism. According to Sloterdijk, Generation ’68, which still believed in the emancipating
mission of politics, has been left with the inability to express “the abundance and stings of life,” as
it can never talk about its life spontaneously. What is left is a certain kind of reticence, limited to
a few signs of agreement or disagreement. The meaning of post-metaphysical culture — if it wants
to be a real alternative to the despair in the era after 1989, i.e., after the collapse of Bolshevik
socialism — is in listening to the most spontaneous tendencies of life “from bellow” rather than
“from the above,” i.e., from the principles. This would be, according to Sloterdijk, the meaning
of metaphysical processes that would support endless perspectives for the self-illumination of
life. The relationship between ethics and politics, too, should accommodate a completely different
manifestation of self-experience from the well-known traditional implementation of principles.
Such post-metaphysical politicizing as anthropology of politics could then still perform its
emancipating mission in the era when the existence of the entire world essence and the life in it
is endangered — according to Sloterdijk in the situation when high technology and the mission
of human rights have destabilized the reality in its foundations.

81 Prav tam.
82 Prav tam.

SR4-2006.ndd 863 @ 7.2.2007 11:11:00


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

