@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

UDK 821.163.6.09—4 Rozanc M.
Maja Murnik
Fakulteta za humanisti¢ne $tudije v Kopru

ROZANCEVA ESEJISTIKA IN FRANCOSKI PERSONALIZEM

Clanek obravnava poglavitna miselna vozlii¢a Marjana Rozanca (1930—1990), kot jih je
razvil v mnogih esejih od srede Sestdesetih let dalje. Nanj so vplivale $tevilne filozofske in
idejne spodbude, med njimi tudi francosko personalisti¢no gibanje. Clanek se osredotota na
to povezavo, podati pa skusa tudi zaokrozen prikaz poglavitnih Rozancevih idej in njihovo
ustvarjalno sintezo.

The article discusses the main intellectual nexuses of Marjan Rozanc (1930-1990) as they
developed in his many essays written from the mid-1960s. He was influenced by numerous
philosophical impulses and various ideas, one of which was the French personalist movement.
The article focuses on this connection and, at the same time, it aims to present a full survey of
Rozanc’s ideas and their creative synthesis.

Key words: Marjan Rozanc, French personalism, Emmanuel Mounier

Kljuéne besede: Marjan Rozanc, francoski personalizem, Emmanuel Mounier

Esejistika Marjana RoZanca velja ne le v njegovem pisateljskem opusu, temve¢ v
slovenski knjiZzevnosti nasploh za enega od vrhov te zvrsti. Z njo se je zacel ukvarjati
sredi Sestdesetih let preteklega stoletja in nato kontinuirano vse do svoje smrti leta 1990.
Sprva je eseje objavljal v revijah, zlasti v trzaskem katolisko-socialisti¢no usmerjenem
Mostu, pa tudi v Nasih razgledih in idrijskem netiskanem listu Kaplje. Leta 1969 je
nekatere od teh zbral v svoji prvi esejisti¢ni knjigi Demon Iva Daneva. Prava ekspanzija
pa je nastopila v osemdesetih letih, ko je napisal in objavil ve¢ esejisti¢nih knjig, med
njimi Iz krvi in mesa, Evropa in Manihejska kronika. Téme, ki se jih loteva, so zelo
raznolike, segajo na podro¢ja kulture, politike, etike, religije, Sporta; v ospredju je ves
¢as Clovek in njegov nacin bivanja v svetu, njegov odnos do transcendence. Eseji so
pisani na izrazito oseben nacin, zavzeto in z emotivnimi prvinami; to je tudi v skladu
z avtorjevim prepri¢anjem, da ni dokon¢ne resnice, ki bi lahko razlozila ¢loveka in
naravo sveta; zato svoje esejisticne misli nikoli ni postavljal kot abstraktni filozofski
sistem. Nanj so vplivale $tevilne filozofske in idejne spodbude, ki jih Rozanc v inter-
vjujih tudi sam navaja, v€asih pa so omenjene tudi v samih esejih ali kot njihov motto.
Tako omenja predvsem Kierkegaarda, nato pa Unamuna, Berdjajeva, Dostojevskega,
ruske personaliste, Pascala, francoske eksistencialiste, Kocbeka, Gabricla Marcela,
Mouniera in francoski personalizem (prim. Pibernik 1983: 194; Rozanc 1983: 150;
Rozanc 1990c: 116-117 in drugod). Literarna zgodovina poleg omenjenih navaja Se
Nietzscheja, patristiko, manihejstvo, protestantsko misel, pravoslavno mistiko (srca)
(Virk 1991: 7-8) in Teilharda de Chardina (Inkret 1996: 300; Virk 1991: 8).

Vplivov je precej, mi pa se bomo v pricujo¢em ¢lanku osredotocili na poveza-
vo Rozanc in francoski personalizem, znotraj slednjega pa na eno njegovih klju¢nih
osebnosti, Emmanuela Mouniera (1905-1950). Zanimalo nas bo, na kakSen nacin se


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

640 Slavisti¢na revija, letnik 55/2007, st. 4, oktober—december

personalisti¢ne ideje kazejo v Rozancevi esejistiki. Iskanje tega je precej otezeno, saj
je pri Rozancu prisotna cela vrsta vplivov idej, ki so si med seboj blizu ali se naslanjajo
na podobno duhovno ozracje. Problematike se bomo lotevali prek razclenitve pogla-
vitnih idej Rozanceve esejistike, ki jih bomo primerjali s sorodnimi pri Mounieru. Ob
tem bomo skusSali upostevati tudi kontekst, v katerem so zrasle. Preden nadaljujemo,
pa moramo opozoriti, da se je literarna zgodovina Ze lotila omenjene povezave. Edvard
Kovac je pisal o personalizmu pri Rozancu, vendar brez primerjave med obema,' veckrat
pa tudi o drugih temah Rozanceve esejistike, zlasti o vprasanju Boga.

Najprej pa si oglejmo, kako se je Rozanc srecal s francoskim personalizmom, kaj
je o tem sam zapisal ali povedal v intervjujih.

I

Velik vpliv na Rozancevo spoznavanje s francoskim personalizmom je imel Edvard
Kocbek, ¢igar dela je zacel prebirati v petdesetih letih prejsnjega stoletja, kasneje pa
ga je tudi osebno spoznal. Francosko personalisticno gibanje, zlasti eden njegovih
glavnih predstavnikov, filozof Emmanuel Mounier, je imelo med letoma 1932 in 1940
na Kocbeka velik vpliv.2 Ob srecanjih s Kocbekom se je Rozanc, kot sam pise v avto-
biografskem Romanu o knjigah, s tezavo prebijal skozi branje Mouniera, Marcela in
Blondela, ki so jih tiskali v povzetkih v reviji Nova pot (Rozanc 1983: 134). Vendar
je bilo to kasneje, v Sestdesetih letih.

Kot pise Rozanc v Romanu o knjigah, je prvo srecanje s Kocbekovo mislijo zanj
pomenilo velik osebni pretres in dozivetje. Kocbek mu je odprl obzorja, ki jih je doslej
sicer zaznaval, vendar jih nekako ni znal ozavestiti in sprejeti. Z njegovo mislijo se je
srecal prek branja Kocbekovih dnevnikov 7ovarisija in kmalu zatem prek Strahu in
poguma. Kot je Rozanc povedal na predavanju o osebnem srecanju s Kocbekom, ki
ga je imel leta 1974 v Trstu, bi brez tega srecanja verjetno ostal do smrti slep aktivist.
Kocbek mu je, vzgojenemu v druzbeni klimi marksizma, odprl moznost za duhovni
svet, ki lahko eksistira skupaj z materialnim, zemeljskim. Ob zapovedani povojni veri
v aktivizem se mu je prepricljivo odprla moznost hkratne kontemplacije, ki so jo gojili
Kocbekovi dnevniki. Dvojnost telesa in duha, revolucionarja in svetnika, marksizma
in kr§Canstva, akcije in kontemplacije se je zdela Rozancu verjetna, saj jo je poosebljal
sam Kocbek kot eden glavnih akterjev narodnoosvobodilnega boja. Odkritje, da revo-
lucija ni potekala tako enostransko, kot si je doslej predstavljal, ampak je bil v njej tudi
Kocbek, ki je kot njen udelezenec poleg moci in oblasti zasledoval se druge cilje bolj
duhovne narave, je bilo za Rozan¢evo duhovno orientacijo velikega pomena (Rozanc
1974: 116). Vendar se je Rozanc s tem znasel v novi dilemi. Ta je postala bistvenega
pomena za njegovo esejistiéno misel. Rozanc je Kocbekove sinteze ves ¢as dozivljal
kot dvojnosti, kot nerazresljive paradokse v cloveku. To je bil, kot navaja Rozanc v

!'In sicer v ¢lanku Personalizem Marjana Rozanca, v: P. Kovaci¢ PerSin (ur.): Personalizem in odmevi
na Slovenskem, Ljubljana, Drustvo 2000, 1998, 488-497.

2 Z vprasanjem Mounierovega vpliva na Kocbeka se ukvarja razprava Matije Ogrina Kocbek in Mounier,
Primerjalna knjizevnost, XX/1, 1997, 1-20.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Maja Murnik, Rozanceva esejistika in francoski personalizem 641

Romanu v knjigah, tudi predmet njunega pogovora, ko je s Kocbekom kasneje prvic¢
spregovoril. Kocbek je bil prepri¢an, da je ¢lovek celovito in delujoce bitje, ki je nekam
naravnano (Rozanc 1983: 133). Kot je Rozanc povedal v predavanju v Trstu, mu je ta
celovitost verjetno umanjkala, ker takrat ni imel vere v Boga.

Pustimo Kocbeka ob strani, saj nas preve¢ oddaljuje od naSe teme. Navedimo Se
eno Rozancevo omembo francoskega personalizma, v intervjuju leta 1979, ki pa je
zaradi konteksta navedbe precej pomembna:

V¢asih sem bil tudi sam aktivist. Moj aktivizem je izhajal iz marksizma, ki sem ga popil z
materinim mlekom, iz skojevske tradicije. Ne bi mogel reci, kdaj se je v meni nekaj prelomilo,
Ceprav je naravno, da z Zivljenjskimi izkusnjami Se kaj pridobis in se spremenis. Pozneje sem
odkril francoski personalizem, kr§¢anski eksistencializem. Pritegnili so me predvsem pisci,
ki v slovenski kulturni strukturi nimajo svojega mesta in niso prisotni v slovenski zavesti:
Pascal, Kierkegaard, Blondel, Unamuno. (Rozanc 1991c: 124)

Iz navedenega sledi, da je Rozancevo srecanje s francoskim personalizmom pove-
zano z njegovim spremenjenim odnosom do marksisti¢nega aktivizma. Obrat vstran,
v priznavanje duhovnega sveta, ni le dopustitev moznosti za personalisticne vpli-
ve, temve¢ sovpada tudi z zacetki njegovega esejisticnega pisanja. To je bilo sredi
Sestdesetih let, ob ukinitvi revije Perspektive. Da torej osvetlimo naravo tega obrata,
moramo seci k zacetkom Rozancevega esejisticnega pisanja. Na ta nacin bomo kas-
neje tudi lazje razumeli Rozancevo varianto druzbene angaziranosti, ki ga oddaljuje
od francoskega personalizma.

Preden je zacel pisati eseje, je Rozanc pripadal krogu revije Perspektive (1960-1964),
vendar ne najozjemu.* Bil je tudi ¢lan uredniStva, nato vodja Odra 57, gledaliske
podruznice Perspektiv. Pisati je zacel sredi petdesetih let, po vrnitvi iz triinpolletne-
ga zapora, na katerega je bil zaradi »sovrazne propagande« obsojen med sluzenjem
vojaskega roka. Zacel je z novelami in dramatiko. Leta 1964 so nahujskani delavci iz
kmetijskega kombinata z izgredi prekinili premiero njegove agitke Topla greda, ki si je
za izhodi$¢e vzela Puénikov ¢lanek O problemih nasega kmetijstva. Slo je za insceni-
rano dejanje socialisti¢ne oblasti, ki je pomenilo ukinitev Odra 57, kmalu zatem pa so
padle tudi Perspektive. Njihov sodelavec Joze Pucnik je bil za dolgo zaprt. Slovenski
kulturni in druzbeni prostor se je s tem sredi Sestdesetih let precej zaprl. Vse to je za
perspektivovee pomenilo deziluzijo glede druzbenega angazmaja, za Rozanca pa prek
te pot k prenovljeni duhovni orientaciji:

Konec Perspektiv in dogodke okrog Tople grede sem dozivel tudi kot streznitev, kot kazen za
nadutost in kesanje. Skratka, z obratom k religioznosti. Temu je sledila objava prvih esejev in
urednikovanje pri trzaski reviji Most. Pri tem ne vem, kaj je bilo odlo¢ilnejse: moja notranja

3 Perspektive so bile ustanovljene kot glasilo nekdanjih sodelavcev Revije 57, ki je bila ukinjena leta
1958. Razvijale so literarno, filozofsko, sociolosko in druzbenopoliti¢no problematiko; njen krog je tvorila
mlaj$a kriti¢na generacija. Njihov pomen za razvoj teh vprasanj je zelo velik: sodelovali so vidne;jsi literarni
ustvarjalci tistega Casa, revija je seznanjala z eksistencializmom in modernizmom. Filozofski in sociololoski
del njenih sodelavcev je izhajal iz marksizma in eksistencializma ter ju v programskih ¢lankih, ki so se lotevali
nacelnih in aktualnih druzbenopoliti¢nih vprasanj, razvijal naprej. Leta 1964 je socialisti¢na oblast Perspektive
ukinila (Janko Kos, geslo »Perspektive«, Enciklopedija Slovenije 8, Ljubljana, Mladinska knjiga, 1994).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

642 Slavisti¢na revija, letnik 55/2007, st. 4, oktober—december

sprememba in odlocitev ali zunanja opredelitev. Z delom pri Mostu sem postal navzven ne
le disident, temve¢ tudi konvertit in kristjan. (Rozanc 1991b: 132)

Leta 1966 je RozZanc v reviji Most objavil spis z naslovom Rekvijem za velikega
duhovna. Esej je pisan izrazito osebno in prizadeto; je nekakSen RoZancev nekrolog
pretekli veri v vrednote, v katere je verjel kot perspektivovec. Zdaj so se mu pokazale
kot samoslepilo in Cista fikcija. V svoji predstavi vloge intelektualca je Se bolj zvesto
kot oblast podpiral sanje o socialisti¢cnem raju na Zemlji. Samoprevara ni padla zaradi
nasilnega posega oblasti, temvec zaradi stvarnosti same, ki je nekaj drugega kot ute-
meljevanje na neobstojnih vrednotah. Na koncu Rozanc zapiSe, da se mu je zdaj odprl
prostor svobode. V isti Stevilki Mosta pa objavi e kratki Bogokletni zapisek. V njem
zapise, da se slovenske cerkve vedno bolj polnijo z verniki in da je to o¢itno rezultat
duhovne krize ljudi. Komunisti¢na obljuba raja na zemlji se tudi drugim ljudem, ne le
njemu samemu, kaze kot nekaj, kar se ne bo izpolnilo, zapise.

V esejih, ki so sledili v naslednjih letih, je el Rozanc dlje. Svoj dvom v »odresenjsko
zgodovino«, kot jo imenuje, najsi gre za marksisti¢no ali za kr§¢ansko vero v odresenje
nekje v prihodnosti, je strnil v pojem samoukinitve humanizma. V histori¢cnem smislu
se je humanizem za RoZanca zacel v novem veku kot ¢lovekov upor zoper Boga in je
s tem vsaj na za¢etku pomenil stopnjevanje ¢lovekove svobode. Clovek tezi k temu, da
vedno bolj postaja sredis¢e sveta in samega sebe. Postaja Clovek-Bog, kot ga imenuje
Rozanc. V konéni fazi se okli¢e za stvarnika vsega in ohrani vero le Se v samega sebe,
torej v ideologijo, institucijo, humanizem. Danasnji ¢lovek se je ob tem znasel v hudi
stiski. Njegova svoboda je bila prignana do skrajne tocke, humanizem se sam ukinja.
Vse vrednote so postale neposredno ¢loveske in se razprle pred njim, vendar pa se ta
razprtost ni pokazala kot nekaj pozitivnega, odresujocega. Clovek izgubi trdni temelj,
ki sta mu ga dajali bodisi konfesionalna religioznost bodisi ideologija in se znajde pred
lastnim ni¢em. Bog se v resnici nikoli ni povsem umakanil, to je le ¢lovekov napuh in
samoslepilo. Clovek je le sam sebi skozi zgodovino vedno bolj podeljeval bozanske
lastnosti in pravice. Danes je ¢lovek razsredis¢en po ne¢em, kar se nahaja zunaj njega.
V svojih zgodnjih esejih vidi Rozanc to transcendenco v sami naravi sveta, v njegovih
zakonih. Kasneje (npr. v Manihejski kroniki) pise o Bogu in Hudi¢u kot o dveh nacelih,
ki manipulirata s ¢lovekom.

Izhoda iz stiske sta dva: pva moznost je, da clovek samoslepilo o lastni mo¢i vzdrzu-
je Se naprej, na primer prek ideologij. Druga moznost, etiéno mnogo vrednejsa, pa je
osvesceni Clovek, ki (si) prizna paradoksalno naravo sebe in sveta ter svojo lastno neza-
dostnost. Struktura sveta, v katerem zivi sodobni ¢lovek, je izrazito paradoksalna in v
stalnem gibanju, procesu. Clovek je ves &as razpet med dve skrajni poziciji, nenehoma
in brez obstanka prehaja iz ene v drugo in zopet nazaj. To je celo njegov najgloblji
imperativ, mora vztrajati v stalni vprasljivosti, saj ga ne ena ne druga resnica ne moreta
dokonéno prepriéati.* Strukturi sta torej dve, obe prisotni v vsakem ¢loveku:

4 Ceprav Rozanc pravi, da nobena struktura ni bolj avtenti¢na od druge, pa sta vseeno neuravnoteZeni.
Tista, ki nosi akcijo in smisel, naj bi bila v nasem zivljenju odlo¢ilnejsa.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

Maja Murnik, Rozanceva esejistika in francoski personalizem 643

Za prvo smemo reci, da je stati¢na, kontemplativna, nezgodovinska, ateisti¢no-religiozna,
struktura torej, v kateri v naSem razmerju do temelja sveta nismo nosilci odgovorov, temve¢
le spraSevalci, ki se nam najiskrenej$a vprasanja spreminjajo v odgovore. Druga struktura
pa je akcijska, zgodovinska, religiozno-ateisti¢na, skratka struktura, v kateri si prilas¢amo
temelj sveta in zivimo v odgovorih, ki se ne spominjajo ve¢ nase temeljne sprasljivosti.
(Rozanc 1968a: 182)

Prva struktura je hkrati struktura obupa, smrti, druga zivljenja, spremenljivosti,
akcije. V eseju Politi¢no in umetnisko, nastalem v istem ¢asu, prvo povezuje z umetnisko
drzo, drugo pa s politi¢no. Sta »dva pojava tega istega razmerja /do Eksistence/, ki s
svojim medsebojnim paradoksalnim razmerjem izrazata le paradoks Eksistence same.«
(Rozanc 1968c: 8). V svojih kasnejsih esejih in zapisih (npr. v Manihejski kroniki in
Brevirju) je koncept dialekti¢ne paradoksalnosti kot temelja sveta le $e §iril oziroma
osvetljeval na razli¢nih podro¢jih. Tako je v navezavi na Manija, utemeljitelja krs¢anske
verske lo¢ine v 3. stoletju, v ta koncept vkljucil tudi dobro in zlo kot dve prvobitni sili
sveta, ki sta v nenehnem konfliktu. Ni Boga brez Hudica, pola sta vselej dva. Dvojnost
pa je mogoce opaziti tudi v Rozan¢evem pisanju na splos$no. V osemdesetih letih je v
njegovem pripovednistvu mogoce zaslediti vec¢ esejisticnih prvin, po drugi strani pa so
eseji precej subjektivni ali celo s pripovednimi elementi (npr. Evropa).

Ko smo razgrnili nekaj osnovnih izhodi$¢ Rozancevih esejev, se s tem vedenjem
zdaj lotimo francoskega personalizma in Mouniera.

II

Francosko personalisti¢no gibanje je nastalo ob vplivih filozofov Marcela Blondela,
Henrija Bergsona in Jacquesa Maritaina ter pesnika Charlesa Péguya. Oblikovalo se
je v vec skupin; Mounierov krog revije Esprit je bil morda najbolj znan, idejno blizu
pa mu je bila tudi skupina L’Ordre nouveau. Kot navaja M. Ogrin, je §lo za posebno
gibanje v Franciji med obema vojnama, ki je izhajalo iz levega krila francoske katoliske
kulture. Razli¢nim skupinam tega gibanja sta bili skupni dve znacilnosti: ena je bila
koncept osebe, ki je sicer izhajal iz personalizma Katoliske cerkve, vendar je bil tu
precej bolj dinamicen: oseba ni nekaj vnaprej danega, temvec¢ se uresnicuje v dejanjih in
izbirah.’ Drugo znacilnost pa vidi Ogrin v velikem zanimanju za druzbena, ekonomska
in politi¢na vprasanja. Se veg, francoski personalizem je bil nagnjen k radikalnim spre-
membam in v svojih druzbenih aplikacijah vedno blizu socializmu oziroma politi¢ni
levici (Ogrin 1997: 3).

Francoski personalizem je vpet v Sirsi kontekst sodobne filozofije, v kateri je
bilo zaslediti povecano zanimanje za ¢lovesko osebo in definiranje njenega polozaja
v svetu. Ta tok se pricenja s Serenom Kierkegaardom, ki velja za utemeljitelja in
najpomembnejSega predhodnika eksistencializma v filozofiji 20. stoletja in njegovih

° Termin izhaja iz latinske besede »persona, ki je sprva pomenila gledalisko masko, nato pa igralca
samega. Pojem osebe (tj. persone) se je najprej uveljavil v krs¢anski teologiji. Osebo so razumeli kot sub-
stanco, kar je v 6. stoletju utemeljil Boethius z definicijo, da je oseba posami¢na podstat razumne narave. V
novoveski filozofiji (na primer pri Kantu) so osebo pogosto povezovali z etiénimi vprasanji.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

644 Slavisti¢na revija, letnik 55/2007, st. 4, oktober—december

razli¢ic. LoCevanje med personalizmom in eksistencializmom (zlasti teisticnim) v
filozofiji in literarni zgodovini ni doseglo konsenza.® Ideje se pri nekaterih mislecih
prekrivajo, tako da so lo¢evanja lahko tezavna. To je pomembno tudi za razumevanje
Rozancevih idej. Pogosto jim je zelo tezko slediti proti njihovim izvorom, saj se v njih
prepleta veliko idej najrazli¢nejsih virov. Kot Ze omenjeno, se bomo sami omejili na
personalisti¢no gibanje med obema vojnama v Franciji in tu predvsem na Mouniera,
ki ga Rozanc veckrat omenja. V nadaljevanju si bomo pomagali z Mounierovimi deli,
s Studijo M. Vasic o eksistencializmu in razpravo M. Ogrina o Kocbeku in Mounieru.

M. Vasi¢ v geslu »Eksistencializem« v Enciklopediji Slovenije (Vasi¢ 1989) meni, da
je bil kr§¢anski personalizem blizu eksistencializmu, metodolosko pa se je navezoval na
Husserlovo fenomenologijo. V studiji Eksistencializem in literatura pa ga razume kot
smer, ki se na eni strani stika z eksistencializmom in na drugi z marksizmom, predvsem
z njegovimi druzbenoekonomskimi zahtevami. Personalizem zdruzuje kr$¢anske in
socialistiéne momente. V ospredje postavlja clovekovo osebo, ki se udejanja v svobod-
nem dejanju, povezanem s tesnobo in tveganjem (podobno kot pri eksistencialistih).
Ceprav dopus¢a intimnost in lastnino, obenem poudarja zmoznost transcendiranja oseb
v obcCestvu, utemeljenem v kr§¢anskem pojmovanju enotnosti vsega clovestva. Moral-
ne vrednote nastajajo v trpljenju in boju proti zlu, pri ¢emer zlo ni objektivno dejstvo.
Eden od momentov personalizma je aktivni odnos do obstojece zunanje stvarnosti.
Kot personaliste Vasi¢eva omenja Emmanuela Mouniera, ustanovitelja revije Esprit,
Jeana Lacroixa, Paula Ricoeura, Nikolaja Berdjajeva (ki je sodeloval pri reviji Esprit)
(Vasi¢ 1984: 21-22, 11-12).

Mounierovo personalisticno gibanje se je oblikovalo ob reviji Esprit, ki je
zacela izhajati v Franciji leta 1932. Revija se je odzivala neposredno na aktualne
druzbenopoliti¢ne dogodke in na ideje, ki so krozile po tedanji Evropi (npr. usoda pro-
letariziranih mnozic, socioeticna ambivalentnost denarja, problem lastniStva, fasizem,
anarhija itd.) (Zenko 1998: 335-336). Med vojno je vichyjska vlada revijo prepoveda-
la, v povojnem ¢asu pa je Mounierov personalizem postal eden vodilnih oblikovalcev
druzbenega in duhovnega zivljenja tedanje Francije (Kovac¢ 1990: 240). Gibanje je bilo
filozofsko in druzbenokulturno hkrati.

Socasno je Mounier razvijal ideje o osebi in njeni odgovornosti, prav tako drugi
sodelavci revije. Kot je definiral njegov pobudnik, je personalisti¢no gibanje izhajalo
iz ugotovitve o gospodarski in duhovni krizi v sodobnem svetu: kriza je hkrati kriza
struktur in kriza cloveka (Mounier 1990: 10). Marksisti¢ni materializem, ki jo je skusal
reSevati le kot krizo struktur, torej kot gospodarsko krizo, je kljub svojemu smislu za
zgodovino in za analizo materialnih razmer za Mouniera nezadosten, saj pretirano
optimisti¢no poudarja kolektivizem, a pri tem pozablja na posameznika. Poleg tega
¢loveka interpretira zgolj kot produkt ekonomskih kategorij. Po drugi strani pa je pre-
tirani spiritualizem videl le krizo ¢loveka in njegovih vrednot, v ospredje je postavljal
samo ¢loveka in njegovo duhovno revolucijo. Mounier se je zavedal, da sta obe drzi

¢ F. Copleston (Copleston 2003) in M. Vasi¢ (Vasi¢ 1984 in 1989) npr. uporabljata tri pojme: ateisti¢ni
eksistencializem, teistiéni eksistencializem in personalizem. Ce je logevanje med prvim in drugima dvema
lazje, pa je razlike med slednjima dvema pri obeh avtorjih nekoliko tezje dolociti.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

Maja Murnik, Rozanceva esejistika in francoski personalizem 645

nezadostni, saj del cloveka izkljucujeta. Njegov personalizem je bil kriticen do obeh
sodobnih odtujitev, kot ju imenuje — tako do prvega, marksistiénega materializma,
kot do drugega, idealizma, ki ga je gojilo liberalno in individualisticno usmerjeno
mescanstvo.

Oba, Mounier in Rozanc, sta v sodobnem svetu prepoznavala krizo. Rozanc je
bolj poudarjal krizo na duhovni ravni. Samoukinjanje humanizma, ki ga je Rozanc
prepoznaval ze v svojih najzgodnejsih esejih, je imelo ze takrat vase vpisano posledi-
co —namre¢ obracanje k transcendenci. Rozanc je do transcendence prisel prek dolge
poti osebnega iskanja, Mounier pa je iz nje nekako ze Startal; bolj kot z Bogom se je
ukvarjal s ¢lovesko osebo in nacini, kako bi presegla obstojeco krizo. V razvijanju tega
nacina, torej v razvijanju koncepta osebe pa sta si Mounier in Rozanc blizu.

Mounierova oseba zdruzuje telesno in duhovno plat ¢loveka v celoto. Tudi v
dozivljanju nista medsebojno loceni, Se ve¢, duhovno in telesno bivanje je za Mou-
niera isto doZzivetje; pogojujeta drug drugega. Kot je zapisal za personalizem: »Zajame
¢lovesko vprasanje v vsej Sirini konkretne ¢loveskosti, od najbolj skromnega tvarne-
ga stanja do najvisje duhovne moznosti.« (Mounier 1990: 172). M. Ogrin razlaga tri
duhovne razseznosti osebe pri Mounieru — poklicanost, utelesenost in obCestvenost.
Poklicanost je poslanstvo, da ¢lovek odkrije naloge, ki jih ima v univerzalnem obcestvu.
Oseba je uteleSena, vezana je na snovnost, ne sme bezati pred njo, temvec jo mora
preobraziti. Mora pa se tudi izroCati obcestvu. Vsaki duhovni razseznosti ustrezajo
tri temeljne dejavnosti v oblikovanju osebe, in sicer meditativnost, zavzeto dejanje in
razposedovanje sebe (Ogrin 1997: 4-5).

V skladu s tem Mounier ostro kritizira individualizem, ki ga ima za glavno ideolo-
gijo zahodne mescanske druzbe v 18. in 19. stoletju. Mounieru individualizem pomeni
¢loveka, ki samega sebe vidi kot boga, nevezanega na ni€ in ki druge zgolj izkoris¢a s
svojimi zahtevami. Tu zanj ti¢i eden od glavnih vzvodov sodobne krize. Ostro nastopa
proti nacinu zivljenja, ki ga zanj pooseblja mes¢anstvo. Tak clovek je slep za drugega,
druzbeno pasiven in nerazpolozljiv. Zaverovan je v lastno imetje, ki pridobi status
vrednote. V nasprotju s tem Mounier pod vplivom Gabriela Marcela (ki ima vpliv
tudi na Rozanca) postavi »biti« pred »imeti«. Po Marcelu ¢lovek izvorno eksistira v
sodelovanju s soljudmi in Bogom, ne pa v modusu »imeti, ki svet, sebe in druge spre-
minja v predmete. Podobno meni tudi Mounier — kraljestvo lastnistva je zanj slepo, v
njem postanejo ljudje blago, s katerim lahko manipuliramo; dobijo megleno zavest in
postanejo konformisti¢ni (Mounier 1990: 117, 120—-121).

Temeljna skrb personalizma je torej ta, da posameznika razsredini, da ga razresi
individualisti¢ne usmerjenosti na samega sebe, da na¢ne vladavino posestnistva (Mou-
nier 1990: 120). Na ta nacin bo lahko oseba kot realizirani posameznik sposobna
skupaj z drugimi ustvarjati novo, ¢loveka vredno druzbo, ki jo Sele slutimo. Za to pa
mora oseba izvesti nekaj dejanj — stopiti iz sebe in se znebiti samoposedovanja, nato
razumeti in vzeti nase stisko ter veselje drugega. Oseba se torej odresuje s tem, da se
odpira za drugega, da je v ustvarjalnem in razpoloZljivem odnosu do drugega. Sele
takrat postane tudi zmozna sprejeti drugega. Oseba je odgovorna do sebe in do drugih.
Drugega ¢loveka ne izenacuje z vlogo, z enim, s predmetom, sredstvom, temvec¢ ga
skusa dojemati v vsej njegovi celovitosti. Ce sporazumevanje zgineva, izgublja &lovek


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

646 Slavisti¢na revija, letnik 55/2007, st. 4, oktober—december

tudi samega sebe, postaja tujec tudi sebi. Osnovno dejanje osebe je ustvarjati odnose
z drugimi, v konéni konsekvenci pravzaprav ustvarjati druzbo.

V navedenem lahko prepoznamo levicarske ideje. Kritika nase usmerjenega indi-
vidualizma, ki ga ima Mounier za glavno ideologijo mes§¢anske druzbe zadnjih dvesto
let, je kritika kapitalisticne druzbe in njene poblagovljenosti ter odtujenosti odnosov.
Vendar resitev ni v kakr$nikoli usmerjenosti k drugemu. Personalizem, kot ga razume
Mounier, je individualen in kolektiven hkrati. Personalizem je zanj gibanje z dvojno
smerjo: na eni strani k osebi in njeni odgovornosti do sebe in drugih, k osebi, ki se odpira
navzven; na drugi strani pa tezi gibanje k povezovanju teh oseb v enotnost obcestva.
Kolektivizem personalizma naj bi bila namre¢ skupnost odgovornih in svobodnih
oseb. Ravno zato je Mounier do marksizma tudi kriticen; o€ita mu redukcionisticen
kolektivizem: »Oseba ne nasprotuje zaimku mi, ki jo utemeljuje in brani, temvec
brezosebnemu in tiranskemu se.« (Mounier 1990: 45). Kljub kritiki pa so francoski
personalisti v praksi zaradi svojega socialnega programa veckrat stopili v koalicijo s
socialisti (Kovac 1990: 240).

Hkrati z idejami o povezovanju pa se Mounier zaveda, da del drugega vselej uhaja
in da tudi na$ najvecji trud ne more ukiniti nesporazumov v sporazumevanju. Zaradi
nenehnih trkov je oseba pravzaprav precej pogosteje osamljena kot pa sprejeta. Pra-
va skupnost se lahko polno realizira le v paru ali majhni skupini ljudi, npr. tovarisev,
vernikov, aktivistov.

Rozanceva resitev za ¢loveka v sodobnem razpadlem svetu brez zadostnega temelja
je prav tako usmerjena v povezavo. Sele v neposrednem razmerju med ljudmi se od-
prejo vse moznosti. Se veé, to Rozanc celo postavlja kot pogoj polnega Zivljenja: »V
do kraja poc¢lovecenem svetu se tako sleherni izmed nas lahko uresnicuje le tako in
toliko, kolikor je njegovo uresnicevanje tudi uresni¢evanje drugih.« (Rozanc 1981: 66).
Vsakdo se mora ne le uresniciti, temvec tudi odpovedati samemu sebi. To pa je ravno
misel, ki jo vidimo tudi pri Mounieru, torej misel o osebni revoluciji in izro¢enosti osebe
drugim. V kasnejSem eseju Obrat k veri (Manihejska kronika, 1990) postavlja Rozanc
osves¢enega Cloveka, ki ga imenuje »creatura dei, v nasprotje s Clovekom-Bogom, ki
ga vodi sla po posedovanju in moci in ki obseden od aktivizma svet posiljuje s svojimi
nacrti. Razlika med obema je pravzaprav marcelovska razlika med »biti« in »imeti«.
»Creatura dei« hoce prebivati v stvareh in v sozitju z ljudmi, razlomila je svojo samo-
zadostnost. V tem eseju Rozanc »creaturo dei« sicer povezuje z odprtostjo k veri, do
katere pride s spoznanjem, da svet ¢loveku ni podrejen, ampak mu ¢lovek kot skromen
in ponizen opazovalec le prisluskuje, odprt za njegove skrivnosti.

Razpolozljivost za drugega je pri Rozancu postavljena v drugacen filozofski
in antropoloski kontekst kot pri Mounieru. Odprtost za drugega je del resitve za
Rozancevega ¢loveka, ki se je ovedel svoje nevarne humanisti¢ne samozagledanosti.
V svetu, v katerem ni ve¢ tradicionalnega Boga, v katerem je Bog pravzaprav mrtev,
se je ¢lovek znasel pred lastnim ni¢em, pred temeljnimi vprasanji o smislu in nesmislu.
V zgodnejsih esejih zapiSe, da morajo vrednote zdaj nastajati iz neposredne situacije,
tukaj in zdaj. Tak$ne bodo negirale preeksistentne. » Temeljni eksistencialni problem
slovenske zavesti je torej sestop v Cisto cloveski svet, v svet neposrednega razmerja med
posameznimi eksistencami, v katerem posamezne eksistence prek izro¢enosti druga drugi


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

Maja Murnik, Rozanceva esejistika in francoski personalizem 647

prihajajo do lastne ni¢nosti in lastnih vrednot.« (Rozanc 1968b: 203). Kasneje (npr. Iz
krvi in mesa, 1981) je odprtost za drugega zacel prestavljati pod okrilje Boga.

Rozanc reflektira enega od nacinov iskanja poti k drugemu v ljubezenskem aktu,
hkrati pa mu ta pomeni poskus, da bi se ljubimca priblizala Bogu. Eroti¢ni uzitek je
moznost, da ¢lovek izstopi iz lastne nezadostnosti in smrtnosti ter se pribliza drugi
osebi. Vendar je poskus, da bi se z njo zdruzil v popolno, da bi postal Bog, obsojen
na vecen neuspeh, saj ljubimca vedno znova razpadata vsak na svoj jaz. Prav tako pa
je ve€no tudi njuno prizadevanje, da vedno znova poskusata priti skupaj. V tem je Se
eden od paradoksov, ki jih Rozanc prepoznava v ¢loveku in svetu.

Obliko obcestvenosti v danasnjem svetu vidi Rozanc v kolektivni Sportni igri. Pred-
stavlja mu prostor svobode, v bistvu nekaksSen primer, kako bi moralo funkcionirati
obcestvo: podobno kot v Mounierovem obéestvu svobodnih in odgovornih posamez-
nikov je v dobrem nogometnem kolektivu posameznik svoboden in ustvarjalen, oboje
paje usmerjeno k drugim in k sami igri. Kolektivna $portna igra pomeni RoZancu celo
simbol za manjkajoc¢o demokrati¢no druzbo na Slovenskem (Kova¢ 1998: 490).

1

Do sedaj smo v Rozancevi esejistiki prepoznavali blizino Mounierovih idej, Ceprav
smo ves ¢as opazali doloceno razliko. Ta razlika postane opazna pri vprasanju druzbene
angaziranosti. Ko se Mounierov ¢lovek zave svoje izoliranosti in pasivnosti, ju skusa
preseci z zavzetim dejanjem. Negotovost zivljenja skusa osmisliti s preseganjem v
smeri angazmaja. Francoski personalizem je nasploh usmerjen k preseganju, preobraz-
bi, prenavljanju. Kot smo zapisali Ze prej, oseba ne sme bezati pred snovnostjo, saj je
del nje, ampak jo mora preobraziti. Ne le zasebni, tudi javni krog je podrocje eticnega
delovanja Mounierove osebe. Oseba namre¢ biva tukaj in zdaj, ustvarjati mora pogoje
za boljse zivljenje, ne se zapirati v skrajnosti spiritualizma ali materializma. V skladu s
tem skusa revija Esprit odgovarjati na vprasanja svojega casa in ozavestiti globljo kri-
zo. Odziva se na druzbenopoliti¢no, ekonomsko in idejno dogajanje v sodobni Evropi.

Ob navedenem je treba opozoriti, kje so za Mouniera meje zavzetega dejanja.
M. Ogrin pise, da Mounier zavraca staliSce, da se oseba lahko realizira samo v dejanjih
(v tem vidi celo metafiziko ni¢ejanstva in fasizmu sorodno oboZevanje moci), svojo
poklicanost mora odkrivati tudi v poniznosti in meditaciji (Ogrin 1997: 14). F. Zenko
pa piSe, da ima Mounier v svojem programskem delu Révolution personnaliste et
communautaire, ki ga je pisal v letih 1933 in 1934, negativno stalis¢e do politike.
Cilji politi¢nega delovanja so omejeni, so le osvajanje oblasti in ohranjanje ali refor-
miranje institucij (Zenko 1998: 334). Mounier pa meni, da se je vredno boriti za to,
da bi ¢lovek kdaj dosegel boljse stanje (Mounier 1990: 178—179), vendar ne z revo-
lucionarnimi sredstvi.

Rozanc je glede druzbenega angazmaja $e bolj zadrzan. Njegovo angaziranje v
aktualnih problemih — predvsem slovenske druzbe in politike — je drugacne vrste, ze
zato, ker nastopa sam, ne (vec¢) organiziran v skupini, kot so bili na primer perspek-
tivovei. Tudi on v sedanjem ¢asu prepoznava krizo — a ta je bolj duhovne narave.
Slovencem ocita duhovno praznino, pehanje za potrosniskimi predmeti, pomanjkanje


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

648 Slavisti¢na revija, letnik 55/2007, §t. 4, oktober—december

vrednot in komunikacije med ljudmi, vzdrzevanje samoslepila o humanizmu, ki se je
dejansko samoukinil. Rozanc po zlomu Perspektiv verjame, da se lahko odresi le posa-
meznik, nikoli druzba ali narod v celoti (Rozanc 1990: 133). Struktura oblasti je vselej
slaba, ne glede na to, kateri druzbeni red je na oblasti. Tako piSe Rozanc v Manihejski
kroniki (esej Voda namesto krvi), na drugih mestih pa se vendarle zdi, da verjame v
demokrati¢no druzbo kot najuspesnejsi priblizek. Tisto, Cesar se Rozanc zares boji in
kar najbolj kritizira, je enoumje, enost, monoloskost v kakrsnikoli obliki. Njegovo
spoznanje ¢loveka in sveta je spoznanje o njuni paradoksalni naravi, ta pa je v nasprotju
z vsakim reduciranjem na red ali sistem. Paradoks je temeljna karakteristika sveta in
Rozancevega pisanja nasploh. Svojo nalogo in angazma vidi v ozivljanju Boga in s
tem morale ter ¢loveSkega dostojanstva, ki je tudi merilo za demokrati¢ne pravice. S
pisanjem esejev Rozanc razkriva strukturo sveta, kot jo sam spoznava, in opozarja na
slabosti (predvsem v slovenski druzbi). Njegov namen je v osnovi moralno prosvetljen-
ski, iS¢e Resnico in hoce o njej pric¢ati drugim. Verjame, da jim s tem daje moznost,
da se lahko povezejo v svobodno druzbo. Rozanc priznava le tovrstno angaziranost.
Morala tako tudi ne more eksistirati znotraj politike ali sploh znotraj institucije, saj je
zunaj pragmaticnih interesov. Trdi celo, da je morala ena sama, absolutna, veljavna za
vse ljudi (Rozanc 1991a: 138-39). S tem ima v mislih Boga kot nosilca ¢loveskega
dostojanstva in s tem demokrati¢nih pravic.

Demokrati¢nost v najsirSem pomenu te besede je torej tisto, kar je za Rozanca pozi-
tivno, saj ¢loveka jemlje v njegovi kompleksnosti. To je tudi argument, da je Rozanc
kriti¢en do marksizma in prav tako do Katoliske cerkve. Oba ¢loveka reducirata na eno
dimenzijo, zanikata njegovo svobodno individualnost in skuSata uveljavljati kolektivi-
zem. Zaradi redukcije posameznikov tovrsten kolektivizem ni povezanost v obestvu
svobodnih in odgovornih oseb. S tem argumentom se Rozanc nahaja v blizini Mounie-
rove kritike marksizma. Ne marksizem ne Katoliska cerkev ne moreta ve¢ danasnjemu
¢loveku pokazati poti. Rozanc pa ob tem dodaja Se svoje nezaupanje do eshatoloskih
projektov nasploh, ki ga je prevzelo ob ukinitvi Perspektiv. Za Rozanca marksizem in
Cerkev z obljubo kraljestva nekje v prihodnosti in s sredstvi manipulacije pravzaprav
uveljavljata le voljo do moci.

Reduciranje ¢loveka na eno dimenzijo je Rozancev ocitek tudi mes¢anstvu. Tudi
temu ocita teznjo po oblasti, vendar pa jo vidi kot temeljeco na lastnini. Dostojanstvo
se tu meri po premozenju. Kot Mounier in prav tako pod vplivom Gabriela Marcela (ki
se ga zaveda in ga omenja) je ¢lovek, ki prisega na »imeti«, zaprt in privatniski. Zadaj
je zelja po obvladovanju sveta, po racionalizmu in objektiviziranju. Taki so danasnji
Slovenci, piSe Rozanc, rod in imetje sta glavni vrednoti, to pa je znak duhovne ozko-
sti (Druga summa contra). Zato pri Slovencih tudi ni pravega verskega Custva, ker
bi to porusilo strogost in varno zamejenost (Rozanc 1990: 79). Je le klerikalizem, ki
je zopet varianta volje do moci, saj taksna Cerkev potrebuje vernika brez dvomov in
iskanj, vernik pa varno okrilje za svojo pasivnost (Rozanc 1990: 80). Institucionalni
Bog je za Rozanca nasilen in dogmaticen, saj ne dopusca sprasevanja. Po Rozan¢evem
mnenju uradni nauk Cerkve ¢loveka namre¢ ni sposoben sprejeti takSnega, kakrSen je,
z njegovimi paradoksi vred, s telesnostjo in duhovnostjo, ki sta obe v njem, ne da bi
bila katera resnicnejsa od druge.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

Maja Murnik, Rozanceva esejistika in francoski personalizem 649

Ob kritiki uradnega kr§¢anstva se vzpostavljajo osnovne koordinate Rozanceve
lastne vernosti. Ta izhaja iz tega, da je ¢lovek bitje na prepihu, brez lastne trdnosti.
Ravnotezje lahko lovi le v stalni napetosti in gibanju. Uradni nauk Cerkve ¢loveka
varuje zunaj telesnega in smrti ter v obmocju zgodovine, obljublja mu odresitev nekje
v prihodnosti. Rozanc pa vse postavlja v ta svet. Kr§¢anstvo ima sicer za zelo po-
membno, saj je po njegovem znotraj njega prislo do ¢lovekove zavesti o samem sebi
in razmerja do soljudi (Rozanc 1990: 68). A vendar vidi delovanje nacela paradoksa
tudi tu. Dve nepogresljivi sili v ¢loveku in svetu sta zanj Bog in Hudi¢, ki neusmilje-
no manipulirata s ¢lovekom. Najbolj goreca vera je lahko Ze v Hudi¢evem objemu. V
omenjenem Rozancevem pogledu na vero zasledimo podobno ozadje kot pri njegovi
kritiki institucije. Tudi tu ti¢i zadaj misel, da je kakrSnakoli monoloskost, enodimen-
zionalnost dogmati¢na in nevarna. Rozancevo prepri¢anje gre v nasprotno smer: vera
je podvrzena iskanju, sprasevanju, dvomom. Taka je, ker izhaja neposredno iz sveta
— je torej nepopolni odgovor na ¢lovekova vprasanja o njem samem in o svetu. V enem
zadnjih intervjujev pred smrtjo Rozanc izjavi, da je »zidovski starec« (Rozanc 1991¢:
153). V Manihejski kroniki razlaga judovskega boga kot tistega, ki je priSel med Jude
kot »Jaz« in se je spreminjal v »Ti«. V njem je zaobsezeno vse hkrati, dobrota in jeza
(Rozanc 1990: 56-57).

1z navedenega sledi, da tak$no vero tezko zgolj racionalno spoznamo. Rozanc tu
mocno poudarja njen iracionalni moment (¢eprav v skladu s svojo paradoksaliko po-
mena ratia in refleksije ne izpusca iz vere). S tem razumevanjem, pa tudi v nekaterih
drugih momentih sledi Kierkegaardu, ki ga je bral in poznal, na ve¢ mestih pa ga v
svojih esejih tudi omenja.” Kierkegaard je velikega pomena za vso kasnejso filozofijo
eksistence in velja za njenega predhodnika. Prek kritike filozofije nemskega idealiz-
ma (in zlasti Hegla) je Kierkegaard v srediSce svojega zanimanja postavil ¢loveka in
njegovo konkretno eksistenco. Niso ga zanimale neke objektivne resnice in abstraktni
sistemi, temvec zivljenje posameznika. Vsaka eksistenca je posebna. Ni je mogoce
razumeti iz ob&ega, ampak je resnica vselej subjektivna. Se veg, subjektiviteta je res-
nica. Filozofija tako ne daje univerzalnih ontoloskih odgovorov, temve¢ se ukvarja s
¢lovekovim obstojem. Kierkegaard je bil do Cerkve kot institucije zelo kriticen, kakor
tudi do mnozicnosti. Menil je, da Bog ni nekaj, kar bi lahko zaobjeli z razumom ali
kar bi lahko neizpodbitno dokazali; strastno se moramo predati verovanju. Ne le vera,
celotno zivljenje naj bo strastno, predano, s ¢imer je poudarjal individualne odlocitve
v zivljenju, pri katerih izbira ni nujno racionalna.

Rozanc je izhajal iz teh misli, vendar je mocneje poudarjal pomen paradoksa za
¢loveka. Po eni strani je resda treba strastno delovati, toda ¢lovek je paradoksalno bitje
in ena njegovih neresljivih razpetosti sta tudi hkratna racionalni in iracionalni moment
njegove vere. Po drugi strani pa je s poudarjanjem iracionalnosti skusal zadati tudi uda-
rec mescanstvu oziroma (malo)mescanskemu nacinu zivljenja, ki ga je ves Cas kritiziral
in ga prepoznaval kot prevladujoci model v sodobni slovenski druzbi. Iracionalnost je

7 Da je tako, kazejo njegove izjave v intervjujih (npr. v Teleksu, 26. 10. 1979 (z M. Kosir), intervju s
F. Pibernikom), veckrat ga omenja tudi v svojih esejih, in sicer ze v prvi esejisti¢ni knjigi Demon Iva Daneva
(1969); v Romanu o knjigah (1989) pa tudi izrecno pise o tem, kako je prebral vsa njegova dosegljiva dela
in precej sekundarne literature.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

650 Slavisti¢na revija, letnik 55/2007, st. 4, oktober—december

namre¢ nekaj, s ¢cimer se mescanska pamet ne more sprijazniti, saj je navajena na red
in popredmetenost sveta. Za Rozanca pa je kot za Kierkegaarda treba do vere s svojo
lastno izkus$njo, Sele ta je avtenti¢na. Tako je tudi vernost pravzaprav nekaj samotnega
in individualnega, kljub temu da skuSa Rozanc tega osamljenega posameznika trans-
cendirati s premikom proti drugemu ¢loveku.

Na koncu lahko povzamemo, da je Rozanc v osnovi poznal ideje Mouniera in
francoskega personalizma. Sprva jih je spoznaval prek povzetkov, kolikor so jih objav-
ljali v slovenskih revijah, in pa prek Kocbeka, pri ¢emer moramo opozoriti, da je bil
ta vpliv precej zapleten Ze zaradi krizarskega gibanja, ki mu je Kocbek pripadal in
ga kot urednik revije Kriz nekaj ¢asa tudi vodil. Ideje francoskega personalizma so
se pri Rozancu prepletale z drugimi tokovi in misleci, ki so v razli¢nih zgodovinskih
Casih zasledovali sorodna vprasanja, in jih je spoznaval delno prek prebiranja, delno
prek sodelovanja pri Mostu. Rozanceva esejistika je izhajala iz dvoma v institucijo in
aktivisticne projekte spreminjanja druzbe. Na prvi pogled se zdi, da ga to mocno od-
daljuje od Mouniera, vendar smo kasneje videli, da oddaljenost le ni tako velika. Svoj
prispevek k izboljSanju zavesti druzbe je Rozanc videl v pri¢evanju o svojih spoznanjih
¢loveka ter njegovega polozaja v svetu in pred Bogom.

VIRI IN LITERATURA

CorpLEsToN, Frederick, 2003: Logical Positivism and Existentialism. London, New York, Conti-
nuum (A History of Philosophy, Volume 11).

FiLirovi¢, Vladimir, 1982: Novija filozofija Zapada. Zagreb: Nakladni zavod Matice Hrvatske
(Filozofska hrestomatija VIIL.).

INKRET, Andrej, 1996: geslo »Rozanc, Marjan«. Enciklopedija Slovenije 10. Ljubljana: Mladin-
ska knjiga.

Kovac, Edvard, 1990: Personalizem Emmanuela Mounierja. E. Mounier: Oseba in dejanje.
Ljubljana: Drustvo 2000. 235-246.

——1998: Personalizem Marjana Rozanca. P. Kovaci¢ Persin (ur.): Personalizem in odmevi na
Slovenskem. Ljubljana: Drustvo 2000. 488-497.

Kos, Janko, 1994: geslo »Perspektive«. Enciklopedija Slovenije 8. Ljubljana: Mladinska knjiga.

Mounier, Emmanuel, 1955: Le personnalisme. Paris: Presses universitaires de France (Que
sais-je?; 395).

——1990: Oseba in dejanje. Ljubljana: Drustvo 2000.

OGRIN, Matija, 1997: Kocbek in Mounier. Primerjalna knjizevnost XX/1. 1-20.

PiBErNIK, France, 1983: Cas romana. Pogovori s slovenskimi pisatelji. Ljubljana: Cankarjeva
zalozba.

RITTER, Joachim in GRUNDER, Karlfried (ur.), 1989: Historisches Worterbuch der Philosophie.
Band 7. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Rozanc, Marjan, 1966a: Bogokletni zapisek. Most, 9/10. 63—64.

——1966b: Rekvijem za velikega duhovna. Most, 9/10. 37-41.

——1968a: O dveh temeljnih strukturah. Most, 20. 180—186.

——1968Db : Sestop v ¢loveka. Kaplje, 12/13. 201-204.

——1968c: Umetnost in znanost. Tribuna, 4. 12. 1968. 8.

——1974: »Moje osebno srecanje«. Most, 43/44. 114—118.

——1981: Iz krvi in mesa. Ljubljana: Mladinska knjiga.

——1983: Roman o knjigah. Ljubljana: Slovenska matica.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2007_4_4.pdf | DOST. 12/02/26 1.35

Maja Murnik, Rozanceva esejistika in francoski personalizem 651

——1990: Manihejska kronika. Ljubljana: Mladinska knjiga.

——1991a: Brevir. Ljubljana: Zalozni$tvo slovenske knjige.

——1991b: Pogovor z Marjanom Rozancem. (Intervju z Andrejem Inkretom.) A. Zorn (ur.):
Marjan Rozanc. Ljubljana: Nova revija (Interpretacije). 127-141.

——1991c: Razpetost med jazom in soclovekom. (Intervju z Manco Kosir.) A. Zorn (ur.): Marjan
RozZanc. Ljubljana: Nova revija (Interpretacije). 119-126.

——1991¢: Sem pac zidovski starec. (Intervju z Brankom Hofmanom.) A. Zorn (ur.): Marjan
RozZanc. Ljubljana: Nova revija (Interpretacije). 142—154.

——1991d: Vecer s Studenti na Gerbicevi 51a. A. Zorn (ur.): Marjan Rozanc. Ljubljana: Nova
revija (Interpretacije). 113—118.

Vasi¢, Marjeta, 1984: Eksistencializem in literatura. Ljubljana: Drzavna zalozba Slovenije
(Literarni leksikon 24).

——1989: geslo »Eksistencializem«. Enciklopedija Slovenije 3. Ljubljana: Mladinska knjiga.

VIRK, Jani, 1991: Iskanje celovitosti sveta. A. Zorn (ur.): Marjan Rozanc. Ljubljana: Nova re-
vija (Interpretacije). 7-14.

ZEnko, Franjo, 1998: Mounierjev personalizem in politika. P. Kovaci¢ PerSin (ur.): Personali-
zem in odmevi na Slovenskem. Ljubljana: Drustvo 2000. 330-337.

SUMMARY

The article discusses Marjan Rozanc’s (1930-1990) essayistic opus. It focuses on its connec-
tion to the French personalist movement, particularly the thought of Emmanuel Mounier, one of
its main representatives. Rozanc’s encounter with French personalism is related to the downfall
ofthe journal Perspektive in 1964 and, consequently, with the changed attitude towards Marxist
activism. The disillusion with social engagement led RoZanc to a reformed spiritual orientation,
in which French personalism as the Catholic-Socialist movement from the inter-War period found
their place among numerous other philosophical impulses and ideas. Edvard Kocbek also had a
strong impact on Rozanc’s thought.

The article examines similarities and differences between Rozanc’s and Mounier’s thought.
It analyzes in more detail mainly the concept of the human being in both authors and their atti-
tude towards social engagement. In both authors, a socially aware person realizes him-/herself
in his/her acts and choices, (s)he is insufficient outside the community. Rozanc’s person goes
even further: (s)he perseveres in the dialectic and paradox structure of the world, and (s)he, too,
is perpetually stretched between two extreme positions. His/her insufficiency transcends with
openness for others. Later, this openness towards others is put under the protection of God.

Although Mounier’s personalism in principle emphasizes social engagement, he is, at the
same time, careful and even skeptical. This is even truer for Rozanc’s essays, which grow from
doubt into an institution and activist projects of social change. Rozanc’s engagement in topical
problems (mostly of Slovene society and politics) is of different kind also because he appears
by himself and not organized in a group. He, too, recognizes present-day crisis, but it is more
of a spiritual nature. His intention is basically to enlighten morally and he sees his contribution
to the elevation of social awareness in pointing out the shortcomings of Slovene society and in
professing the paradox structure of the world and man’s position within it and before God.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

