
UDK 82.01/.09:821.163.6.09
Marko Juvan
ZRC SAZU in Filozofska fakulteta v Ljubljani

»SLOVENSKI KULTURNI SINDROM« V NACIONALNI IN PRIMERJALNI 
LITERARNI ZGODOVINI1

Ruplova teorija o »slovenskem kulturnem sindromu« (SKS), podobno kot Pirjevčeva 
»prešernovska struktura« (PS), razlaga estetsko zavrtost slovenske književnosti kot posledico 
njene nacionalne funkcije – nadomeščanja politike in ideološke »nadstavbe« nedržavnega naroda. 
Obe teoriji sta vprašljivi, ker sta izpeljani predvsem iz samopercepcij slovenskih literatov in 
zanemarjata širši primerjalni kontekst: SKS ni nobena slovenska posebnost, ampak ena izmed 
variantnih uresničitev evropskega kulturnega nacionalizma. Iz iste ideološke matrice izhajata 
tudi slovenska nacionalna in primerjalna literarna zgodovina.

Rupel’s theory on the »Slovene cultural syndrome« (SCS), similarly to Pirjevec’s »Prešeren 
structure« (PS), explains the aesthetic retardation of Slovene literature as a consequence of its 
national function, i.e., serving as a substitute for politics and ideological »superstructure« of a 
nation lacking statehood. Both theories are questionable, as they are mainly derived from the 
self-perception of Slovene writers, overlooking the broader comparative context. SCS is not a 
Slovene peculiarity, but merely a variety of European cultural nationalism. Slovene national and 
comparative literary histories derive from the same ideological matrix.

Ključne besede: slovenska književnost, nacionalna funkcija, kulturni nacionalizem, evropske 
književnosti; Dušan Pirjevec, Dimitrij Rupel, France Prešeren; literarna zgodovina, primerjalna 
književnost

Key words: Slovene literature, national function, cultural nationalism, European literatures; 
Dušan Pirjevec, Dimitrij Rupel, France Prešeren; literary history, comparative literature

Uvod: geneza teze

»Slovenski kulturni sindrom«, termin Dimitrija Rupla iz leta 1976, se je v sloven-
ski literarni vedi in književni publicistiki uveljavil skupaj s sorodnim pojmom Dušana 
Pirjevca »prešernovska struktura« iz 1969. Rupel je s svojim izraznim domislekom 
označil marksistično obarvano tezo,

kako se je spričo pomanjkljivih institucijskih možnosti slovenska družbeno-politična ambi-
cija v 19. stoletju pretežno kanalizirala v literaturo: književnost torej ni bila samo umetnost, 
marveč tudi nadomestilo za politiko in vse tiste specializirane dejavnosti družbene vrhnje 
gradnje, ki jih spričo nesvobodnih zgodovinskih okoliščin Slovenci nismo imeli oziroma 
smo imeli premalo razvite. (Rupel 1976: zavihki)

Pirjevec, ki je s svojimi idejami očitno vplival na Rupla, pa je s pojmom »prešernovska 
struktura« opredelil historično posebnost, »da se je v slovenski zgodovini poezija sama 
utemeljevala kot utemeljevanje naroda« in da je »bila literatura vse do začetka dvajse-

1 Nastopno predavanje ob izvolitvi v naziv rednega profesorja Univerze v Ljubljani, 25. 10. 2007.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


2 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

tega stoletja […] edini organ naše zavesti, našega samoutemeljevanja in legitimiranja« 
(Pirjevec 1978: 58). Razlog za takšno izjemno mesto literature je tudi Pirjevec videl v 
tem, da Slovenci kot narod niso imeli svoje države (in njenih institucij), zato naj bili 
v 19. stoletju »predvsem gibanje«, in še to zaradi politične podrejenosti »blokirano 
ali zavrto«, tako da so se zdele »duhovne aktivnosti od znanosti do umetnosti« edini 
možni način za uveljavljanje takšne »velegrupe« (64–65, 68).

Navedeni koncepciji se nanašata na skoraj enako literarnozgodovinsko predstavo 
o tipološki posebnosti slovenskega leposlovja 19. in precejšnjega dela 20. stoletja. Po 
njej naj bi bila slovenska književnost v preteklosti estetsko oziroma umetniško zavrta, 
ker da je opravljala vlogo nadomestka za manjkajoče politične, deloma tudi gospodar-
ske sile in institucije malega, nedržavnega in tuji oblasti podrejenega naroda; s tem je 
individualnost pisateljev, njihovega stila in idejnosti žrtvovala kolektivnim vrednotam. 
Če povzamem Pirjevčevo in Ruplovo razmišljanje nekoliko natančneje: literatura, 
napisana v slovenskem jeziku, je skozi celotno 19. stoletje v nastajajoči javnosti, ki 
se je vse bolj etnično slovensko opredeljevala, opravljala vlogo zastopanja narodnega 
gibanja, dokazovala je obstoj skupnosti, imenovane »slovenski narod«, in upravičevala 
njene politične zahteve po vsaj določeni stopnji avtonomije. Rupel in Pirjevec sta iz 
mnogih izjav slovenskih pisateljev, kulturnikov in politikov očitno sklepala, da se je 
narodno ozaveščujočim se izobraženskim elitam v drugi polovici 19. stoletja zdela 
najprimernejše sredstvo za vzpostavitev nacionalizirane kulture prav književnost, saj 
naj zanjo ne bi bila potrebna razvita institucionalna in medijska infrastruktura, ki je 
narodnemu gibanju brez lastne države kajpada manjkala. Ker je književnost v takšnih 
razmerah z močjo besede nadomeščala politično moč institucij in ker je vzela nase 
predstavljanje celotne »nacionalne« ideologije, je po Pirjevcu in Ruplu trpela njena 
avtonomna estetska kvaliteta, umetniškost, s tem pa tudi njena razvitost, ideološka in 
estetsko-stilna diferenciranost, sporočilna radikalnost, predvsem pa individualizem 
njenih subjektov (junakov, avtorjev).

Obe teoriji sta se dobro prijeli v književni vedi in še bolj publicistiki, a se pri tem 
stanjšali v miselni topos, udobni obrazec, ki večkrat, še posebej po osamosvojitvi Slo-
venije, pojasnjuje nov, od tradicionalnega služenja narodu odvezan položaj in vloge 
leposlovja. Zato se mi za začetek zdi potrebno, da to obče mesto vrnem na svoje izvorno 
mesto in ga s tem tudi kritično premislim.

Treba se je zavedati, da sta Pirjevčeva »prešernovska struktura« (PS) in Ruplov 
»slovenski kulturni sindrom« (SKS) sicer poskusa znanstvenega, fi lozofskega in zgo-
dovinskega metaopisa vloge literarnega diskurza v slovenski družbi, a sta oba pojma 
že sama prav tako proizvoda te družbe. Sta temeljito izdelana diskurzivna odziva 
dveh konkretnih subjektov na posebno zgodovinsko situacijo na prelomu 60. in 70. 
let 20. stoletja. Najprej je treba sicer opozoriti, da se – navkljub podobnostim, ki jih 
bom še razložil – Pirjevčeva in Ruplova teorija nedvomno razlikujeta tako v discipli-
narnem izhodišču in metodi kakor tudi v podrobnostih opisanega pojava in njegovi 
periodizaciji. Rupel se je pisanja o SKS lotil kot sociolog literature in kulture, čeprav 
je v analitičnem delu na družboslovna orodja rad pozabljal in se raje oklepal literar-
nozgodovinskega interpretiranja slovenskega pripovedništva v primerjavah s tujimi 
zgledi, vplivi (primerjal je na primer Prešernov Krst pri Savici z besedili Wernerja in 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 3

Mickiewicza, Stritarjev Zorin z Rousseaujevo Novo Eloizo). Pirjevec pa je k problemu 
pristopil ontološko in eksistencialno, s fenomenološko in bitnozgodovinsko metodo, 
medtem ko je sociologijo in zgodovinsko faktografi jo pustil v ozadju. V nasprotju z 
vladavino Ruplovega SKS, ki se razteza od Prešerna do Cankarja, Pirjevčeva PS ne 
določa kakega obdobja v njegovi celotnosti, čeprav naj bi prevladovala v desetletjih 
od Stritarjeve kanonizacije Prešerna do moderne. PS izginja, ko se v umetniškem polju 
razživi različnost, diferenciacija, ponovno pa vznika vsakič, ko se v kulturi okrepijo 
sile totalizacije in poenotenja (denimo med drugo svetovno vojno in v »stalinizmu« 
po njej). Podobno kot Rupel tudi Pirjevec sicer ugotavlja, da »monolitna, enosmerna, 
enotnostna in totalitarna struktura« narodnega gibanja, ki si podreja literaturo za svoj 
»instrument«, tej v imenu kolektivnosti postavlja meje, zavira njen avtonomen razvoj 
in onemogoča razmah »skrajnosti« (Pirjevec 1978: 66–71). Toda v nasprotju z njim 
ne dokazuje, da bi bila zaradi nacionalnih funkcij že kar avtomatično estetsko priza-
deta, pomensko poenostavljena tudi vsa poglavitna besedila slovenske klasike, tako 
da obtičijo v nekakšnih vicah med popolnim kolektivizmom mitologije in pristnim, 
nezavrtim individualizmom razvitega leposlovja oziroma »umetnostne produkcije kot 
takšne« (prim. Rupel 1976: 429). Pesniška beseda, kakršna je Prešernova, je po Pirjev-
cu »vse in nič« (Pirjevec 1978: 63) – v njej se ontološko razkriva groza niča, ranljiva 
odprtost bivanja, po drugi strani pa literatura zastopa »vse«, tako da je »poezija […] 
edina samozavest slovenskega naroda«, se pravi temelj njegove subjektivitete in njegova 
poglavitna predstavitev – pač v smislu Nazorjevega vzklika Vidmarju ob žepni knjižici 
Prešernovih Poezij: »Tale je ustvarila slovenski narod.« (Pirjevec 1978: 56) Omenjena 
dvojnost je po Pirjevcu očitno odvisna bolj od posebnega sprejemanja pesništva kakor 
od literature same: po njegovem je zato treba nacionalno »mitizirane« tekste in avtorje 
brati na novo, izven kanoniziranih shem njihove uporabe.

Toda ne glede na medsebojne razlike sta oba avtorja izšla iz iste družbene situacije, v 
njej sta zavzemala skoraj enako stališče, oba sta ga premislila in interpretirala z vrnitvijo 
v zgodovino in oba sta preteklost svoje sedanjosti skoraj identično opisala; pri tem so 
njun zorni kot in zgodovinsko pripoved motivirale skupne intence – s teoretsko in zgo-
dovinopisno govorico poseči v zavest o aktualnem življenjskem svetu. Šlo je za pozna 
60. in 70. leta 20. stoletja, ko sta Pirjevec in Rupel, kot intelektualca in predstavnika 
kritične humanistične elite, zlasti ob izzivalnih nastopih neoavantgard in modernizma 
izkusila dramatične konfl ikte: na eni strani partijska hegemonija, njena nihajoča – zdaj 
»liberalno« razrahljana, zdaj totalitarno zategnjena – težnja po obvladovanju in politični 
instrumentalizaciji kulturne in literarno-umetniške produkcije, na drugi strani pa tokovi 
moderne estetske in (v omejenem obsegu) tudi ideološko-politične pluralizacije, ki so 
se morali soočati ne samo s komunističnimi omejitvami, ampak tudi z veliko daljšo 
dediščino estetske konzervativnosti in nazorske zaprtosti na Slovenskem.

Turbulence v kulturnem življenju na prehodu iz t. i. Kavčičevega liberalizma v 
obdobje krepitve ideološke enotnosti, popularno imenovano »svinčena sedemdese-
ta« (o tem prim. Vodopivec 2006a: 441–463, zlasti 448–449), sta Rupel in Pirjevec v 
omenjenih spisih percipirala kot prevladovanje kolektivnosti (tj. splošno sprejetih, v 
kolektivistično ideologijo uvezenih vrednot) nad individualnostjo, svobodo in odprto 
eksistenco posameznika. Takšno dojetje sta skušala v svojih spisih zgodovinsko razložiti 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

s pogledom nazaj, v 19. stoletje, da bi pokazala, kdaj in kako se je oblikovalo takšno 
razmerje do literature, ki leposlovje presoja v luči primernosti kolektivnim interesom 
»družbe«, »naroda«, »delavskega razreda«. V zaledju njunih zgodovinskih tolmačenj je 
mogoče razbrati namero, da bi s svojimi spisi upravičila tedaj aktualne in škandalozne 
neoavantgarde (Katalog, OHO, Svetinovo Slovensko apokalipso), predvsem pa podprla 
procese modernizacije, funkcijske členitve družbe in demokratičnega uveljavljanja idej-
no-stilnih razlik. Z drugimi besedami: kot opazovalca družbene konfl iktnosti svojega 
časa sta prek svojih literarnozgodovinskih pripovedi posegla nazaj vanj, tako da sta 
se v jeziku svojih strok zavzela za avtonomijo umetnosti, pluralizem umetniškega in 
političnega polja ter emancipacijo posameznika. To ne preseneča, kajti oba avtorja 
sta bila vseskozi še kako dejavna tudi na literarnem polju – Pirjevec kot karizmatični 
fi lozofski in teoretski navdihovalec moderne literature (zlasti s fenomenološko apolo-
gijo avtonomije umetniških svetov, podloženo z eksistencialno refl eksijo modernega 
subjekta in njegovega razmerja do ideologije), Rupel pa kot kritik, publicist in pisatelj 
satirično-metafi kcijske proze in moderne, »ludistične« dramatike.

»Sindrom« med literaturo in metaliteraturo

Preden na kratko predstavim svoje kritične pomisleke o PS in SKS, bi rad še neko-
liko bolje pokazal, kako mnogosmeren je obtok kulturnih predstav in pomenov: krožijo 
iz enega diskurza v drugega, prestopajo iz enega zgodovinskega obzorja v drugo. Tudi 
iz književnosti v literarno zgodovino. Takšno medbesedilnost in meddiskurzivnost poj-
movanj je mogoče ponazoriti ravno ob PS in SKS. Pirjevčeva in deloma tudi Ruplova 
teorija namreč v znanstvenem metadiskurzu nadgrajujeta ideje, ki so izšle Stritarjeve 
esejistične kanonizacije Prešernovega pesniškega osmišljanja vloge pesništva v domači 
družbi, kakor tudi iz mnogih programskih izjav slovenskih pisateljev 19. stoletja. To-
vrstni literarni samoopisi in samopercepcije književnikov so že vsaj trideset let pred 
Pirjevcem privedli do Prijateljeve sintetične literarnozgodovinske ugotovitve o sloven-
ski literaturi kot nadomestku političnih institucij naroda:

Umetnost kot taka ji [»mladoslovenski« literaturi, op. M. J.] ni bila glavno vodilo, ampak 
vzpostavitev naroda kot takega, osamosvojitev naroda vsaj v kraljestvu duševnosti v nado-
mestilo za pomanjkanje politične in državne samostojnosti. Problem malega naroda je bil že 
takrat in je ostal do danes problem tudi naše literature … (Prijatelj 1958: 31)

Kako so torej stare literarne samopercepcije o nacionalnem poslanstvu literature 
mutirale v sodobne teoretske in zgodovinske koncepcije? Ali torej morda že Prešeren 
boleha za SKS? So Prešernova dela že tudi PS? Rupel z nekam samovoljno poenosta-
vljeno interpretacijo Krsta pri Savici kot zgodbe o konvertitstvu in prilagoditvi vtakne 
Prešerna v to shematiko (Rupel 1976: 173–193), Pirjevec pa pokaže, da se »prešernovska 
struktura« iz struktur Prešernove poezije razrase šele potem, ko pesnik svojo osebno, 
socialno in pesniško eksistenco že žrtvuje poeziji (in je posledično obsojen na ne-
razumevanje provincialne kranjske meščanske družbe ter na životarjenje zunaj njenih 
kalupov) in je njegova »sakralizirana žrtev« sprejeta v aktu postumne »rehabilitacije« 
in reinterpretacije njegovega dela kot narodnega simbola (Pirjevec 1978: 59–63).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 5

Kot je večkrat poudarjal Boris Paternu (npr. 1981: 20–23), je Prešernova poezija 
– v nasprotju z zahtevami vplivnih sonarodnjakov po poučnosti, verski vzgojnosti in 
etničnem kultiviranju »ljudstva« – izhajala iz radikalno individualističnega položaja, 
iz skrajno odprtih, nezavarovanih leg, pogosto na robu niča, absurda.2 S takšne per-
spektive pa si Prešernov problematični subjekt vendarle zamišlja ali namišlja narod, 
»Slovenš’no«, in to izjemoma, v idealni projekciji, celo kot pomirjeno, spravljeno, 
harmonično celoto, kakršno so sicer v drugi polovici 19. stoletja – po Ruplovih analizah 
– skušale upodobiti mnoge prozne pripovedi. Kako se v njegovih pesniških besedilih 
strategije porajajočega se nacionalizma in javnega besednega delovanja prepletejo z 
individualistično perspektivo in s sfero zasebnosti, pokaže že magistrale Sonetnega ven-
ca (1834) s svojimi raznosmernimi križanji subjektov, namer, naslovljencev in pripad-
nosti: »Poet tvoj nov Slovencam venec vije, / Ran mojih bo spomin in tvoje hvale […]«. 
(Prešeren 1965: 151, poudaril M. J.) Poezija v slovenščini, ki je namenjena nemško 
govoreči nagovorjenki Juliji Primic, posredno pa »namišljeni skupnosti« Slovencev, 
izvira iz ljubezenske ranjenosti pesnika kot posameznika. Čeprav pri »Freigeistu« 
Prešernu zlahka najdemo še mnogo odprtih, individualistično izostrenih in ambivalent-
nih izpovednih položajev, ki se ne podrejajo nacionalistični doxi (ta se je pravzaprav 
začela močneje vsiljevati pisateljem šele v pomarčnem obdobju), pa je pesnik – če 
parafraziram Pirjevca – v nekaterih svojih ključnih besedilih poezijo sam utemeljil kot 
utemeljevanje naroda: pesništvo je mitologiziral tako, da je romantični kult pesnika in 
umetnosti osvetljeval z ideologijo sodobnega nacionalizma kot sekularizirane religije.3

V Sonetnem vencu Prešeren v estetiko poezije vnaša politiko nacionalnozgodovin-
skega pogleda in z njo retrospektivno tolmači razloge za zaostale umetniško-kulturne 
razmere, ki so hromile njegov pesniški polet. V osmem sonetu (»Viharjov jeznih mrzle 
domačije«) jih interpretira z elegično zgodovinsko pripovedjo o politični in kulturni 
usodi svojega naroda po propadu srednjeveške državnosti: retorika te pesmi namiguje 
na razkroj kolektivnega spomina, politično nemoč, odvisnost in podrejenost zunanjim 
silam, na notranjo, tudi socialno sprtost, predvsem pa na pomanjkanje ideološke ozi-
roma duhovne povezanosti in na odsotnost kulturnega kanona, ki bi »budil« narodni 
spomin in zavest (Prešeren 1965: 144). Ne glede na svojo literarno bilingvalnost si je 
Prešeren pesniško identiteto vendarle utemeljeval v pripadnosti narodu, ki mu je sam 
šele pomagal »nastajati«. Prešernova turobna freska slovenske nacionalne preteklosti4 
– epsko jo je razvil še v Krstu pri Savici – je močno zaznamovala zgodovinsko imagi-

2 Pesnik je marsikaj napisal tudi v povsem drugačnih, a prav tako individualistično radikalnih načinih; 
če se lahko izrazim anahronistično, je kot boem in kulturnopolitični satirik večkrat prekoračil meje tedanje 
»politične korektnosti« in meščanske etikete.

3 O evropsko razširjenem pojmovanju pesnikov kot prerokov, ki z močjo umetniške vizije in genialnosti 
razodevajo višjo resnico in vodijo narod, gl. Perkins 1999: 131–142. 

4 V svojem podobju je mestoma presenetljivo podobna zgodovinski sliki o državno-verski usodi Slovanov 
in njihovega jezika, ki jo lahko preberemo v Kopitarjevem uvodu v Grammatik der slavischen Sprache in 
Krain, Kärnten und Steyermark (1808): »Prava nesreča za slovanski narod in za njegov lepi jezik je bila in 
je gotovo v tem, da so miroljubne poljedelce, ki so se zavedali svoje nedolžnosti in pri tem pozabili misliti 
naprej na primere vojne, podjarmili na jugu Madžari in Turki, na zahodu Nemci in na vzhodu Mongoli – […] 
Tako so prišli za lepo Cirilovo jutranjo zarjo dolgi, uničujoči viharji!« (Kopitar 1973: 16–17. Poudarki so 
Kopitarjevi.) Tudi takšna ujemanja med predstavnostjo filologa Kopitarja in poeta Prešerna opozarjajo, kako 
zavajajoče je v literarni zgodovini opiranje na mitično delitev pozitivnih in negativnih kulturnih junakov.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

nacijo na Slovenskem, tako v književnosti kakor v popularni kulturi in znanosti. Pripo-
vedovanje o izgubi samostojnosti je nasploh tipična, iz mitične govorice in bibličnega 
imaginarija izvoljenega ljudstva pregnetena upodobitev, ki je tudi drugje po Evropi 
z močjo fi kcije kar klicala k ponovni obuditvi, vstajenju ali (narodnem) »prerodu« 
nekdanje državnosti (prim. Perkins 1999: XIV, 155–156, 181–183).5 V Prešernovo 
sonetno pesnitev je slika zgodovinske katastrofe uvedena tudi kot ozadje, na katerem 
zažari utopična vizija narodotvornosti pesništva in odrešeniški lik »nacionalnega pe-
snika«, ki ga v duhu romantičnega klasicizma metaforizira mit Orfeja.

V »Orfejevem sonetu« se medbesedilno prelivajo kategorije mitičnega, pesniškega 
in političnega diskurza:

Obdajale so utrjene jih skale,
ko nekdaj Orfejovih strun glasove,
ki so jim ljudstva Tracije surove
krog Hema, Ródope bile se vdale.

De bi nebesa milost nam skazale!
otajat’ Kranja našega sinove,
njih in Slovencov vseh okrog rodove,
z domačmi pesmam’ Orfeja poslale!

De bi nam sŕca vnel za čast dežele,
med nami potolažil razprtije,
in spet zedinil rod Slovenš’ne cele!

De b’ od sladkôte njega poezije
potihnil ves prepir, bile vesele
viharjov jeznih mrzle domačije. (Prešeren 1965: 143)

Prešeren je mitičnega pevca Orfeja romantično preobrazil v simbol za moč pesniške 
govorice, ki je zmožna spraviti in združiti narod. Simbol upodablja tipično idejo iz 
repertoarja kulturnega nacionalizma – literatura je tista, ki kot vodilna sila kultiviranja 
(Bildung) imaginativno vzpostavlja, upravičuje in simbolno povezuje občestvo naroda.6 
Verz »in spet zedinil rod Slovenš’ne cele« iz te poetizirane mitologije zaštrli kot ko-
maj prikrita politična izjava, ideološko najstvo. Formulacije, ki so podobne nekaterim 
Prešernovim verzom, je leta 1848 v marčni revoluciji povzel program slovenskega 
narodnega gibanja – v prvi točki deklaracije slovenskega zbora na Dunaju o »zedinje-
ni Sloveniji« (20. aprila 1848) beremo tole zahtevo, ki je sprožila val peticij po celi 
Sloveniji: »Da se politiško razkropljeni narod Slovencov na Kranjskim, Štajerskim, 
Primorskim in Koroškim kakor jeden narod v eno kraljestvo z imenam ‘Slovenija’ ze-
dini, in da ima za-se svoj deželni zbor« (nav. po Granda 1999: 72, moji poudarki ).

5 Takšno vlogo je denimo August Wilhelm Schlegel okoli leta 1810 naložil nemški zgodovinski drami: 
videl jo je kot zrcalo, ki osramočenim Nemcem kaže, kakšni so bili nekoč in kakšni morajo ponovno postati 
(Perkins 1999: 73). Figura »zrcala naroda«  je, kot bomo videli, izpričana tudi v slovenski različici diskurza 
kulturnega nacionalizma.

6 O Herderjevem pojmovanju Bildung kot napredujoče duhovne rasti, samospoznavanja, humanizacije 
in kultiviranja človeštva oziroma vsakega naroda posebej, ki so ga v romantični dobi povzeli zlasti tako, da 
so narod identificirali z njemu lastno kulturo, prim. Perkins 1999: 92–93, 123.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 7

Nastavke za oblikovanje podobe in vloge »nacionalnega pesnika«,7 ki vsekakor sodi 
v območje PS in SKS, je potemtakem oblikoval že Prešeren sam v svoji avtotematski 
poeziji. Prešernovo samopodobo iz Sonetnega venca je v lik sakraliziranega genija, 
primerljivega z največjimi imeni evropskega literarnega kanona, ustoličil kritik Josip 
Stritar v eseju o Prešernu, ki je spremil novi natis Poezij v prvem (in edinem) zvezku 
zbirke Klasje (1866), zamišljene kot temelj klasike nacionalne literature (Stritar 1955: 
7–46). S citatom iz Sonetnega venca je Stritar uresničitev Prešernove želje po Orfeju 
»z domačimi pesmami« izrecno prepoznal v samem Prešernu (18); iz njega je naredil 
največjega, od celotnega »omikanega naroda« čaščenega pesnika, prek katerega v 
značilni romantično mesianistični maniri preseva lik Odrešenika, svečenika presežne 
Lepote, posrednika med božjim in posvetnim, mučenca, ki s svojo življenjsko žrtvijo 
pesniško utemeljuje narodno gibanje (prim. Stritar 1955: 27). Ravno ob Stritarjevem 
esejiziranju Prešernove pesniške samopodobe je Pirjevec izoblikoval svojo literar-
nozgodovinsko koncepcijo »prešernovske strukture«. Če gre v tem primeru za kakšen 
sindrom, bi lahko govorili kvečjemu o sindromu motnje distance med znanostjo in 
njenim predmetom: literarna zgodovina očitno posvaja samopercepcije in samoupo-
dobitve tistih izbranih književnikov, ki ji je v preteklosti sama pomagala kanonizirati. 
Je torej literarna zgodovina formacija znotraj dolgega trajanja iste mentalitete, ki je v 
prejšnjem stoletju določala literaturo?8

»Sindrom« med domom in svetom

Diagnoza »slovenskega kulturnega sindroma« kot nekakšne patologije slovenske 
književnosti je, kolikor lahko presodim, vsaj pretirana, če ne zgrešena. Razlogi, ki 
govorijo proti njej, so po mojem vsaj štirje:
1. Slovenska književnost ni bila edino sredstvo za oblikovanje nacionalne identitete niti 

v 19. stoletju, kaj šele v dvajsetem. Na nacionalno noto so igrale tudi druge umet-
nosti, zlasti gledališče, glasba in slikarstvo. Časopisje je utrjevalo enotno jezikovno 
normo – zanjo so zaslužni slovničarji – in v javni diskurz infi ltriralo »slovenskost« 
kot temo, sklop problemov in predstav, posebej zavest o nacionalnem prostoru. 
»Narod« je tako v javnosti postal koordinatni sistem razmišljanja in presojanja o 
vsakršnih rečeh, na kar je opozarjal že epitet »slovenski«, ki se je množil v imenih 
časopisov, časnikov in almanahov. Nič manj od pisateljev za proizvajanje in repro-
dukcijo »narodne zavesti« – zlasti njenih podlag v kolektivnem spominu – niso bili 
zaslužni etnologi, fi lologi, zgodovinarji, narodno zavedni duhovniki, izdajatelji starih 
dokumentov, govorniki na taborih in drugi politični »prvaki«, da o šolnikih, sestav-

7 O figuri »nacionalnega pesnika« kot pojavu evropske romantike gl. Leerssen 2006: 116–118.
8 Kanonizirana osebnost »nacionalnega pesnika« je sicer že precej pred Pirjevcem in Ruplom, v dobi 

moderne, dobila sekularno, posodobljeno dopolnilo v figuri pisateljskega intelektualca, kakršen je bil Ivan 
Cankar: izobraženega, od sprotne politike neodvisnega veščaka peresa, ki čuti dolžnost, da se v javnosti kot 
individualizirana moralna vest kolektiva opredeljuje do ključnih družbenih problemov. V niz takšnih inte-
lektualcev, ki so posebno težo dobili zlasti kot kritiki partijske oblasti po letu 1945, se uvrščata tudi Pirjevec 
in Rupel. S tezama o SKS in PS sta torej ne nazadnje tudi zgodovinsko legitimizirala pomen razumništva 
za oblikovanje in razvoj slovenske družbe.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

ljavcih beril in drugih izobražencih v državnih in svobodnih poklicih ne govorim.9

2. Že Pirjevec je namignil (prim. 1978: 77), da je bil velik del literarne produkcije, 
zlasti poljudne in lahke, do iskanja lepote kot projekta narodne metafi zike precej 
ravnodušen. Trivialna literatura je raje sledila drugim ciljem (zabavnim, vzgoj-
nim, nabožnim, poučnim ipd.) in ni bila pripravljena igrati vloge »sakralizirane 
žrtve«.

3. Estetske zavrtosti mnogih slovenskih leposlovnih besedil, ki jih je z evropsko 
klasiko primerjal Rupel, ne moremo pripisati zgolj na rovaš njihove nacionalne, 
kolektivne funkcije. Strukturno poenostavljanje je tudi drugod po svetu težnja, 
vpisana v prevladujoče tipe prenosov repertoarjev iz enega literarnega sistema v 
drugo literaturo (Even-Zohar 1990: 21–22). K omenjenemu občemu vzorcu je na 
Slovenskem – do moderne, ko se naš prostor začne izraziteje odpirati v svet – pri-
spevala tudi realnost kulturnega in literarnega življenja pisateljev in bralcev: šlo je 
pač za eno od habsburških provinc brez velikih mestnih središč, slab in neažuren 
pretok informacij pa je botroval tudi zožitvi obzorja in manjši sprejemljivosti za 
razlike. Na blaženje estetsko-idejne radikalnosti so najbrž vplivale tudi tradicionalne 
podeželske mentalitete (rodovne, družinske in verske), kakor tudi kulturna domi-
nantnost katolicizma in sistematična vzgoja lojalnosti v avstrijskem šolstvu, zaradi 
česar je slovensko družbeno življenje težko prenašalo individualizem, ekstreme in 
različnosti (o tem prim. Vodopivec 2005: 462–468; 2006: 11–27);

4. Predvsem pa to, da književnost deluje kot medij za oblikovanje nacionalne iden-
titete, ni nobena slovenska posebnost, ampak lastnost mnogih drugih evropskih 
književnosti od konca 18. stoletja naprej. Prav tega dejstva se je doslej slovenska 
literarna veda premalo zavedala, ker je bila pri diagnosticiranju »sindroma« preveč 
avtarkična in je zanemarjala primerjavo z ideologijami in praksami zgodovinsko 
sorodnih literarnih sistemov v Evropi.10 Kulturni sindrom torej ni samo slovenski. 
Pirjevec in Rupel sta kot znanstvenika sicer opazovala slovensko literaturo od zunaj, 
toda kot intelektualca sta ostala znotraj slovenske kulture, ne da bi svoj zorni kot pri 
razvijanju teorij res premislila. Oba sta bila tudi primerjalna literarna zgodovinarja, 
a PS in SKS nista znala ujeti v primerjalne objektive.11

9 Kot ugotavlja Peter Vodopivec, je slovenskemu narodu in narodnemu gibanju – katerega »glavna 
socialna osnova […] so bili res kmetje, njegovi voditelji in glasniki [pa] so bili laični izobraženci in delno 
duhovniki« (Vodopivec 2006: 16–17) – še vse do prve svetovne vojne manjkalo gospodarsko meščanstvo; 
vendar to po njegovem še »ne pomeni, da je bil slovenski narod le plod dela pesnikov in pisateljev in so 
se Slovenci kot narod utemeljili samo z jezikom in književno kulturo«; slovenska nacionalna politika in 
oblikovanje moderne narodne zavesti je bila v rokah izobraženstva (Bildungsbürgertum), tj. »ljudi, ki so 
svoj status in položaj dosegli […] z izobrazbo, saj so zasedali različna uradniška mesta, pripadali raznim 
svobodnim poklicem ali opravljali razne, predvsem z izobrazbo povezane naloge« (nav. d.: 13–15).

10 Na to, da SKS ni slovenska posebnost, sem sicer že pred leti opozarjal tudi sam (npr. Juvan 2001: 
56–61); SKS je nedavno prav tako problematiziral moj doktorand Marijan Dović (2007: 272–279), ki je 
domnevno zgolj slovensko simptomatiko s pomočjo Neubauerja in Cornis-Popeja prepoznaval še drugod 
v srednji in vzhodni Evropi.

11 Rupel je na začetku svoje knjige napovedal, da bo slovenski položaj literature primerjal s situacijami 
drugod po Evropi, vendar je na obljubo očitno pozabil in je primerjal le slovenska leposlovna besedila s 
kanoniziranimi evropskimi teksti. Pirjevec pa je slovensko zgodovino PS postavljal v evropski kontekst 
na način obče literarne vede (»prešernovsko strukturo« je denimo uvrščal v tradicijo platonizma, ki je v 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 9

Po nizu novejših kulturnozgodovinskih raziskav evropskih in ostalih nacionalizmov 
(Ernest Gellner, Eric Hobsbawm, Benedict Anderson, Anthony D. Smith, Anne-Marie 
Thiesse idr.) lahko danes za zanesljivo izhodišče sprejmemo povzemajočo ugotovitev 
komparativista Joepa Leerssena, da je nacionalizem internacionalen pojav in da se je 
tako kot epidemije širil prek državnih, jezikovnih ali etničnih mej (prim. Leerssen 2006: 
19–20).12 Leerssen v knjigi National Thought in Europe (2006) pripoveduje, da se je 
nacionalizem v svoji moderni obliki pojavil konec 18. stoletja, s fi lozofsko in politično 
nadgraditvijo tradicionalnih oblik etnične zavesti, kakršne so bile od antike naprej 
mitične, etnocentrične predstave o eksotičnih tujcih ali mejnih barbarih, v srednjem 
in novem veku pa razni etnični stereotipi, shematične klasifi kacije narodnih značajev, 
deželno domoljubje, pripadnost mestu, dinastična zvestoba in podobno. Razsvetljenska 
fi lozofi ja demokratičnega državljanstva, ki je navdihnila francosko revolucijo 1789, je 
po Leerssenu državno suverenost utemeljevala v ljudstvu in individualnih svoboščinah 
vseh, ne le socialnih privilegirancev visokega stanu; izraz »ljudstvo« je že od srede 18. 
stoletja marsikje začela nadomeščati beseda »nacija«. Pojme o značilnostih takšnega 
»naroda« oziroma »ljudstva« je s svojimi predstavitvami in sodbami oblikovala zlasti 
javna sfera (prek gledališč, kavarn, shajališč, predvsem pa periodičnega tiska), ki se 
je razvijala od konca 17. stoletja naprej in, kot bomo še videli, ljudskim jezikom dala 
vlogo javne dobrine in integracijskega dejavnika. Takšne podlage modernega naciona-
lizma sta, kot razlaga Leerssen, intelektualno osmislila zlasti romantično idealistična, 
kvazireligiozna predstava o narodu kot duhovnem bistvu skupinske istovetnosti, še pred 
njo pa Herderjeva apologija jezikovno-kulturne različnosti Evrope. Z njo je nemški 
fi lozof humanizem utemeljil v relativizmu, v načelni enakopravnosti kultur in jezikov 
evropskih ljudstev; prav jeziki in kulture so po Herderju poglavitni dejavniki, ki indivi-
dualizirajo narode, jim omogočajo samozavedanje in s tem samobitnost. Pod vplivom 
odpora do Napoleonovih osvajanj Evrope sta pri genezi modernega nacionalizma stopila 
v igro še geopolitika, po kateri naj bi narodu nujno pripadalo tudi določeno ozemlje, 
in težnja po politični institucionalizaciji naroda v samostojno državo. Izoblikovala se 
je moderna nacionalistična »matrica«: narod – ljudstvo – jezik – kultura – zgodovina 
– ozemlje – država. Nacionalizem je skozi 19. stoletja kot intelektualna, kulturna in 
politična pandemija osvojil in si družbeno-politično podredil celotno evropsko semio-
sfero, v skrajnejših oblikah pa je še večkrat izbruhnil tudi v 20. stoletju. V »odčaranem« 
meščanskem svetu 19. stoletja je dobival vlogo posvetne religije, o čemer priča nje-

totalitarnih režimih evropskega Vzhoda idejam literature pripisoval širši družbeni pomen, a jih zato tudi 
nadzoroval in omejeval, medtem ko naj bi demokratični Zahod, kjer je pesništvo svobodno, a družbeno manj 
pomembno, temeljil na aristotelizmu; Pirjevec 1978: 38–54); ni se loteval empirične primerjalne literarne 
zgodovine, ki bi preučila funkcioniranje literature v kulturnih okoljih, ki so slovenskemu podobna ali pa so 
bila z njim zgodovinsko povezana.

12 Mary Ann Perkins v tem duhu piše o »jeziku nacionalizma« kot »vrsti prepoznavnega združujočega 
diskurza med intelektualci« iz raznih jezikovnih okolij in kot govorici, ki reciklira skupne in pogosto reli-
giozno konotirane izraze, alegorije, simbole, teme in motive (Perkins 1999: XVI, 4); Benedict Anderson pa 
v svoji odmevni knjigi Imagined Communities (1983), ki utemeljuje navezavo nacionalne zavesti na tiskane 
medije, omenja, kako so se prek časopisja razna gibanja za neodvisnost internacionalizirala, se spreminjala 
v »’koncepte’, ‘modele’ in že kar ‘matrice’«, ki so jih z nekakšnim intelektualnim »piratstvom« sprejemali 
v številnih drugih okoljih (Anderson 1998: 93–94).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

gova nadnarodna govorica, ki je svoje predstave, pojme, podobe in etos v veliki meri 
povzemala in preoblikovala iz judovsko-krščanskega izročila, temelječega na svetosti 
logosa, Besede (prim. Perkins 1999: xiv, 4 et passim; Anderson 1998: 18–20).

Tudi sam po zgledu Andersona (1998: 93–94) in Leerssena (2006a: 571–572) 
razumem evropske nacionalizme kot transnacionalni diskurz, ki je oblikoval neko 
matrico predstav, topik, ciljev in strategij delovanja (kot primer naj omenim med-
sebojno oponašanje »mladih« nacionalnih gibanj: Mlada Italija, Mlada Nemčija, 
Mlada Češka, mladoslovenci). Ta matrica je bila vseskozi zelo gibljiva in svojemu 
metafi zičnemu izgledu navkljub stvarna, prilagodljiva. Iz nje je vsakdo izbral tista 
miselna in akcijska orodja, ki so se zdela primerna konkretnim družbenim razmeram. 
»Centralistični nacionalizem«, kakor ga označuje Leerssen (2006: 135, 137–144), se 
je tako lahko oprl na lastne državne, upravne, šolske in druge državne ustanove (pri-
mer Francije). »Separatistični nacionalizem« (Leerssen 2006: 135–136, 159–169), ki 
si je prizadeval doseči vsaj neko stopnjo kulturno-politične avtonomije, pa je moral 
za širitev skoraj istovetnega imaginarija »naroda« razvijati vzporedne medije, usta-
nove ali pa si prizadevati za nekakšen dolgi pohod skozi institucije države, v kateri 
je takšna etnija pričenjala razpoznavati svojo eksistenco (takšni so primeri Slovenije, 
Češke, Finske, Bolgarije itn.). Nemci, ki so v prvi polovici 19. stoletja trpeli za kom-
pleksom, da nimajo enotne države, so s prilagoditvijo nacionalistične matrice izdelali 
koncepcijo »kulturnega naroda« (Kulturnation), ki naj bi se v nasprotju z »državnim 
narodom«, utemeljeval predvsem v posebnosti maternega jezika, v skupnih spominih 
na zgodovinsko izkušnjo, predvsem pa v raznih kulturnih oblikah – od umetnosti do 
znanosti (Leerssen 2006: 146–147).

Prav ta verzija je bila ključna za varianto ideološkega repertoarja, ki jo označuje 
pojem »kulturni nacionalizem« (Leerssen 2006a) in ki je najmočneje vplivala tako na 
Nemce kakor tudi na Slovence in druge »nedržavne« narode zahodne (Irce), severne 
(Fince, Norvežane), srednje in jugo-vzhodne Evrope (Čehe, Slovake, Hrvate, Bolgare, 
Grke itn.). Toda tudi veliki, »državni« in celo imperialni narodi nikakor niso bili imuni 
nanj, o čemer priča vsaj Figesov Natašin ples (2007: 9–16): ruske elite, ki jih je Peter 
Veliki umetno evropeiziral, so si pozneje prizadevale znova odkriti svojo »ruskost« 
prav prek literature, umetnosti, glasbe in obujanja domače folklore. V »kulturnem 
nacionalizmu« je torej izstopala vloga jezika, pa tudi ljudskih izročil, kolektivnega 
spomina, literature, kulture, umetnosti in znanosti kot poglavitnih – pravzaprav dozde-
vno edino možnih – dejavnikov, ki med ljudstvom prek procesa kultiviranja (Bildung) 
oblikujejo in vzdržujejo narodno samozavedanje, nacionalno identiteto pa izkazujejo 
še v medetničnih oziroma meddržavnih razmerjih.13 Ta ideologija je v povezavi z »na-
cionalno romantiko« gojila historistični kult srednjeveške preteklosti (z že omenjeno 
zgodbo o izgubljeni veličini vred) in folklore kot zgodovinskih izvorov slehernega 

13 Benedict Anderson je v svojem prikazu začetkov nacionalne zavesti nekoliko enostransko poudaril 
vlogo praks, ki se osredotočajo na jezik; mednje sodijo: filološka skrb za enotnost in standardizacijo jezika, 
primerjalno jezikoslovna metoda kot pot v spoznavanje relativizma kultur (tj. nacionalnih posebnosti in 
razlik), predvsem pa uveljavljanje knjižnih jezikov v javnosti, zlasti v množičnih tiskanih medijih, upravi, 
uradovanju in šolstvu; prek takšnih jezikovnih kanalov in s porastom bralstva so nastala »unificirana polja 
izmenjave in komunikacije«, prostorsko in socialno razpršeni ljudje »so se skozi tisk in papir zbližali«, 
začutili skupen jezikovni in problemski prostor (Anderson 1998: 47–57, 79–95).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 11

naroda. V takšnem obzorju so se iskali, izdajali in celo ponarejali stari rokopisi, pisale 
so se zgodovinske drame, epi in romani, v neogotskem slogu so se gradile katedrale 
in parlamenti, zbiralo se je »ljudsko blago«, folklorizacija pa se je širila v pesništvu, 
glasbi, plesih in oblačilni kulturi. Nosilci kulturnega nacionalizma so bile v glavnem 
izobraženske in umetniške elite v svobodnih in akademskih poklicih: pisatelji, zlasti t. 
i. »nacionalni pesniki«,14 umetniki, novinarji, duhovniki, slovničarji, folkloristi, zgo-
dovinarji, etnologi, muzealci – a tudi literarni zgodovinarji.

Ravno kulturni nacionalizem je potemtakem tisti splošni kontekst, v katerega se 
umešča ne samo opisana simptomatika »slovenskega kulturnega sindroma« v slo-
venski književnosti (s kultom jezika, poudarjanjem »narodotvornosti« leposlovja, z 
mitizacijo pesnikov kot narodnih prerokov in voditeljev, invencijami zgodovinskih 
izvorov ipd.),15 temveč vsaj toliko tudi formacija slovenske nacionalne in primerjalne 
literarne zgodovine.

Nacionalna in primerjalna literarna zgodovina v »sindromu«

Zdaj je torej treba perspektivo zasukati od »pacienta« k »terapevtu«, od literature k 
disciplini, ki se z njo ukvarja. Tako nacionalna literarna zgodovina kakor njena mlajša 
sestrska stroka, primerjalna književnost, nista samo opazovalki polja, ki ga opisujeta, 
ampak sta s svojim diskurzom in institucionalnim delovanjem odločilno prispevali h 
kognitivnemu oblikovanju svojega predmeta, tj. k mentalnemu zarisovanju mej enote, 
imenovane »slovenska književnost«. Zainteresiranost stroke za svoj »predmet« se kaže 
ne nazadnje prav v diagnosticiranju SKS oziroma PS: kot da stroka s svojo »psiho-
analizo« skuša književno produkcijo ozdraviti od patoloških odklonov, opaženih ob 
standardih evropske oziroma svetovne književnosti. Toda, kot sem nakazal, sta bili 
obe disciplini na svojih izhodiščih motivirani prav z isto ideologijo, iz katere se je 
v veliki meri napajala literarna praksa od zadnje četrtine 18. stoletja naprej – gre za 
kulturni nacionalizem.

Če se za nacionalno literarno zgodovino zdi že kar samoumevno, da je bila njena 
naloga dokumentirati in potrjevati ustvarjalno zmožnost naroda ter oblikovati kanon 
reprezentativnih, institucionaliziranega spomina vrednih besedil, in da je torej njena 
strokovna ideologija nacionalistična, pa bi primerjalni književnosti kulturni naciona-
lizem na prvi pogled težko pripisali. Pojma svetovne književnosti in medliterarnih 
odnosov kot predmeta te stroke namreč predpostavljata ideologijo kozmopolitizma. 
Toda tudi slovenska primerjalna književnost, podobno kot primerjalne književnosti v 
primerljivih okoljih, je zaznamovana z nacionalistično motivacijo in strategijami.

Deloma to izvira že iz logike in smisla zgodovinopisja kot takega. Po Johansenu 
(2002: 89–109, 415–32) bi lahko rekli, da je zgodovinski diskurz zadolžen za obliko-

14 To so bili zvečine mladi pesniki, ki so v svojem tragičnem življenju opevali ljubezen do domovine in 
željo po njeni svobodi; njihov »prototip« je Nemec Theodor Körner, mednje pa se – poleg Prešerna – uvrščajo 
še Thomas Moore na Irskem, Dionysos Solomós v Grčiji, Sandor Petőfi na Madžarskem, Mickiewicz na 
Poljskem, Ševčenko v Ukrajini itn. (Leerssen 2006: 116–118).

15 Na posamezna stičišča SKS z evropskimi kulturnimi nacionalizmi sem zvečine v opombah opozarjal 
že pri obravnavi Prešerna v prejšnjem razdelku.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

vanje kolektivnih identitet; v mediju pripovedi obuja in oblikuje kulturni spomin in ga 
podreja disciplinarno organiziranim postopkom sporazumevanja ter medbesedilnega 
usklajevanja dejstev in interpretacij. Literarna zgodovina, bodisi nacionalna bodisi 
primerjalna, je »veliki žanr« zgodovinopisnega diskurza; povezuje namreč podatke, 
poglede in razlage množice specialnih študij in jih preoblikuje v enovito pripovedno sin-
tezo, ki ustvarja vtis celote zgodovinskega življenja in spreminjanja književnosti (prim. 
Juvan 2006). Znano pa je tudi, da je evropska literarna zgodovina v 18. in 19. stoletju 
nastala in se razvijala pod okriljem širšega procesa, tj. oblikovanja modernih narodov 
kot »namišljenih skupnosti« (Anderson 1998). Ideologija kulturnega nacionalizma, ki 
se je na sledi Rousseauja, Herderja in Fichteja skozi 19. stoletje v neenakih ritmih kot 
intelektualna in politična epidemija širila po vsej Evropi, je diskurz literarne zgodovine 
vpregla v širokopotezni prosvetiteljski, izobraževalni projekt kultiviranja (Bildung) 
in spodbujanja narodne zavesti. Literarne zgodovine so stopile v tesno zavezništvo z 
»narodno« fi lologijo, gramatiko, etnologijo, folkloristiko, zgodovinopisjem, pa tudi z 
»nacionalno« literaturo in drugimi umetnostmi. Z dokazovanjem dosežkov kulturne 
zmogljivosti naroda so utemeljevale njegove zahteve po kulturni, upravni ali politični 
avtonomiji, ozemlju (Casanova 1999: 110–115; Perkins 1999: 52–54; Leerssen 2006a). 
Predstave in kanone, ki jih je zagotavljala literarna zgodovina, so sproti vsrkavala občila, 
za njimi pa tudi šolstvo; to je običajno še najbolj sistematično skrbelo za vzgojo narodne 
pripadnosti.16 Ker je literarna zgodovina vzniknila v pragmatskem kontekstu narodnih 
identitetnih politik 19. stoletja, nas ne preseneča, da je tako dolgo ostala navezana na 
pojem naroda. Ta je še vedno prevladujoči dejavnik, ki razmejuje referenčno področje 
literarne zgodovine in opredeljuje njene kulturne vloge.

»Klasični« model nacionalne literarne zgodovine sta na Slovenskem vpeljala Ivan 
Prijatelj in France Kidrič. Decembra 1919, takoj po ustanovitvi ljubljanske univerze, 
je Prijatelj na otvoritvenem predavanju o literarni zgodovini zarisal njen program. V 
njem je literaturo s heglovsko dikcijo povzdignil v »poslednji izraz duševnosti kakega 
naroda na najvišji stopnji njegovega razvitka, na kateri prihaja narod do popolne svoje 
samozavesti v osebah svojih izbrancev – leposlovnih umetnikov«; od literarne zgodovi-
ne je zahteval sintetično in »kritično rekonstruiranje prošlosti«, njeno »osmišljanje« in 
upodabljanje v »dramatični sliki, ki je ogledalo naroda in obenem zanj refl ektor, kažoč 
mu pot navzgor in naprej« (Prijatelj 1952: 6–11, 36). Prijateljev literarnozgodovinski 
program se na tej točki pokaže kot pomenljiva premena Levstikovega književnega 
programa, saj je profesor vlogo zrcala naroda določil zgodovinski vednosti o literatu-
ri, ne zgolj književnosti. Fran Levstik je namreč leta 1858 v Popotovanju iz Litije do 
Čateža načrtoval leposlovno pisanje »v domači besedi, v domačih mislih, na podlagi 
domačega življenja, da bi Slovenec videl Slovenca v knjigi, kakor vidi svoj obraz v 
zrcalu« (Levstik 1954: 24). To da je Prijatelj vlogo nacionalnega samoprepoznavanja, 
oprtega na simbolno moč jezikovne interakcije, prisodil stroki, ki ima literaturo za 

16 To je bilo seveda odvisno od državne šolske politike: zavzemanje za pouk slovenskega jezika in 
književnosti v avstrijskih oziroma avstro-ogrskih šolah na slovenskem etničnem ozemlju  je bilo skozi vse 
dolgo 19. stoletje ena poglavitnih strategij političnega boja za uveljavljanje narodne identitete.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 13

svoj predmet, je vsekakor simptomatično.17 Kaže, da tudi diskurz literarne zgodovine 
še globoko v 20. stoletju pripada isti ideologiji, iz katere je od razsvetljenstva naprej 
črpala slovenska književnost – kulturnemu nacionalizmu.

Po vzoru »klasikov« nacionalne literarne zgodovine so strokovnjaki značaj in razvoj 
slovenske književnosti razlagali predvsem s sklicevanjem na »nacionalne« kontekste in 
dejavnike (politične, družbene, kulturne, jezikovne itn.). Čeprav sta že Prijatelj in Kidrič 
upoštevala tudi širše, čezmejne zgodovinske okvire in tuje vplive na razvoj slovenske 
književnosti, pa je nacionalna literarna zgodovina predstavljala slovensko leposlovje 
predvsem kot enoto, ki se razvija samostojno. Disciplina, ki je vse od svoje zasnove 
v 30. letih 20. stoletja naprej spodbijala samozadostnost nacionalnega modela, je bila 
primerjalna književnost. Anton Ocvirk je v Teoriji primerjalne literarne zgodovine 
(1936), eni najzgodnejših utemeljitvenih sintez stroke v svetovnem merilu, literarno-
zgodovinsko perspektivo pomaknil čez etnične in jezikovne meje. Z metodičnim pri-
merjanjem slovenske književnosti z drugimi evropskimi in svetovnimi slovstvi, kakor 
tudi z izsleditvijo tujega »importa« in »vplivov, ki so nas [Slovence, op. M. J.] tvorno 
razgibavali in oblikovali«, se je po njegovem prepričanju izkazal pomen mednarodnih 
in medkulturnih stikov slovenskega slovstva »za tvorbo slovenske narodne in kulturne 
individualnosti« (Ocvirk 1936: 5). Nacionalna identiteta se s primerjalne perspektive 
torej oblikuje in redefi nira v procesu interakcije z drugimi, s kulturno drugostjo (prek 
vplivov, izmenjav, prenosov, odzivov itn.), ne pa prek vztrajnega nanašanja na jezik, 
izročilo, vire in predstave znotraj ene skupnosti na nekem ozemlju. Po Ocvirkovem 
programu pa je naloga slovenske primerjalne književnosti vendarle tudi odkrivanje neke 
nove enotnosti, čeprav na višji, nadnarodni ravni; gre ji za »ugotavljanj[e] odnosov 
slovenske književnosti do velikih mednarodnih gibanj – reformacije, protireformacije, 
prosvetljenstva, janzenizma, romantike, realizma, naturalizma, neoromantike – pri 
iskanju vzporednic našega kulturnega razvoja s splošnoevropskim« (Ocvirk: n. m.).

Slovenistični literarni zgodovinarji, začenši z Antonom Slodnjakom, so primerjalce 
pogosto obtoževali, da so ti slovensko književnost ponižali v drugorazreden, od tujih 
vplivov odvisen, izpeljan in neizviren pojav. Študij »zunanjih« vplivov na slovensko 
književnost in primerjave njenih avtorjev z vrhunskimi klasiki kanona »svetovne 
književnosti« so resda vodili k nastanku predstave o njeni perifernosti, provincialnosti 
in zamudništvu. Vendar pa tudi te poteze niso nobena slovenska posebnost in jih niti 
ni treba imeti za hibo. Svetovna književnost, razumljena kot prostor besedil, ki krožijo 
prek mej kulturnega območja, kjer so bila proizvedena (Damrosch 2003: 4), je namreč 
kompleksen svetovni sistem, ki je zgrajen hierarhično. Sestoji iz »nacionalnih«, regio-
nalnih in drugih delnih literarnih sistemov (polj), ki niso enakopravni, saj predvsem 
zaradi svojih jezikovnih tradicij razpolagajo z večjim ali manjšim »kulturnim kapita-
lom« ter politično močjo. Slovenska književnost je zgolj ena izmed mnogih »malih«, 
obrobnih literatur (poleg danske, belgijske, makedonske, izraelske itn.); dela in avtorji 
iz teh okolij lahko dosežejo mednarodno priznanje in posledično vplivajo na svetovni 
literarni sistem samo pod pogojem, če so njihove repertoarje in inovacije »posvetile« 

17 Prijatelj je uporabil figuro »narodnega zrcala«, značilno za mednarodno retoriko nacionalizma, sko-
raj enako kot A. W. Schlegel dobro stoletje prej v svojih predavanjih o (nemški) dramski umetnosti (prim. 
Perkins 1999: 73). Gl. op. 5.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

velike kulturne metropole (na primer Pariz, ZDA) ter pri tem notranjo časovnost »male 
literature« sprejele kot sodobno, moderno (Casanova 1999; Moretti 2000, 2003).

Čeprav se je slovenska primerjalna književnost dojemala kot »svetovljanska« alter-
nativa »domačijski« literarnozgodovinski slovenistiki, je tudi sama ohranila nacionalni 
vidik, vsaj implicitno pa celo nekaj kulturnega nacionalizma. Komparativisti so bili 
vseskozi tesno povezani z domačim literarnim življenjem (denimo kot kritiki, esejisti 
ali uredniki), poleg tega pa so delovali prek univerzitetnih in akademskih institucij, ki 
so od humanističnih strok nekako terjale »nacionalni« značaj. Že Ocvirk se je v Teoriji 
primerjalne literarne zgodovine in drugih spisih trudil dokazovati, da je – prav zaradi 
vsrkavanja in ustvarjalnega predelovanja zunanjih vplivov – slovenska književnost 
ne samo individualna, ampak tudi vključena v mednarodne oziroma transnacionalne 
miselne, kulturne in literarno-estetske tokove. Udeleženost slovenske književnosti pri 
kulturnem kapitalu Evrope, ki jo pokaže primerjalna metoda, v končni posledici zvišuje 
vrednost delnic domači književnosti. Slovensko kulturno identiteto so primerjalci prek 
mednarodnih literarnih odnosov resda konstruirali drugače od nacionalnih literarnih 
zgodovinarjev, in sicer bolj interaktivno, relacijsko (to je v razmerju do drugih jezikov 
in tradicij), a vseskozi predvsem glede na merila nekega občega, splošno priznanega 
razvojnega modela, potrjenega zvečine v delih zahodnega kanona. V tej luči je bilo 
mogoče »nacionalno« književnost upodobiti kot »kultivirano«, »razvito«, na neki način 
»popolno«, predvsem pa umeščeno v kakšno spoštovano in močno nadnacionalno 
območje, denimo v zahodno civilizacijo, evropsko kulturo ipd.

Če se ozremo še na znanstvene metode in prakse slovenske primerjalne književnosti, 
postane očitno, da se ta – skupaj s francosko primerjalno šolo, ki je vplivala na njene 
začetke – še vedno drži nacionalnega modela. Ne gre samo za to, da slovenski kompa-
rativisti niso nobena izjema v tako rekoč vrojeni težnji svoje discipline, da kot temeljno 
pojmovno enoto za primerjave obravnava »nacionalne literature« (prim. Boldrini 2006: 
19). Kar je morda res značilno za »slovensko šolo« primerjalne književnosti (vendar 
spet ne samo zanjo!), je njena vztrajna praksa »nacionaliziranja« vsakršnih primerjav. 
Prav slovenska književnost, opazovana v razmerjih z drugimi nacionalnimi literaturami 
– vendar, zanimivo, predvsem z »velikimi«, s prvo ali drugo ligo Zahodnega kanona 
– in v kontekstu mednarodnih literarnih tokov, ostaja vseskozi glavno žarišče sloven-
skih primerjalnih preučevanj. Janko Kos na primer v Primerjalni zgodovini slovenske 
literature (1987) z natančnim odkrivanjem tujih vplivov na slovenska besedila od 
18. do konca 20. stoletja uspešno prikaže nacionalno literarno zgodovino kot odprto 
omrežje medliterarnih odnosov. Po drugi strani pa njegova monografi ja, posebej z 
duhovnozgodovinsko metodo v svojem ozadju, gradi še eno, čeprav drugačno »ve-
liko pripoved« nacionalnega; namesto da bi razvoj slovenskega leposlovja upodabljal 
od znotraj, denimo kot udejanjanje narodne mentalitete ali kot odraz spremenljivih 
družbenih razmer, Kosov diskurz vzpostavlja pripovedno koherenco od zunaj, s tem 
da slovenske literarne procese utemelji v občem zaporedju velikih obdobij ali smeri 
evropske (duhovne) zgodovine.

Če za konec povzamem: izkazalo se je, da je »slovenski kulturni sindrom« opis, ki 
ga je predvsem na podlagi samoopisov slovenske literature oziroma samodojemanja 
književnikov proizvedla metaliterarna refl eksija slovenskih intelektualcev. Ta je zaradi 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 15

perspektive, zožene na slovensko kulturo, spregledala, da pojavnost, na katero se je 
opis nanašal, ni izključna posebnost slovenske književnosti. Ustreznejša literarnozgo-
dovinska diagnoza družbenega položaja slovenske književnosti izhaja iz primerjalnega 
pogleda, ki pokaže, da je SKS le ena od variantnih uresničitev evropskega kulturnega 
nacionalizma. Prav iz iste ideološke matrice pa izhajata tudi nacionalna in primerjal-
na literarna zgodovina, ki sta vsaka po svoje oblikovali obzorje Pirjevca in Rupla kot 
avtorjev kritik »slovenskega kulturnega sindroma« in »prešernovske strukture«. Zara-
di pri nas prevladujočega primerjanja slovenske književnosti z evropsko in svetovno 
osrednjimi literarnimi polji – na pa z drugimi »malimi« literaturami in periferijami 
– je teza o SKS sploh lahko nastala in se utrdila kot skoraj samoumevno obče mesto 
v razpravljanju o književnosti.

LITERATURA

Benedict ANDERSON, 1998: Zamišljene skupnosti: O izvoru in širjenju nacionalizma. Prev. Alja 
Brglez Uranjek. Ljubljana: SH.

Lucia BOLDRINI, 2006: Comparative Literature in the Twenty-First Century: A View from Euro-
pe and the UK. Comparative Critical Studies 3/1–2. 13–23.

Pascale CASANOVA, 1999: La République mondiale des Lettres. Pariz: Ed. du Seuil.
David DAMROSCH, 2003: What is World Literature? Princeton, NJ: Princeton UP.
Darko DOLINAR – Marko JUVAN, ur. 2006: Writing Literary History: Selected Perspectives from 

Central Europe. Frankfurt/M. itn.: P. Lang.
Marijan DOVIĆ, 2007: Slovenski pisatelj: Razvoj vloge literarnega proizvajalca v slovenskem 

literarnem sistemu. Ljubljana: Založba ZRC.
Itamar EVEN-ZOHAR, 1990: Polysystem Studies = Poetics Today 11/1.
Orlando FIGES, 2007: Natašin ples: Kulturna zgodovina Rusije. Prev. M. Venier. Ljubljana: 

Modrijan; SH.
Stane GRANDA, 1999: Prva odločitev Slovencev za Slovenijo: Dokumenti z uvodno študijo in 

osnovnimi pojasnili. Ljubljana: Nova revija.
Jørgen Dines JOHANSEN, 2002: Literary Discourse: A Semiotic-Pragmatic Approach to Litera-

ture. Toronto itn.: U of Toronto P.
Marko JUVAN, 2001. Prešernova in Puškinova poezija o poeziji. F. Prešeren – A. S. Puškin: Ob 

200-letnici njunega rojstva. Ur. M. Javornik. Ljubljana: ZIFF. 43–71.
– – 2006: On the Fate of the »Great« Genre. Prev. Lena Lenček. V: Darko Dolinar – Marko 

Juvan, ur., 2006. 17–46.
Jernej KOPITAR, 1973: Uvod v »Slovnico slovanskega jezika na Kranjskem, Koroškem in 

Štajerskem«. Kopitar, Jernej – Matija Čop: Izbrano delo. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
7–40.

Janko KOS, 1987: Primerjalna zgodovina slovenske literature. Prva izd. Ljubljana: ZIFF; Parti-
zanska knjiga. [2. izd.. Ljubljana: Mladinska knjiga, 2001.]

Joep LEERSSEN, 2006: National Thought in Europe: A Cultural History. Amsterdam: Amsterdam 
University Press.

– – 2006a: Nationalism and the Cultivation of Culture. Nations and Nationalism 12/4. 559–578.
Fran LEVSTIK, 1954: Popotovanje iz Litije do Čateža. Zbrano delo 4. Ur. Anton Slodnjak. Ljub-

ljana: DZS. 9–35.
Franco MORETTI, 2000: Conjectures on World Literature. New Left Review 1 (januar – februar 

2000). 54–68.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Slavistična revija, letnik 56/2008, št. 1, januar–marec

– – 2003: More Conjectures. New Left Review 20 (marec – april 2003). 73–81.
Anton OCVIRK, 1936: Teorija primerjalne literarne zgodovine. Repr., Ljubljana: Partizanska 

knjiga, 1975.
Boris PATERNU, 1981: Konstituiranje slovenske poezije. Obdobje romantike v slovenskem je-

ziku, književnosti in kulturi. Ur. B. Paternu, F. Jakopin in J. Koruza. Ljubljana: Filozofska 
fakulteta. (Obdobja 2). 7–28.

Mary Ann PERKINS, 1999: Nation and Word, 1770–1850: Religious and Metaphysical Language 
in European National Consciousness. Aldershot idr.: Ashgate.

Dušan PIRJEVEC, 1978: Vprašanje o poeziji. Vprašanje naroda. Maribor: Obzorja.
Ivan PRIJATELJ, 1952: Literarna zgodovina. Izbrani eseji in razprave 1. Ur. A. Slodnjak. Ljublja-

na: Slovenska matica. 3–36.
– – 1958: Slovenska kulturnopolitična in slovstvena zgodovina 1848–1895. 3. Ljubljana: DZS.
France PREŠEREN, 1965: Zbrano delo. 1. Ur. Janko Kos. Ljubljana: DZS.
Dimitrij RUPEL, 1976: Svobodne besede (od Prešerna do Cankarja). Koper: Lipa.
Josip STRITAR, 1955: Prešeren. Zbrano delo. 6. Ur. F. Koblar. Ljubljana: DZS. 7–46.
Peter VODOPIVEC, 2005: Politične in zgodovinske tradicije v Srednji Evropi in na Balkanu (v luči 

izkušnje prve Jugoslavije). Zgodovinski časopis 59/3–4. 461–484.
– – 2006: O gospodarskih in socialnih nazorih na Slovenskem v 19. stoletju. Ljubljana: Inštitut 

za novejšo zgodovino.
– – 2006a: Od Pohlinove slovnice do samostojne države: Slovenska zgodovina od konca 18. 

stoletja do konca 20. stoletja. Ljubljana: Modrijan.

SUMMARY

Dimitrij Rupel’s sociological theory on the »Slovene cultural syndrome« (SCS) of 1976, 
as well as Dušan Pirjevc’s literary-history conception of the »Prešeren structure» (PS) of 1969, 
explain the aesthetic and ideological retardation of Slovene literature as a consequence of its 
national function, i.e., serving as a substitute for politics and ideological »superstructure« of a 
nation lacking statehood. Both theories became a common place is representing Slovene literary 
past. Although Pirjevec’s PS and Rupel’s SCS are theoretical-historical meta-descriptions of the 
role of literary discourse in Slovene society, they are themselves products of the same society. 
Both theories are a discursive reaction to the confl icts of their time, as in the midst of Titoist 
society, Pirjevec and Rupel in the discousse of their professions advocated for the autonomy 
of art, plurality of artistic and (to some extent) political fi elds, as well as for emancipation of 
the individual. The theory of SCS has been called into question, as it is derived mainly from 
the self-perception of Slovene writers and neglects the role of other types of art, as well as 
cultural, educational, and political practices, which had no lesser part in forming the national 
identity. The SCS thesis, above all, lacks a broader comparative context, which would, among 
other things, show that the metalanguage that diagnosed some type of »pathology« of Slovene 
literature was rooted in the same mentality as the literature. Based on the fi ndings of the newer 
historiography, nationalism theories, and comparative literature (Smith, Hobsbawm, Anderson, 
Thiesse, Leerssen, etc.) it turns out that SCS is not a Slovene peculiarity and pathology, but only 
one variety of European cultural nationalism. This is an explicitly trans-national discourse, which 
in the 19th c. involved many other »national« literary systems, particularly of the so-called small 
nations without statehood. Slovene national and comparative literary histories originate from 
this very ideological matrix, hence they did not only describe Slovene literature, but they also 
helped with their conceptions to establish and reproduce it as a cultural unit. While »national« 
literary history in its classical phase (Prijatelj, Kidrič) strived for the refl ection of national iden-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni … 17

tity through the canon of aesthetic accomplishments of Slovene authors, comparative literature 
scholars interpreted Slovene literature in the broader European and international context, but 
in the way that its »Sloveneness« remained its main focus and referential point (Ocvirk, Kos). 
While national literary history explained literary processes mainly with the factors of the Slovene 
national territory, comparative literary scholars based the »great narrative« about the formation 
and development of Slovene literature on the external factors, i.e., by fi nding connectedness of 
Slovene literature to the general and respected models of historical development, mostly derived 
from the Western canon. Because of the prevalent comparison with central spaces of European 
and international literature, rather than with other »small« literatures and the periphery, the thesis 
of SCS was able to emerge and proliferate as a general point.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

