@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

UDK 82.01/.09:821.163.6.09
Marko Juvan
ZRC SAZU in Filozofska fakulteta v Ljubljani

»SLOVENSKI KULTURNI SINDROM« V NACIONALNI IN PRIMERJALNI
LITERARNI ZGODOVINI!

Ruplova teorija o »slovenskem kulturnem sindromu« (SKS), podobno kot Pirjevéeva
»presernovska struktura« (PS), razlaga estetsko zavrtost slovenske knjizevnosti kot posledico
njene nacionalne funkcije — nadomesc¢anja politike in ideoloske »nadstavbe« nedrzavnega naroda.
Obe teoriji sta vprasljivi, ker sta izpeljani predvsem iz samopercepcij slovenskih literatov in
zanemarjata §irsi primerjalni kontekst: SKS ni nobena slovenska posebnost, ampak ena izmed
variantnih uresnicitev evropskega kulturnega nacionalizma. Iz iste ideoloske matrice izhajata
tudi slovenska nacionalna in primerjalna literarna zgodovina.

Rupel’s theory on the »Slovene cultural syndrome« (SCS), similarly to Pirjevec’s »Preseren
structure« (PS), explains the aesthetic retardation of Slovene literature as a consequence of its
national function, i.e., serving as a substitute for politics and ideological »superstructure« of a
nation lacking statehood. Both theories are questionable, as they are mainly derived from the
self-perception of Slovene writers, overlooking the broader comparative context. SCS is not a
Slovene peculiarity, but merely a variety of European cultural nationalism. Slovene national and
comparative literary histories derive from the same ideological matrix.

Kljuéne besede: slovenska knjizevnost, nacionalna funkcija, kulturni nacionalizem, evropske
knjizevnosti; Dusan Pirjevec, Dimitrij Rupel, France PreSeren; literarna zgodovina, primerjalna
knjizevnost

Key words: Slovene literature, national function, cultural nationalism, European literatures;
Dusan Pirjevec, Dimitrij Rupel, France Preseren; literary history, comparative literature

Uvod: geneza teze

»Slovenski kulturni sindrom, termin Dimitrija Rupla iz leta 1976, se je v sloven-
ski literarni vedi in knjizevni publicistiki uveljavil skupaj s sorodnim pojmom Dusana
Pirjevca »presernovska struktura« iz 1969. Rupel je s svojim izraznim domislekom
oznacil marksisticno obarvano tezo,

kako se je spri¢o pomanjkljivih institucijskih moznosti slovenska druzbeno-politi¢na ambi-
cija v 19. stoletju pretezno kanalizirala v literaturo: knjizevnost torej ni bila samo umetnost,
marve¢ tudi nadomestilo za politiko in vse tiste specializirane dejavnosti druzbene vrhnje
gradnje, ki jih spri¢o nesvobodnih zgodovinskih okolis¢in Slovenci nismo imeli oziroma
smo imeli premalo razvite. (Rupel 1976: zavihki)

Pirjevec, ki je s svojimi idejami o¢itno vplival na Rupla, pa je s pojmom »presernovska
struktura« opredelil histori¢no posebnost, »da se je v slovenski zgodovini poezija sama
utemeljevala kot utemeljevanje naroda« in da je »bila literatura vse do zacetka dvajse-

! Nastopno predavanje ob izvolitvi v naziv rednega profesorja Univerze v Ljubljani, 25. 10. 2007.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

2 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, §t. 1, januar—marec

tega stoletja [ ...] edini organ naSe zavesti, nasega samoutemeljevanja in legitimiranja«
(Pirjevec 1978: 58). Razlog za taksno izjemno mesto literature je tudi Pirjevec videl v
tem, da Slovenci kot narod niso imeli svoje drzave (in njenih institucij), zato naj bili
v 19. stoletju »predvsem gibanje«, in $e to zaradi politiéne podrejenosti »blokirano
ali zavrtog, tako da so se zdele »duhovne aktivnosti od znanosti do umetnosti« edini
mozni nacin za uveljavljanje taksne »velegrupe« (64-65, 68).

Navedeni koncepciji se nanasata na skoraj enako literarnozgodovinsko predstavo
o tipoloski posebnosti slovenskega leposlovja 19. in precej$njega dela 20. stoletja. Po
njej naj bi bila slovenska knjizevnost v preteklosti estetsko oziroma umetnisko zavrta,
ker da je opravljala vlogo nadomestka za manjkajoce politi¢ne, deloma tudi gospodar-
ske sile in institucije malega, nedrzavnega in tuji oblasti podrejenega naroda; s tem je
individualnost pisateljev, njihovega stila in idejnosti zrtvovala kolektivnim vrednotam.
Ce povzamem Pirjevéevo in Ruplovo razmisljanje nekoliko natanéneje: literatura,
napisana v slovenskem jeziku, je skozi celotno 19. stoletje v nastajajoCi javnosti, ki
se je vse bolj etni¢no slovensko opredeljevala, opravljala vlogo zastopanja narodnega
gibanja, dokazovala je obstoj skupnosti, imenovane »slovenski narod, in upravicevala
njene politicne zahteve po vsaj doloceni stopnji avtonomije. Rupel in Pirjevec sta iz
mnogih izjav slovenskih pisateljev, kulturnikov in politikov o¢itno sklepala, da se je
narodno ozave$¢ujoCim se izobrazenskim elitam v drugi polovici 19. stoletja zdela
najprimernejse sredstvo za vzpostavitev nacionalizirane kulture prav knjizevnost, saj
naj zanjo ne bi bila potrebna razvita institucionalna in medijska infrastruktura, ki je
narodnemu gibanju brez lastne drzave kajpada manjkala. Ker je knjizevnost v tak§nih
razmerah z mo¢jo besede nadomescala politiéno mo¢ institucij in ker je vzela nase
predstavljanje celotne »nacionalne« ideologije, je po Pirjevcu in Ruplu trpela njena
avtonomna estetska kvaliteta, umetniskost, s tem pa tudi njena razvitost, ideoloska in
estetsko-stilna diferenciranost, sporo¢ilna radikalnost, predvsem pa individualizem
njenih subjektov (junakov, avtorjev).

Obe teoriji sta se dobro prijeli v knjizevni vedi in $e bolj publicistiki, a se pri tem
stanjSali v miselni topos, udobni obrazec, ki veckrat, Se posebej po osamosvojitvi Slo-
venije, pojasnjuje nov, od tradicionalnega sluzenja narodu odvezan polozaj in vloge
leposlovja. Zato se mi za zacetek zdi potrebno, da to ob&e mesto vrnem na svoje izvorno
mesto in ga s tem tudi kriti¢no premislim.

Treba se je zavedati, da sta PirjevCeva »presernovska struktura« (PS) in Ruplov
»slovenski kulturni sindrom« (SKS) sicer poskusa znanstvenega, filozofskega in zgo-
dovinskega metaopisa vloge literarnega diskurza v slovenski druzbi, a sta oba pojma
7e sama prav tako proizvoda te druzbe. Sta temeljito izdelana diskurzivna odziva
dveh konkretnih subjektov na posebno zgodovinsko situacijo na prelomu 60. in 70.
let 20. stoletja. Najprej je treba sicer opozoriti, da se — navkljub podobnostim, ki jih
bom $e razlozil — Pirjev€eva in Ruplova teorija nedvomno razlikujeta tako v discipli-
narnem izhodi$¢u in metodi kakor tudi v podrobnostih opisanega pojava in njegovi
periodizaciji. Rupel se je pisanja o SKS lotil kot sociolog literature in kulture, ceprav
je v analiti¢cnem delu na druzboslovna orodja rad pozabljal in se raje oklepal literar-
nozgodovinskega interpretiranja slovenskega pripovednis$tva v primerjavah s tujimi
zgledi, vplivi (primerjal je na primer PreSernov Krst pri Savici z besedili Wernerja in


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 3

Mickiewicza, Stritarjev Zorin z Rousseaujevo Novo Eloizo). Pirjevec pa je k problemu
pristopil ontolosko in eksistencialno, s fenomenolosko in bitnozgodovinsko metodo,
medtem ko je sociologijo in zgodovinsko faktografijo pustil v ozadju. V nasprotju z
vladavino Ruplovega SKS, ki se razteza od PreSerna do Cankarja, Pirjevceva PS ne
doloc¢a kakega obdobja v njegovi celotnosti, ceprav naj bi prevladovala v desetletjih
od Stritarjeve kanonizacije PreSerna do moderne. PS izginja, ko se v umetniSkem polju
razzivi razli¢nost, diferenciacija, ponovno pa vznika vsakic, ko se v kulturi okrepijo
sile totalizacije in poenotenja (denimo med drugo svetovno vojno in v »stalinizmu«
po njej). Podobno kot Rupel tudi Pirjevec sicer ugotavlja, da »monolitna, enosmerna,
enotnostna in totalitarna struktura« narodnega gibanja, ki si podreja literaturo za svoj
»instrument, tej v imenu kolektivnosti postavlja meje, zavira njen avtonomen razvoj
in onemogoca razmah »skrajnosti« (Pirjevec 1978: 66—71). Toda v nasprotju z njim
ne dokazuje, da bi bila zaradi nacionalnih funkcij ze kar avtomati¢no estetsko priza-
deta, pomensko poenostavljena tudi vsa poglavitna besedila slovenske klasike, tako
da obticijo v nekaksnih vicah med popolnim kolektivizmom mitologije in pristnim,
nezavrtim individualizmom razvitega leposlovja oziroma »umetnostne produkcije kot
takSne« (prim. Rupel 1976: 429). PesniSka beseda, kakr$na je PreSernova, je po Pirjev-
cu »vse in ni¢« (Pirjevec 1978: 63) — v njej se ontolosko razkriva groza nica, ranljiva
odprtost bivanja, po drugi strani pa literatura zastopa »vse«, tako da je »poezija [...]
edina samozavest slovenskega naroda«, se pravi temelj njegove subjektivitete in njegova
PreSernovih Poezij: »Tale je ustvarila slovenski narod.« (Pirjevec 1978: 56) Omenjena
dvojnost je po Pirjevcu o€itno odvisna bolj od posebnega sprejemanja pesnistva kakor
od literature same: po njegovem je zato treba nacionalno »mitizirane« tekste in avtorje
brati na novo, izven kanoniziranih shem njihove uporabe.

Toda ne glede na medsebojne razlike sta oba avtorja izsla iz iste druzbene situacije, v
njej sta zavzemala skoraj enako staliSce, oba sta ga premislila in interpretirala z vrnitvijo
v zgodovino in oba sta preteklost svoje sedanjosti skoraj identi¢no opisala; pri tem so
njun zorni kot in zgodovinsko pripoved motivirale skupne intence — s teoretsko in zgo-
dovinopisno govorico poseéi v zavest o aktualnem Zivljenjskem svetu. Slo je za pozna
60. in 70. leta 20. stoletja, ko sta Pirjevec in Rupel, kot intelektualca in predstavnika
kritiéne humanisticne elite, zlasti ob izzivalnih nastopih neoavantgard in modernizma
izkusila dramati¢ne konflikte: na eni strani partijska hegemonija, njena nihajoca — zdaj
»liberalno« razrahljana, zdaj totalitarno zategnjena — teznja po obvladovanju in politi¢ni
instrumentalizaciji kulturne in literarno-umetniske produkcije, na drugi strani pa tokovi
moderne estetske in (v omejenem obsegu) tudi ideolosko-politi¢ne pluralizacije, ki so
se morali soocati ne samo s komunisticnimi omejitvami, ampak tudi z veliko daljSo
dediscino estetske konzervativnosti in nazorske zaprtosti na Slovenskem.

Turbulence v kulturnem Zzivljenju na prehodu iz t. i. Kav¢icevega liberalizma v
obdobje krepitve ideoloske enotnosti, popularno imenovano »svincena sedemdese-
ta« (o tem prim. Vodopivec 2006a: 441463, zlasti 448—-449), sta Rupel in Pirjevec v
omenjenih spisih percipirala kot prevladovanje kolektivnosti (tj. splos$no sprejetih, v
kolektivisti¢no ideologijo uvezenih vrednot) nad individualnostjo, svobodo in odprto
eksistenco posameznika. Taksno dojetje sta skusala v svojih spisih zgodovinsko razloziti


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

4 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, §t. 1, januar—marec

s pogledom nazaj, v 19. stoletje, da bi pokazala, kdaj in kako se je oblikovalo taksno
razmerje do literature, ki leposlovje presoja v lu¢i primernosti kolektivnim interesom
»druzbe«, »naroda«, »delavskega razreda«. V zaledju njunih zgodovinskih tolmacenj je
mogoce razbrati namero, da bi s svojimi spisi upravicila tedaj aktualne in skandalozne
neoavantgarde (Katalog, OHO, Svetinovo Slovensko apokalipso), predvsem pa podprla
procese modernizacije, funkcijske ¢lenitve druzbe in demokrati¢nega uveljavljanja idej-
no-stilnih razlik. Z drugimi besedami: kot opazovalca druzbene konfliktnosti svojega
Casa sta prek svojih literarnozgodovinskih pripovedi posegla nazaj vanj, tako da sta
se v jeziku svojih strok zavzela za avtonomijo umetnosti, pluralizem umetniskega in
politi¢nega polja ter emancipacijo posameznika. To ne preseneca, kajti oba avtorja
sta bila vseskozi $e kako dejavna tudi na literarnem polju — Pirjevec kot karizmati¢ni
filozofski in teoretski navdihovalec moderne literature (zlasti s fenomenolo§ko apolo-
gijo avtonomije umetniskih svetov, podlozeno z eksistencialno refleksijo modernega
subjekta in njegovega razmerja do ideologije), Rupel pa kot kritik, publicist in pisatel;
satiricno-metafikcijske proze in moderne, »ludisti¢ne« dramatike.

»Sindrom« med literaturo in metaliteraturo

Preden na kratko predstavim svoje kriticne pomisleke o PS in SKS, bi rad $e neko-
liko bolje pokazal, kako mnogosmeren je obtok kulturnih predstav in pomenov: krozijo
iz enega diskurza v drugega, prestopajo iz enega zgodovinskega obzorja v drugo. Tudi
iz knjizevnosti v literarno zgodovino. Tak§no medbesedilnost in meddiskurzivnost poj-
movanj je mogoce ponazoriti ravno ob PS in SKS. Pirjevceva in deloma tudi Ruplova
teorija namre¢ v znanstvenem metadiskurzu nadgrajujeta ideje, ki so izsle Stritarjeve
esejisticne kanonizacije PreSernovega pesniskega osmisljanja vloge pesnistva v domaci
druzbi, kakor tudi iz mnogih programskih izjav slovenskih pisateljev 19. stoletja. To-
vrstni literarni samoopisi in samopercepcije knjizevnikov so ze vsaj trideset let pred
Pirjevcem privedli do Prijateljeve sinteticne /iterarnozgodovinske ugotovitve o sloven-
ski literaturi kot nadomestku politi¢nih institucij naroda:

Umetnost kot taka ji [»mladoslovenski« literaturi, op. M. J.] ni bila glavno vodilo, ampak
vzpostavitev naroda kot takega, osamosvojitev naroda vsaj v kraljestvu dusevnosti v nado-
mestilo za pomanjkanje politi¢ne in drzavne samostojnosti. Problem malega naroda je bil ze
takrat in je ostal do danes problem tudi nase literature ... (Prijatelj 1958: 31)

Kako so torej stare literarne samopercepcije o nacionalnem poslanstvu literature
mutirale v sodobne teoretske in zgodovinske koncepcije? Ali torej morda Ze Preseren
boleha za SKS? So Presernova dela ze tudi PS? Rupel z nekam samovoljno poenosta-
vljeno interpretacijo Krsta pri Savici kot zgodbe o konvertitstvu in prilagoditvi vtakne
Preserna v to shematiko (Rupel 1976: 173—193), Pirjevec pa pokaze, da se »presernovska
struktura« iz struktur PreSernove poezije razrase Sele potem, ko pesnik svojo osebno,
socialno in pesnisko eksistenco ze Zrtvuje poeziji (in je posledi¢no obsojen na ne-
razumevanje provincialne kranjske mes¢anske druzbe ter na Zivotarjenje zunaj njenih
kalupov) in je njegova »sakralizirana Zrtev« sprejeta v aktu postumne »rehabilitacije«
in reinterpretacije njegovega dela kot narodnega simbola (Pirjevec 1978: 59-63).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 5

Kot je veckrat poudarjal Boris Paternu (npr. 1981: 20-23), je PreSernova poezija
— v nasprotju z zahtevami vplivnih sonarodnjakov po poucnosti, verski vzgojnosti in
etnicnem kultiviranju »ljudstva« — izhajala iz radikalno individualistinega polozaja,
iz skrajno odprtih, nezavarovanih leg, pogosto na robu ni¢a, absurda.? S tak$ne per-
spektive pa si Presernov problemati¢ni subjekt vendarle zamislja ali namislja narod,
»Slovens’no«, in to izjemoma, v idealni projekciji, celo kot pomirjeno, spravljeno,
harmoni¢no celoto, kakr$no so sicer v drugi polovici 19. stoletja — po Ruplovih analizah
— skusale upodobiti mnoge prozne pripovedi. Kako se v njegovih pesniskih besedilih
strategije porajajoCega se nacionalizma in javnega besednega delovanja prepletejo z
individualisti¢no perspektivo in s sfero zasebnosti, pokaze ze magistrale Sonetmega ven-
ca (1834) s svojimi raznosmernimi krizanji subjektov, namer, naslovljencev in pripad-
nosti: »Poet tvoj nov Slovencam venec vije, / Ran mojih bo spomin in #voje hvale [ ...]«.
(Preseren 1965: 151, poudaril M. J.) Poezija v slovens¢ini, ki je namenjena nemsko
govoreci nagovorjenki Juliji Primic, posredno pa »namisljeni skupnosti« Slovencev,
izvira iz ljubezenske ranjenosti pesnika kot posameznika. Ceprav pri »Freigeistu«
Presernu zlahka najdemo $e mnogo odprtih, individualisti¢no izostrenih in ambivalent-
nih izpovednih poloZajev, ki se ne podrejajo nacionalistini doxi (ta se je pravzaprav
zaCela mocneje vsiljevati pisateljem Sele v pomarénem obdobju), pa je pesnik — Ce
parafraziram Pirjevca — v nekaterih svojih klju¢nih besedilih poezijo sam utemeljil kot
utemeljevanje naroda: pesniStvo je mitologiziral tako, da je romanti¢ni kult pesnika in
umetnosti osvetljeval z ideologijo sodobnega nacionalizma kot sekularizirane religije.’

V Sonetnem vencu Preseren v estetiko poezije vnasa politiko nacionalnozgodovin-
skega pogleda in z njo retrospektivno tolmaci razloge za zaostale umetnisko-kulturne
razmere, ki so hromile njegov pesniski polet. V osmem sonetu (» Viharjov jeznih mrzle
domacije«) jih interpretira z elegi¢no zgodovinsko pripovedjo o politi¢ni in kulturni
usodi svojega naroda po propadu srednjeveske drzavnosti: retorika te pesmi namiguje
na razkroj kolektivnega spomina, politicno nemo¢, odvisnost in podrejenost zunanjim
silam, na notranjo, tudi socialno sprtost, predvsem pa na pomanjkanje ideoloske 0zi-
roma duhovne povezanosti in na odsotnost kulturnega kanona, ki bi »budil« narodni
spomin in zavest (PreSeren 1965: 144). Ne glede na svojo literarno bilingvalnost si je
Preseren pesnisko identiteto vendarle utemeljeval v pripadnosti narodu, ki mu je sam
Sele pomagal »nastajati«. PreSernova turobna freska slovenske nacionalne preteklosti*
—epsko jo je razvil Se v Krstu pri Savici — je mo¢no zaznamovala zgodovinsko imagi-

2 Pesnik je marsikaj napisal tudi v povsem drugacnih, a prav tako individualisti¢no radikalnih na¢inih;
Ce se lahko izrazim anahronisti¢no, je kot boem in kulturnopoliti¢ni satirik veckrat prekoracil meje tedanje
»politicne korektnosti« in mescanske etikete.

3 O evropsko raz§irjenem pojmovanju pesnikov kot prerokov, ki z mo¢jo umetniske vizije in genialnosti
razodevajo visjo resnico in vodijo narod, gl. Perkins 1999: 131-142.

*V svojem podobju je mestoma presenetljivo podobna zgodovinski sliki o drzavno-verski usodi Slovanov
in njihovega jezika, ki jo lahko preberemo v Kopitarjevem uvodu v Grammatik der slavischen Sprache in
Krain, Kdrnten und Steyermark (1808): »Prava nesreca za slovanski narod in za njegov lepi jezik je bila in
je gotovo v tem, da so miroljubne poljedelce, ki so se zavedali svoje nedolznosti in pri tem pozabili misliti
naprej na primere vojne, podjarmili na jugu Madzari in Turki, na zahodu Nemci in na vzhodu Mongoli—|...]
Tako so prisli za lepo Cirilovo jutranjo zarjo dolgi, uniujo¢i viharjil« (Kopitar 1973: 16—-17. Poudarki so
Kopitarjevi.) Tudi tak§na ujemanja med predstavnostjo filologa Kopitarja in poeta Preserna opozarjajo, kako
zavajajoce je v literarni zgodovini opiranje na miti¢no delitev pozitivnih in negativnih kulturnih junakov.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

6 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, §t. 1, januar—marec

nacijo na Slovenskem, tako v knjizevnosti kakor v popularni kulturi in znanosti. Pripo-
vedovanje o izgubi samostojnosti je nasploh tipi¢na, iz miti¢ne govorice in bibli¢nega
imaginarija izvoljenega ljudstva pregnetena upodobitev, ki je tudi drugje po Evropi
z mocjo fikcije kar klicala k ponovni obuditvi, vstajenju ali (narodnem) »prerodu«
nekdanje drzavnosti (prim. Perkins 1999: XIV, 155-156, 181-183).> V Presernovo
sonetno pesnitev je slika zgodovinske katastrofe uvedena tudi kot ozadje, na katerem
zazari utopi¢na vizija narodotvornosti pesnistva in odreseniski lik »nacionalnega pe-
snika«, ki ga v duhu romanti¢nega klasicizma metaforizira mit Orfeja.

V »Orfejevem sonetu« se medbesedilno prelivajo kategorije miticnega, pesniskega
in politi¢nega diskurza:

Obdajale so utrjene jih skale,

ko nekdaj Orfejovih strun glasove,
ki so jim ljudstva Tracije surove
krog Hema, Rodope bile se vdale.

De bi nebesa milost nam skazale!
otajat’ Kranja nasega sinove,

njih in Slovencov vseh okrog rodove,
z doma¢mi pesmam’ Orfeja poslale!

De bi nam stca vnel za Cast dezele,
med nami potolazil razprtije,
in spet zedinil rod Slovens’ne cele!

De b’ od sladkote njega poezije
potihnil ves prepir, bile vesele
viharjov jeznih mrzle domacije. (Preseren 1965: 143)

Preseren je miti¢nega pevca Orfeja romanti¢no preobrazil v simbol za mo¢ pesniske
govorice, ki je zmozZna spraviti in zdruziti narod. Simbol upodablja tipi¢no idejo iz
repertoarja kulturnega nacionalizma — literatura je tista, ki kot vodilna sila kultiviranja
(Bildung) imaginativno vzpostavlja, upravi¢uje in simbolno povezuje obCestvo naroda.®
Verz »in spet zedinil rod Slovens 'ne cele« iz te poetizirane mitologije zastrli kot ko-
maj prikrita politi¢na izjava, ideolosko najstvo. Formulacije, ki so podobne nekaterim
PreSernovim verzom, je leta 1848 v maréni revoluciji povzel program slovenskega
narodnega gibanja — v prvi tocki deklaracije slovenskega zbora na Dunaju o »zedinje-
ni Sloveniji« (20. aprila 1848) beremo tole zahtevo, ki je sprozila val peticij po celi
Sloveniji: »Da se politisko razkropljeni narod Slovencov na Kranjskim, Stajerskim,
Primorskim in Koroskim kakor jeden narod v eno kraljestvo z imenam ‘Slovenija’ze-
dini, in da ima za-se svoj dezelni zbor« (nav. po Granda 1999: 72, moji poudarki ).

* Taksno vlogo je denimo August Wilhelm Schlegel okoli leta 1810 nalozil nemski zgodovinski drami:
videl jo je kot zrcalo, ki osramo¢enim Nemcem kaze, kaksni so bili neko¢ in kak$ni morajo ponovno postati
(Perkins 1999: 73). Figura »zrcala naroda« je, kot bomo videli, izpri¢ana tudi v slovenski razli¢ici diskurza
kulturnega nacionalizma.

¢ O Herderjevem pojmovanju Bildung kot napredujo¢e duhovne rasti, samospoznavanja, humanizacije
in kultiviranja ¢lovestva oziroma vsakega naroda posebej, ki so ga v romanti¢ni dobi povzeli zlasti tako, da
so narod identificirali z njemu lastno kulturo, prim. Perkins 1999: 92-93, 123.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 7

Nastavke za oblikovanje podobe in vloge »nacionalnega pesnika,’ ki vsekakor sodi
v obmocje PS in SKS, je potemtakem oblikoval Ze PreSeren sam v svoji avtotematski
poeziji. PreSernovo samopodobo iz Sonetnega venca je v lik sakraliziranega genija,
primerljivega z najvecjimi imeni evropskega literarnega kanona, ustoli¢il kritik Josip
Stritar v eseju o Presernu, ki je spremil novi natis Poezij v prvem (in edinem) zvezku
zbirke Klasje (1866), zamisljene kot temelj klasike nacionalne literature (Stritar 1955:
7-46). S citatom iz Sonetnega venca je Stritar uresni¢itev PreSernove zelje po Orfeju
»z domacimi pesmami« izrecno prepoznal v samem Presernu (18); iz njega je naredil
najvecjega, od celotnega »omikanega naroda« Ca$¢enega pesnika, prek katerega v
znadilni romantiéno mesianisticni maniri preseva lik Odresenika, svecenika presezne
Lepote, posrednika med bozjim in posvetnim, mucenca, ki s svojo zivljenjsko zrtvijo
pesnisko utemeljuje narodno gibanje (prim. Stritar 1955: 27). Ravno ob Stritarjevem
esejiziranju PreSernove pesniske samopodobe je Pirjevec izoblikoval svojo literar-
nozgodovinsko koncepcijo »presernovske strukture«. Ce gre v tem primeru za kaksen
sindrom, bi lahko govorili kve¢jemu o sindromu motnje distance med znanostjo in
njenim predmetom: literarna zgodovina o€itno posvaja samopercepcije in samoupo-
dobitve tistih izbranih knjizevnikov, ki ji je v preteklosti sama pomagala kanonizirati.
Je torej literarna zgodovina formacija znotraj dolgega trajanja iste mentalitete, ki je v
prej$njem stoletju doloc¢ala literaturo?®

»Sindrom« med domom in svetom

Diagnoza »slovenskega kulturnega sindroma« kot nekaksne patologije slovenske
knjizevnosti je, kolikor lahko presodim, vsaj pretirana, ¢e ne zgresena. Razlogi, ki
govorijo proti njej, so po mojem vsaj Stirje:

1. Slovenska knjizevnost ni bila edino sredstvo za oblikovanje nacionalne identitete niti
v 19. stoletju, kaj Sele v dvajsetem. Na nacionalno noto so igrale tudi druge umet-
nosti, zlasti gledali&e, glasba in slikarstvo. Casopisje je utrjevalo enotno jezikovno
normo — zanjo so zasluzni slovnicarji — in v javni diskurz infiltriralo »slovenskost«
kot temo, sklop problemov in predstav, posebej zavest o nacionalnem prostoru.
»Narod« je tako v javnosti postal koordinatni sistem razmisljanja in presojanja o
vsakrsnih receh, na kar je opozarjal ze epitet »slovenski«, ki se je mnozil v imenih
casopisov, casnikov in almanahov. Ni¢ manj od pisateljev za proizvajanje in repro-
dukcijo »narodne zavesti« — zlasti njenih podlag v kolektivnem spominu — niso bili
zasluzni etnologi, filologi, zgodovinarji, narodno zavedni duhovniki, izdajatelji starih
dokumentov, govorniki na taborih in drugi politi¢ni »prvaki«, da o Solnikih, sestav-

7O figuri »nacionalnega pesnika« kot pojavu evropske romantike gl. Leerssen 2006: 116-118.

8 Kanonizirana osebnost »nacionalnega pesnika« je sicer ze precej pred Pirjevecem in Ruplom, v dobi
moderne, dobila sekularno, posodobljeno dopolnilo v figuri pisateljskega intelektualca, kakrsen je bil Ivan
Cankar: izobrazenega, od sprotne politike neodvisnega ves¢aka peresa, ki ¢uti dolznost, da se v javnosti kot
individualizirana moralna vest kolektiva opredeljuje do klju¢nih druzbenih problemov. V niz tak$nih inte-
lektualcev, ki so posebno tezo dobili zlasti kot kritiki partijske oblasti po letu 1945, se uvrs¢ata tudi Pirjevec
in Rupel. S tezama o SKS in PS sta torej ne nazadnje tudi zgodovinsko legitimizirala pomen razumnistva
za oblikovanje in razvoj slovenske druzbe.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

8 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, §t. 1, januar—marec

ljavcih beril in drugih izobrazencih v drzavnih in svobodnih poklicih ne govorim.’

2. Ze Pirjevec je namignil (prim. 1978: 77), da je bil velik del literarne produkcije,
zlasti poljudne in lahke, do iskanja lepote kot projekta narodne metafizike precej
ravnodusen. Trivialna literatura je raje sledila drugim ciljem (zabavnim, vzgoj-
nim, naboznim, pou¢nim ipd.) in ni bila pripravljena igrati vloge »sakralizirane
Zrtve«.

3. Estetske zavrtosti mnogih slovenskih leposlovnih besedil, ki jih je z evropsko
klasiko primerjal Rupel, ne moremo pripisati zgolj na rovas njihove nacionalne,
kolektivne funkcije. Strukturno poenostavljanje je tudi drugod po svetu teznja,
vpisana v prevladujoce tipe prenosov repertoarjev iz enega literarnega sistema v
drugo literaturo (Even-Zohar 1990: 21-22). K omenjenemu ob¢emu vzorcu je na
Slovenskem — do moderne, ko se na$ prostor za¢ne izraziteje odpirati v svet — pri-
spevala tudi realnost kulturnega in literarnega zivljenja pisateljev in bralcev: §lo je
pac za eno od habsburskih provinc brez velikih mestnih srediS¢, slab in neazuren
pretok informacij pa je botroval tudi zozitvi obzorja in manjsi sprejemljivosti za
razlike. Na blazenje estetsko-idejne radikalnosti so najbrz vplivale tudi tradicionalne
podezelske mentalitete (rodovne, druzinske in verske), kakor tudi kulturna domi-
nantnost katolicizma in sistemati¢na vzgoja lojalnosti v avstrijskem Solstvu, zaradi
Cesar je slovensko druzbeno Zivljenje tezko prenasalo individualizem, ekstreme in
razli¢nosti (o tem prim. Vodopivec 2005: 462—468; 2006: 11-27);

4. Predvsem pa to, da knjizevnost deluje kot medij za oblikovanje nacionalne iden-
titete, ni nobena slovenska posebnost, ampak lastnost mnogih drugih evropskih
knjizevnosti od konca 18. stoletja naprej. Prav tega dejstva se je doslej slovenska
literarna veda premalo zavedala, ker je bila pri diagnosticiranju »sindroma« preve¢
avtarkicna in je zanemarjala primerjavo z ideologijami in praksami zgodovinsko
sorodnih literarnih sistemov v Evropi.!? Kulturni sindrom torej ni samo slovenski.
Pirjevec in Rupel sta kot znanstvenika sicer opazovala slovensko literaturo od zunaj,
toda kot intelektualca sta ostala znotraj slovenske kulture, ne da bi svoj zorni kot pri
razvijanju teorij res premislila. Oba sta bila tudi primerjalna literarna zgodovinarja,
a PS in SKS nista znala ujeti v primerjalne objektive.!

? Kot ugotavlja Peter Vodopivec, je slovenskemu narodu in narodnemu gibanju — katerega »glavna
socialna osnova [...] so bili res kmetje, njegovi voditelji in glasniki [pa] so bili lai¢ni izobrazenci in delno
duhovniki« (Vodopivec 2006: 16—-17) — Se vse do prve svetovne vojne manjkalo gospodarsko mescanstvo;
vendar to po njegovem $e »ne pomeni, da je bil slovenski narod le plod dela pesnikov in pisateljev in so
se Slovenci kot narod utemeljili samo z jezikom in knjizevno kulturo«; slovenska nacionalna politika in
oblikovanje moderne narodne zavesti je bila v rokah izobrazenstva (Bildungsbiirgertum), tj. »ljudi, ki so
svoj status in polozaj dosegli [...] z izobrazbo, saj so zasedali razli¢na uradniska mesta, pripadali raznim
svobodnim poklicem ali opravljali razne, predvsem z izobrazbo povezane naloge« (nav. d.: 13—15).

1 Na to, da SKS ni slovenska posebnost, sem sicer Ze pred leti opozarjal tudi sam (npr. Juvan 2001:
56-61); SKS je nedavno prav tako problematiziral moj doktorand Marijan Dovi¢ (2007: 272-279), ki je
domnevno zgolj slovensko simptomatiko s pomoc¢jo Neubauerja in Cornis-Popeja prepoznaval Se drugod
v srednji in vzhodni Evropi.

! Rupel je na zacetku svoje knjige napovedal, da bo slovenski polozaj literature primerjal s situacijami
drugod po Evropi, vendar je na obljubo o¢itno pozabil in je primerjal le slovenska leposlovna besedila s
kanoniziranimi evropskimi teksti. Pirjevec pa je slovensko zgodovino PS postavljal v evropski kontekst
na nacin obce literarne vede (»presernovsko strukturo« je denimo uvrséal v tradicijo platonizma, ki je v


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(0. ®

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 9

Po nizu novejsih kulturnozgodovinskih raziskav evropskih in ostalih nacionalizmov
(Ernest Gellner, Eric Hobsbawm, Benedict Anderson, Anthony D. Smith, Anne-Marie
Thiesse idr.) lahko danes za zanesljivo izhodis¢e sprejmemo povzemajoco ugotovitev
komparativista Joepa Leerssena, da je nacionalizem internacionalen pojav in da se je
tako kot epidemije Siril prek drzavnih, jezikovnih ali etni¢nih mej (prim. Leerssen 2006:
19-20).'2 Leerssen v knjigi National Thought in Europe (2006) pripoveduje, da se je
nacionalizem v svoji moderni obliki pojavil konec 18. stoletja, s filozofsko in politicno
nadgraditvijo tradicionalnih oblik etni¢ne zavesti, kakr$ne so bile od antike naprej
miticne, etnocentri¢ne predstave o eksoti¢nih tujcih ali mejnih barbarih, v srednjem
in novem veku pa razni etni¢ni stereotipi, shemati¢ne klasifikacije narodnih znacajev,
dezelno domoljubje, pripadnost mestu, dinasti¢na zvestoba in podobno. Razsvetljenska
filozofija demokrati¢nega drzavljanstva, ki je navdihnila francosko revolucijo 1789, je
po Leerssenu drzavno suverenost utemeljevala v ljudstvu in individualnih svobos¢inah
vseh, ne le socialnih privilegirancev visokega stanu; izraz »ljudstvo« je ze od srede 18.
stoletja marsikje zacela nadomescati beseda »nacija«. Pojme o znacilnostih taksnega
»naroda« oziroma »ljudstva« je s svojimi predstavitvami in sodbami oblikovala zlasti
javna sfera (prek gledalis¢, kavarn, shajaliS¢, predvsem pa periodi¢nega tiska), ki se
je razvijala od konca 17. stoletja naprej in, kot bomo $e videli, ljudskim jezikom dala
vlogo javne dobrine in integracijskega dejavnika. Tak$ne podlage modernega naciona-
lizma sta, kot razlaga Leerssen, intelektualno osmislila zlasti romanti¢no idealisti¢na,
kvazireligiozna predstava o narodu kot duhovnem bistvu skupinske istovetnosti, Se pred
njo pa Herderjeva apologija jezikovno-kulturne razli¢nosti Evrope. Z njo je nemski
filozof humanizem utemeljil v relativizmu, v nacelni enakopravnosti kultur in jezikov
evropskih ljudstev; prav jeziki in kulture so po Herderju poglavitni dejavniki, ki indivi-
dualizirajo narode, jim omogocajo samozavedanje in s tem samobitnost. Pod vplivom
odpora do Napoleonovih osvajanj Evrope sta pri genezi modernega nacionalizma stopila
v igro $e geopolitika, po kateri naj bi narodu nujno pripadalo tudi dolo¢eno ozemlje,
in teznja po politi¢ni institucionalizaciji naroda v samostojno drzavo. Izoblikovala se
je moderna nacionalisti¢na »matrica«: narod — ljudstvo — jezik — kultura — zgodovina
— ozemlje — drzava. Nacionalizem je skozi 19. stoletja kot intelektualna, kulturna in
politi¢na pandemija osvojil in si druzbeno-politi¢no podredil celotno evropsko semio-
sfero, v skrajnejsih oblikah pa je e veckrat izbruhnil tudi v 20. stoletju. V »od¢aranem«
mescanskem svetu 19. stoletja je dobival vlogo posvetne religije, o Cemer prica nje-

totalitarnih rezimih evropskega Vzhoda idejam literature pripisoval §ir$i druzbeni pomen, a jih zato tudi
nadzoroval in omejeval, medtem ko naj bi demokrati¢ni Zahod, kjer je pesnistvo svobodno, a druzbeno manj
pomembno, temeljil na aristotelizmu; Pirjevec 1978: 38-54); ni se loteval empiri¢ne primerjalne literarne
zgodovine, ki bi preucila funkcioniranje literature v kulturnih okoljih, ki so slovenskemu podobna ali pa so
bila z njim zgodovinsko povezana.

12 Mary Ann Perkins v tem duhu piSe o »jeziku nacionalizma« kot »vrsti prepoznavnega zdruzujocega
diskurza med intelektualci« iz raznih jezikovnih okolij in kot govorici, ki reciklira skupne in pogosto reli-
giozno konotirane izraze, alegorije, simbole, teme in motive (Perkins 1999: X VI, 4); Benedict Anderson pa
v svoji odmevni knjigi Imagined Communities (1983), ki utemeljuje navezavo nacionalne zavesti na tiskane
medije, omenja, kako so se prek ¢asopisja razna gibanja za neodvisnost internacionalizirala, se spreminjala
v »’koncepte’, ‘modele’ in ze kar ‘matrice’«, ki so jih z nekak$nim intelektualnim »piratstvom« sprejemali
v §tevilnih drugih okoljih (Anderson 1998: 93-94).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

10 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, $t. 1, januar—marec

gova nadnarodna govorica, ki je svoje predstave, pojme, podobe in etos v veliki meri
povzemala in preoblikovala iz judovsko-kr$¢anskega izrocila, temeljecega na svetosti
logosa, Besede (prim. Perkins 1999: xiv, 4 et passim; Anderson 1998: 18-20).

Tudi sam po zgledu Andersona (1998: 93-94) in Leerssena (2006a: 571-572)
razumem evropske nacionalizme kot transnacionalni diskurz, ki je oblikoval neko
matrico predstav, topik, ciljev in strategij delovanja (kot primer naj omenim med-
sebojno oponasanje »mladih« nacionalnih gibanj: Mlada Italija, Mlada Nemcija,
Milada Ceska, mladoslovenci). Ta matrica je bila vseskozi zelo gibljiva in svojemu
metafizicnemu izgledu navkljub stvarna, prilagodljiva. 1z nje je vsakdo izbral tista
miselna in akcijska orodja, ki so se zdela primerna konkretnim druzbenim razmeram.
»Centralisti¢ni nacionalizem, kakor ga oznacuje Leerssen (2006: 135, 137-144), se
je tako lahko oprl na lastne drzavne, upravne, Solske in druge drzavne ustanove (pri-
mer Francije). »Separatisticni nacionalizem« (Leerssen 2006: 135136, 159-169), ki
si je prizadeval doseci vsaj neko stopnjo kulturno-politine avtonomije, pa je moral
za Siritev skoraj istovetnega imaginarija »naroda« razvijati vzporedne medije, usta-
nove ali pa si prizadevati za nekaksen dolgi pohod skozi institucije drzave, v kateri
je taksna etnija pri¢enjala razpoznavati svojo eksistenco (taksni so primeri Slovenije,
Ceske, Finske, Bolgarije itn.). Nemci, ki so v prvi polovici 19. stoletja trpeli za kom-
pleksom, da nimajo enotne drzave, so s prilagoditvijo nacionalisti¢ne matrice izdelali
koncepcijo »kulturnega naroda« (Kulturnation), ki naj bi se v nasprotju z »drzavnim
narodom, utemeljeval predvsem v posebnosti maternega jezika, v skupnih spominih
na zgodovinsko izku$njo, predvsem pa v raznih kulturnih oblikah — od umetnosti do
znanosti (Leerssen 2006: 146—147).

Prav ta verzija je bila klju¢na za varianto ideoloskega repertoarja, ki jo oznacuje
pojem »kulturni nacionalizem« (Leerssen 2006a) in ki je najmocneje vplivala tako na
Nemce kakor tudi na Slovence in druge »nedrzavne« narode zahodne (Irce), severne
(Fince, Norvezane), srednje in jugo-vzhodne Evrope (Cehe, Slovake, Hrvate, Bolgare,
Grke itn.). Toda tudi veliki, »drzavni« in celo imperialni narodi nikakor niso bili imuni
nanj, o emer prica vsaj Figesov Natasin ples (2007: 9—16): ruske elite, ki jih je Peter
Veliki umetno evropeiziral, so si pozneje prizadevale znova odkriti svojo »ruskost«
prav prek literature, umetnosti, glasbe in obujanja domace folklore. V »kulturnem
nacionalizmu« je torej izstopala vloga jezika, pa tudi ljudskih izrocil, kolektivnega
spomina, literature, kulture, umetnosti in znanosti kot poglavitnih — pravzaprav dozde-
vno edino moznih — dejavnikov, ki med ljudstvom prek procesa kultiviranja (Bildung)
oblikujejo in vzdrzujejo narodno samozavedanje, nacionalno identiteto pa izkazujejo
$e v medetni¢nih oziroma meddrzavnih razmerjih."* Ta ideologija je v povezavi z »na-
cionalno romantiko« gojila historisti¢ni kult srednjeveske preteklosti (z Ze omenjeno
zgodbo o izgubljeni veli¢ini vred) in folklore kot zgodovinskih izvorov slehernega

13 Benedict Anderson je v svojem prikazu zacetkov nacionalne zavesti nekoliko enostransko poudaril
vlogo praks, ki se osredotocajo na jezik; mednje sodijo: filoloska skrb za enotnost in standardizacijo jezika,
primerjalno jezikoslovna metoda kot pot v spoznavanje relativizma kultur (tj. nacionalnih posebnosti in
razlik), predvsem pa uveljavljanje knjiznih jezikov v javnosti, zlasti v mnozi¢nih tiskanih medijih, upravi,
uradovanju in Solstvu; prek taksnih jezikovnih kanalov in s porastom bralstva so nastala »unificirana polja
izmenjave in komunikacije«, prostorsko in socialno razprseni ljudje »so se skozi tisk in papir zblizali«,
zacutili skupen jezikovni in problemski prostor (Anderson 1998: 47-57, 79-95).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 11

naroda. V tak§nem obzorju so se iskali, izdajali in celo ponarejali stari rokopisi, pisale
so se zgodovinske drame, epi in romani, v neogotskem slogu so se gradile katedrale
in parlamenti, zbiralo se je »ljudsko blago«, folklorizacija pa se je §irila v pesnistvu,
glasbi, plesih in oblacilni kulturi. Nosilci kulturnega nacionalizma so bile v glavnem
izobrazenske in umetniske elite v svobodnih in akademskih poklicih: pisatelji, zlasti t.
i. »nacionalni pesniki«,'* umetniki, novinarji, duhovniki, slovni¢arji, folkloristi, zgo-
dovinarji, etnologi, muzealci — a tudi literarni zgodovinarji.

Ravno kulturni nacionalizem je potemtakem tisti splosni kontekst, v katerega se
umesca ne samo opisana simptomatika »slovenskega kulturnega sindroma« v slo-
venski knjizevnosti (s kultom jezika, poudarjanjem »narodotvornosti« leposlovja, z
mitizacijo pesnikov kot narodnih prerokov in voditeljev, invencijami zgodovinskih
izvorov ipd.)," temvec vsaj toliko tudi formacija slovenske nacionalne in primerjalne
literarne zgodovine.

Nacionalna in primerjalna literarna zgodovina v »sindromu«

Zdaj je torej treba perspektivo zasukati od »pacienta« k »terapevtu«, od literature k
disciplini, ki se z njo ukvarja. Tako nacionalna literarna zgodovina kakor njena mlajsa
sestrska stroka, primerjalna knjizevnost, nista samo opazovalki polja, ki ga opisujeta,
ampak sta s svojim diskurzom in institucionalnim delovanjem odlocilno prispevali h
kognitivnemu oblikovanju svojega predmeta, tj. k mentalnemu zarisovanju mej enote,
imenovane »slovenska knjizevnost«. Zainteresiranost stroke za svoj »predmet« se kaze
ne nazadnje prav v diagnosticiranju SKS oziroma PS: kot da stroka s svojo »psiho-
analizo« skusa knjizevno produkcijo ozdraviti od patoloskih odklonov, opazenih ob
standardih evropske oziroma svetovne knjizevnosti. Toda, kot sem nakazal, sta bili
obe disciplini na svojih izhodis¢ih motivirani prav z isto ideologijo, iz katere se je
v veliki meri napajala literarna praksa od zadnje Cetrtine 18. stoletja naprej — gre za
kulturni nacionalizem.

Ce se za nacionalno literarno zgodovino zdi Ze kar samoumevno, da je bila njena
naloga dokumentirati in potrjevati ustvarjalno zmoznost naroda ter oblikovati kanon
reprezentativnih, institucionaliziranega spomina vrednih besedil, in da je torej njena
strokovna ideologija nacionalisti¢na, pa bi primerjalni knjizevnosti kulturni naciona-
lizem na prvi pogled tezko pripisali. Pojma svetovne knjizevnosti in medliterarnih
odnosov kot predmeta te stroke namre¢ predpostavljata ideologijo kozmopolitizma.
Toda tudi slovenska primerjalna knjizevnost, podobno kot primerjalne knjizevnosti v
primerljivih okoljih, je zaznamovana z nacionalistiéno motivacijo in strategijami.

Deloma to izvira ze iz logike in smisla zgodovinopisja kot takega. Po Johansenu
(2002: 89-109, 415-32) bi lahko rekli, da je zgodovinski diskurz zadolzen za obliko-

!4 To so bili zve¢ine mladi pesniki, ki so v svojem tragi¢nem Zivljenju opevali ljubezen do domovine in
zeljo po njeni svobodi; njihov »prototip« je Nemec Theodor Kérner, mednje pa se — poleg PreSerna — uvrséajo
$e Thomas Moore na Irskem, Dionysos Solomds v Gr¢iji, Sandor Pet6fi na Madzarskem, Mickiewicz na
Poljskem, Sevéenko v Ukrajini itn. (Leerssen 2006: 116-118).

ze pri obravnavi PreSerna v prej$njem razdelku.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

12 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, $t. 1, januar—marec

vanje kolektivnih identitet; v mediju pripovedi obuja in oblikuje kulturni spomin in ga
podreja disciplinarno organiziranim postopkom sporazumevanja ter medbesedilnega
usklajevanja dejstev in interpretacij. Literarna zgodovina, bodisi nacionalna bodisi
primerjalna, je »veliki zanr« zgodovinopisnega diskurza; povezuje namre¢ podatke,
poglede in razlage mnozice specialnih $tudij in jih preoblikuje v enovito pripovedno sin-
tezo, ki ustvarja vtis celote zgodovinskega zivljenja in spreminjanja knjiZzevnosti (prim.
Juvan 2006). Znano pa je tudi, da je evropska literarna zgodovina v 18. in 19. stoletju
nastala in se razvijala pod okriljem §irSega procesa, tj. oblikovanja modernih narodov
kot »namisljenih skupnosti« (Anderson 1998). Ideologija kulturnega nacionalizma, ki
se je na sledi Rousseauja, Herderja in Fichteja skozi 19. stoletje v neenakih ritmih kot
intelektualna in politi¢na epidemija §irila po vsej Evropi, je diskurz literarne zgodovine
vpregla v Sirokopotezni prosvetiteljski, izobrazevalni projekt kultiviranja (Bildung)
in spodbujanja narodne zavesti. Literarne zgodovine so stopile v tesno zaveznistvo z
»narodno« filologijo, gramatiko, etnologijo, folkloristiko, zgodovinopisjem, pa tudi z
»nacionalno« literaturo in drugimi umetnostmi. Z dokazovanjem dosezkov kulturne
zmogljivosti naroda so utemeljevale njegove zahteve po kulturni, upravni ali politi¢ni
avtonomiji, ozemlju (Casanova 1999: 110-115; Perkins 1999: 52—54; Leerssen 2006a).
Predstave in kanone, ki jih je zagotavljala literarna zgodovina, so sproti vsrkavala ob¢ila,
za njimi pa tudi Solstvo; to je obi¢ajno $e najbolj sistemati¢no skrbelo za vzgojo narodne
pripadnosti.'® Ker je literarna zgodovina vzniknila v pragmatskem kontekstu narodnih
identitetnih politik 19. stoletja, nas ne preseneca, da je tako dolgo ostala navezana na
pojem naroda. Ta je Se vedno prevladujoci dejavnik, ki razmejuje referen¢no podrocje
literarne zgodovine in opredeljuje njene kulturne vlioge.

»Klasi¢ni« model nacionalne literarne zgodovine sta na Slovenskem vpeljala Ivan
Prijatelj in France Kidri¢. Decembra 1919, takoj po ustanovitvi ljubljanske univerze,
je Prijatelj na otvoritvenem predavanju o literarni zgodovini zarisal njen program. V
njem je literaturo s heglovsko dikcijo povzdignil v »poslednji izraz dusevnosti kakega
samozavesti v osebah svojih izbrancev — leposlovnih umetnikov«; od literarne zgodovi-
ne je zahteval sinteti¢no in »kriti¢no rekonstruiranje proslosti«, njeno »osmisljanje« in
upodabljanje v »dramati¢ni sliki, ki je ogledalo naroda in obenem zanj reflektor, kazoc¢
mu pot navzgor in naprej« (Prijatelj 1952: 611, 36). Prijateljev /iterarnozgodovinski
program se na tej toc¢ki pokaze kot pomenljiva premena Levstikovega knjizevnega
programa, saj je profesor vlogo zrcala naroda dolo¢il zgodovinski vednosti o literatu-
11, ne zgolj knjizevnosti. Fran Levstik je namrec leta 1858 v Popotovanju iz Litije do
Cateza naértoval leposlovno pisanje »v domaci besedi, v domacih mislih, na podlagi
domacega zivljenja, da bi Slovenec videl Slovenca v knjigi, kakor vidi svoj obraz v
zrcalu« (Levstik 1954: 24). To da je Prijatelj vlogo nacionalnega samoprepoznavanja,
oprtega na simbolno moc¢ jezikovne interakcije, prisodil stroki, ki ima literaturo za

16 To je bilo seveda odvisno od drzavne Solske politike: zavzemanje za pouk slovenskega jezika in
knjizevnosti v avstrijskih oziroma avstro-ogrskih $olah na slovenskem etni¢nem ozemlju je bilo skozi vse
dolgo 19. stoletje ena poglavitnih strategij politi¢nega boja za uveljavljanje narodne identitete.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 13

svoj predmet, je vsekakor simptomati¢no.'” Kaze, da tudi diskurz literarne zgodovine
Se globoko v 20. stoletju pripada isti ideologiji, iz katere je od razsvetljenstva naprej
Crpala slovenska knjizevnost — kulturnemu nacionalizmu.

Po vzoru »klasikov« nacionalne literarne zgodovine so strokovnjaki znacaj in razvoj
slovenske knjizevnosti razlagali predvsem s sklicevanjem na »nacionalne« kontekste in
dejavnike (politi¢ne, druzbene, kulturne, jezikovne itn.). Ceprav sta Ze Prijatelj in Kidri¢
upostevala tudi SirSe, ¢ezmejne zgodovinske okvire in tuje vplive na razvoj slovenske
knjizevnosti, pa je nacionalna literarna zgodovina predstavljala slovensko leposlovje
predvsem kot enoto, ki se razvija samostojno. Disciplina, ki je vse od svoje zasnove
v 30. letih 20. stoletja naprej spodbijala samozadostnost nacionalnega modela, je bila
primerjalna knjizevnost. Anton Ocvirk je v Teoriji primerjalne literarne zgodovine
(1936), eni najzgodnejsih utemeljitvenih sintez stroke v svetovnem merilu, literarno-
zgodovinsko perspektivo pomaknil ¢ez etniéne in jezikovne meje. Z metodi¢nim pri-
merjanjem slovenske knjizevnosti z drugimi evropskimi in svetovnimi slovstvi, kakor
tudi z izsleditvijo tujega »importa« in »vplivov, ki so nas [Slovence, op. M. J.] tvorno
razgibavali in oblikovali«, se je po njegovem prepricanju izkazal pomen mednarodnih
in medkulturnih stikov slovenskega slovstva »za tvorbo slovenske narodne in kulturne
individualnosti« (Ocvirk 1936: 5). Nacionalna identiteta se s primerjalne perspektive
torej oblikuje in redefinira v procesu interakcije z drugimi, s kulturno drugostjo (prek
vplivov, izmenjav, prenosov, odzivov itn.), ne pa prek vztrajnega nanasanja na jezik,
izrocilo, vire in predstave znotraj ene skupnosti na nekem ozemlju. Po Ocvirkovem
programu pa je naloga slovenske primerjalne knjizevnosti vendarle tudi odkrivanje neke
nove enotnosti, Ceprav na vi§ji, nadnarodni ravni; gre ji za »ugotavljanj[e] odnosov
slovenske knjizevnosti do velikih mednarodnih gibanj — reformacije, protireformacije,
prosvetljenstva, janzenizma, romantike, realizma, naturalizma, neoromantike — pri
iskanju vzporednic nasega kulturnega razvoja s splosnoevropskim« (Ocvirk: n. m.).

Slovenisti¢ni literarni zgodovinarji, zacensi z Antonom Slodnjakom, so primerjalce
pogosto obtozevali, da so ti slovensko knjizevnost ponizali v drugorazreden, od tujih
vplivov odvisen, izpeljan in neizviren pojav. Studij »zunanjih« vplivov na slovensko
knjizevnost in primerjave njenih avtorjev z vrhunskimi klasiki kanona »svetovne
knjizevnosti« so resda vodili k nastanku predstave o njeni perifernosti, provincialnosti
in zamudni$tvu. Vendar pa tudi te poteze niso nobena slovenska posebnost in jih niti
ni treba imeti za hibo. Svetovna knjizevnost, razumljena kot prostor besedil, ki krozijo
prek mej kulturnega obmocja, kjer so bila proizvedena (Damrosch 2003: 4), je namre¢
kompleksen svetovni sistem, ki je zgrajen hierarhi¢no. Sestoji iz »nacionalnih«, regio-
nalnih in drugih delnih literarnih sistemov (polj), ki niso enakopravni, saj predvsem
zaradi svojih jezikovnih tradicij razpolagajo z ve¢jim ali manjSim »kulturnim kapita-
lom« ter politi¢no mocjo. Slovenska knjizevnost je zgolj ena izmed mnogih »malih,
obrobnih literatur (poleg danske, belgijske, makedonske, izraelske itn.); dela in avtorji
iz teh okolij lahko doseZejo mednarodno priznanje in posledi¢no vplivajo na svetovni
literarni sistem samo pod pogojem, ¢e so njihove repertoarje in inovacije »posvetile«

17 Prijatelj je uporabil figuro »narodnega zrcala, zna¢ilno za mednarodno retoriko nacionalizma, sko-
raj enako kot A. W. Schlegel dobro stoletje prej v svojih predavanjih o (nemski) dramski umetnosti (prim.
Perkins 1999: 73). Gl. op. 5.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

14 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, $t. 1, januar—marec

velike kulturne metropole (na primer Pariz, ZDA) ter pri tem notranjo ¢asovnost »male
literature« sprejele kot sodobno, moderno (Casanova 1999; Moretti 2000, 2003).

Ceprav se je slovenska primerjalna knjizevnost dojemala kot »svetovljanska« alter-
nativa »domacijski« literarnozgodovinski slovenistiki, je tudi sama ohranila nacionalni
vidik, vsaj implicitno pa celo nekaj kulturnega nacionalizma. Komparativisti so bili
vseskozi tesno povezani z domacim literarnim zivljenjem (denimo kot kritiki, esejisti
ali uredniki), poleg tega pa so delovali prek univerzitetnih in akademskih institucij, ki
so od humanisti¢nih strok nekako terjale »nacionalni« znacaj. Ze Ocvirk se je v Teoriji
primerjalne literarne zgodovine in drugih spisih trudil dokazovati, da je — prav zaradi
vsrkavanja in ustvarjalnega predelovanja zunanjih vplivov — slovenska knjizevnost
ne samo individualna, ampak tudi vklju¢ena v mednarodne oziroma transnacionalne
miselne, kulturne in literarno-estetske tokove. Udelezenost slovenske knjizevnosti pri
kulturnem kapitalu Evrope, ki jo pokaze primerjalna metoda, v konéni posledici zviSuje
vrednost delnic domaci knjizevnosti. Slovensko kulturno identiteto so primerjalci prek
mednarodnih literarnih odnosov resda konstruirali drugace od nacionalnih literarnih
zgodovinarjev, in sicer bolj interaktivno, relacijsko (to je v razmerju do drugih jezikov
in tradicij), a vseskozi predvsem glede na merila nekega obcega, splosno priznanega
razvojnega modela, potrjenega zvecine v delih zahodnega kanona. V tej luci je bilo
mogoce »nacionalno« knjizevnost upodobiti kot »kultivirano«, »razvito«, na neki nacin
»popolno«, predvsem pa umesceno v kaks$no spostovano in moc¢no nadnacionalno
obmocje, denimo v zahodno civilizacijo, evropsko kulturo ipd.

Ce se ozremo $e na znanstvene metode in prakse slovenske primerjalne knjizevnosti,
postane ocitno, da se ta — skupaj s francosko primerjalno $olo, ki je vplivala na njene
zacetke — Se vedno drzi nacionalnega modela. Ne gre samo za to, da slovenski kompa-
rativisti niso nobena izjema v tako reko¢ vrojeni teznji svoje discipline, da kot temeljno
pojmovno enoto za primerjave obravnava »nacionalne literature« (prim. Boldrini 2006:
19). Kar je morda res znacilno za »slovensko Solo« primerjalne knjizevnosti (vendar
spet ne samo zanjo!), je njena vztrajna praksa »nacionaliziranja« vsakr$nih primerjav.
Prav slovenska knjizevnost, opazovana v razmerjih z drugimi nacionalnimi literaturami
— vendar, zanimivo, predvsem z »velikimi«, s prvo ali drugo ligo Zahodnega kanona
—in v kontekstu mednarodnih literarnih tokov, ostaja vseskozi glavno zaris¢e sloven-
skih primerjalnih preucevanj. Janko Kos na primer v Primerjalni zgodovini slovenske
literature (1987) z natan¢nim odkrivanjem tujih vplivov na slovenska besedila od
18. do konca 20. stoletja uspesno prikaze nacionalno literarno zgodovino kot odprto
omrezje medliterarnih odnosov. Po drugi strani pa njegova monografija, posebej z
duhovnozgodovinsko metodo v svojem ozadju, gradi Se eno, Ceprav drugacno »ve-
liko pripoved« nacionalnega; namesto da bi razvoj slovenskega leposlovja upodabljal
od znotraj, denimo kot udejanjanje narodne mentalitete ali kot odraz spremenljivih
druzbenih razmer, Kosov diskurz vzpostavlja pripovedno koherenco od zunaj, s tem
da slovenske literarne procese utemelji v obem zaporedju velikih obdobij ali smeri
evropske (duhovne) zgodovine.

Ce za konec povzamem: izkazalo se je, da je »slovenski kulturni sindrom« opis, ki
ga je predvsem na podlagi samoopisov slovenske literature oziroma samodojemanja
knjizevnikov proizvedla metaliterarna refleksija slovenskih intelektualcev. Ta je zaradi


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 15

perspektive, zozene na slovensko kulturo, spregledala, da pojavnost, na katero se je
opis nanasal, ni izklju¢na posebnost slovenske knjizevnosti. Ustreznejsa literarnozgo-
dovinska diagnoza druzbenega polozaja slovenske knjizevnosti izhaja iz primerjalnega
pogleda, ki pokaze, da je SKS le ena od variantnih uresnicitev evropskega kulturnega
nacionalizma. Prav iz iste ideoloske matrice pa izhajata tudi nacionalna in primerjal-
na literarna zgodovina, ki sta vsaka po svoje oblikovali obzorje Pirjevca in Rupla kot
avtorjev kritik »slovenskega kulturnega sindroma« in »presernovske strukture«. Zara-
di pri nas prevladujocega primerjanja slovenske knjizevnosti z evropsko in svetovno
osrednjimi literarnimi polji — na pa z drugimi »malimi« literaturami in periferijami
—je teza o SKS sploh lahko nastala in se utrdila kot skoraj samoumevno ob&e mesto
v razpravljanju o knjizevnosti.

LITERATURA

Benedict ANDERSON, 1998: Zamisljene skupnosti: O izvoru in Sirjenju nacionalizma. Prev. Alja
Brglez Uranjek. Ljubljana: SH.

Lucia BoLpring, 2006: Comparative Literature in the Twenty-First Century: A View from Euro-
pe and the UK. Comparative Critical Studies 3/1-2. 13-23.

Pascale CasaNova, 1999: La République mondiale des Lettres. Pariz: Ed. du Seuil.

David DamroscH, 2003: What is World Literature? Princeton, NJ: Princeton UP.

Darko DoLiNaR — Marko Juvan, ur. 2006: Writing Literary History: Selected Perspectives from
Central Europe. Frankfurt/M. itn.: P. Lang.

Marijan Dovic, 2007: Slovenski pisatelj: Razvoj vioge literarnega proizvajalca v slovenskem
literarnem sistemu. Ljubljana: Zalozba ZRC.

Itamar EVEN-ZOHAR, 1990: Polysystem Studies = Poetics Today 11/1.

Orlando Fices, 2007: Natasin ples: Kulturna zgodovina Rusije. Prev. M. Venier. Ljubljana:
Modrijan; SH.

Stane GranDA, 1999: Prva odlocitev Slovencev za Slovenijo: Dokumenti z uvodno Studijo in
osnovnimi pojasnili. Ljubljana: Nova revija.

Jorgen Dines JoHANSEN, 2002: Literary Discourse: A Semiotic-Pragmatic Approach to Litera-
ture. Toronto itn.: U of Toronto P.

Marko Juvan, 2001. Presernova in Puskinova poezija o poeziji. F. Preseren — A. S. Puskin: Ob
200-letnici njunega rojstva. Ur. M. Javornik. Ljubljana: ZIFF. 43-71.

——2006: On the Fate of the »Great« Genre. Prev. Lena Lencek. V: Darko Dolinar — Marko
Juvan, ur., 2006. 17-46.

Jernej Kopitar, 1973: Uvod v »Slovnico slovanskega jezika na Kranjskem, Koroskem in
Stajerskem«. Kopitar, Jernej — Matija Cop: Izbrano delo. Ljubljana: Mladinska knjiga.
7-40.

Janko Kos, 1987: Primerjalna zgodovina slovenske literature. Prva izd. Ljubljana: ZIFF; Parti-
zanska knjiga. [2. izd.. Ljubljana: Mladinska knjiga, 2001.]

Joep LEERSSEN, 2006: National Thought in Europe: A Cultural History. Amsterdam: Amsterdam
University Press.

——2006a: Nationalism and the Cultivation of Culture. Nations and Nationalism 12/4. 559-578.

Fran LEvsTIK, 1954: Popotovanije iz Litije do Cateza. Zbrano delo 4. Ur. Anton Slodnjak. Ljub-
ljana: DZS. 9-35.

Franco MorerTi, 2000: Conjectures on World Literature. New Left Review 1 (januar — februar
2000). 54-68.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

16 Slavisti¢na revija, letnik 56/2008, $t. 1, januar—marec

——2003: More Conjectures. New Left Review 20 (marec — april 2003). 73-81.

Anton OcvVIrk, 1936: Teorija primerjalne literarne zgodovine. Repr., Ljubljana: Partizanska
knjiga, 1975.

Boris Paternu, 1981: Konstituiranje slovenske poezije. Obdobje romantike v slovenskem je-
ziku, knjizevnosti in kulturi. Ur. B. Paternu, F. Jakopin in J. Koruza. Ljubljana: Filozofska
fakulteta. (Obdobja 2). 7-28.

Mary Ann PerkiNs, 1999: Nation and Word, 1770—1850: Religious and Metaphysical Language
in European National Consciousness. Aldershot idr.: Ashgate.

Dusan PrRieVEC, 1978: Vprasanje o poeziji. Vprasanje naroda. Maribor: Obzorja.

Ivan PruateLy, 1952: Literarna zgodovina. Izbrani eseji in razprave 1. Ur. A. Slodnjak. Ljublja-
na: Slovenska matica. 3-36.

——1958: Slovenska kulturnopoliticna in slovstvena zgodovina 1848—1895. 3. Ljubljana: DZS.

France PRESEREN, 1965: Zbrano delo. 1. Ur. Janko Kos. Ljubljana: DZS.

Dimitrij RupeL, 1976: Svobodne besede (od Preserna do Cankarja). Koper: Lipa.

Josip STRITAR, 1955: PreSeren. Zbrano delo. 6. Ur. F. Koblar. Ljubljana: DZS. 7-46.

Peter Voporivec, 2005: Politi¢ne in zgodovinske tradicije v Srednji Evropi in na Balkanu (v [uci
izkusnje prve Jugoslavije). Zgodovinski casopis 59/3—4. 461-484.

——2006: O gospodarskih in socialnih nazorih na Slovenskem v 19. stoletju. Ljubljana: Institut
za novejso zgodovino.

— —2006a: Od Pohlinove slovnice do samostojne drzave: Slovenska zgodovina od konca 18.
stoletja do konca 20. stoletja. Ljubljana: Modrijan.

SUMMARY

Dimitrij Rupel’s sociological theory on the »Slovene cultural syndrome« (SCS) of 1976,
as well as Dusan Pirjevc’s literary-history conception of the »Preseren structure» (PS) of 1969,
explain the aesthetic and ideological retardation of Slovene literature as a consequence of its
national function, i.e., serving as a substitute for politics and ideological »superstructure« of a
nation lacking statehood. Both theories became a common place is representing Slovene literary
past. Although Pirjevec’s PS and Rupel’s SCS are theoretical-historical meta-descriptions of the
role of literary discourse in Slovene society, they are themselves products of the same society.
Both theories are a discursive reaction to the conflicts of their time, as in the midst of Titoist
society, Pirjevec and Rupel in the discousse of their professions advocated for the autonomy
of art, plurality of artistic and (to some extent) political fields, as well as for emancipation of
the individual. The theory of SCS has been called into question, as it is derived mainly from
the self-perception of Slovene writers and neglects the role of other types of art, as well as
cultural, educational, and political practices, which had no lesser part in forming the national
identity. The SCS thesis, above all, lacks a broader comparative context, which would, among
other things, show that the metalanguage that diagnosed some type of »pathology« of Slovene
literature was rooted in the same mentality as the literature. Based on the findings of the newer
historiography, nationalism theories, and comparative literature (Smith, Hobsbawm, Anderson,
Thiesse, Leerssen, etc.) it turns out that SCS is not a Slovene peculiarity and pathology, but only
one variety of European cultural nationalism. This is an explicitly trans-national discourse, which
in the 19th c. involved many other »national« literary systems, particularly of the so-called small
nations without statehood. Slovene national and comparative literary histories originate from
this very ideological matrix, hence they did not only describe Slovene literature, but they also
helped with their conceptions to establish and reproduce it as a cultural unit. While »national«
literary history in its classical phase (Prijatelj, Kidri¢) strived for the reflection of national iden-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(©MOM

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

C

reative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2008_1_1.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Marko Juvan, »Slovenski kulturni sindrom« v nacionalni in primerjalni ... 17

tity through the canon of aesthetic accomplishments of Slovene authors, comparative literature
scholars interpreted Slovene literature in the broader European and international context, but
in the way that its »Sloveneness« remained its main focus and referential point (Ocvirk, Kos).
While national literary history explained literary processes mainly with the factors of the Slovene
national territory, comparative literary scholars based the »great narrative« about the formation
and development of Slovene literature on the external factors, i.e., by finding connectedness of
Slovene literature to the general and respected models of historical development, mostly derived
from the Western canon. Because of the prevalent comparison with central spaces of European
and international literature, rather than with other »small« literatures and the periphery, the thesis
of SCS was able to emerge and proliferate as a general point.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

