
UDK 398.2
Milena Mileva Blažić
Pedagoška fakulteta v Ljubljani

PRIMERJALNA ANALIZA GERMANSKIH, ROMANSKIH IN SLOVANSKIH 
LJUDSKIH PRAVLJIC NA PRIMERU MOTIVA ŽIVALSKEGA ŽENINA 

OZ. ŽIVALSKE NEVESTE

Raziskava predstavlja primerjalno analizo zbirke nemških pravljic Jakoba in Wilhelma 
Grimma Otroške in hišne pravljice (1812, 2006), romanske pravljice (novo odkritje ameriškega 
znanstvenika Jacka Zipesa), ki jih je zbrala Laura Gonzenbach v zbirki Lepa Angiola (1870, 2006) 
in zbirka Slovenske pravljice (2002). Primerjalna analiza istega motiva temelji na strukturalistični 
teoriji ruskega znanstvenika Vladimirja Proppa Morfologija pravljice (1928, 2006), folkloristični 
teoriji motivov ameriškega folklorista Stitha Thomsona Motif-index of folk literature (1989), 
literarni teoriji švicarskega znanstvenika Maxa Lüthija The European Folktales: Form and Nature 
(1947, 1986), psihoanalitično teorijo Bruna Bettelheima (Rabe čudežnega 2001), sociološko 
teorijo Jacka Zipesa (Why fairy tales stick?, 2006), feministično teorijo Clarisse Pinkola Estés 
(Ženske, ki tečejo z vokovi, 2001) in poststrukturalistično teorijo Marie Nikolajeve (Fairy Tale 
and Fantasy, 2003). Primerjalna analiza splošnih podobnosti in razlik evropskih pravljic se bo 
osredotočila na študij primera na motivu živalskega ženina oz. živalske neveste v vseh treh zbirkah 
pravljic. Izsledki primerjalne analize motiva bodo predstavili tudi primerjalno analizo podobnosti 
in razlik med germansko, romansko in slovansko inačico pravljice. Izsledki primerjalne analize 
bodo predstavljeni na koncu raziskave.

The study is a comparative analysis of the collection of German fairy tales by Jakob and 
Wilhelm Grimm Children’s and Household Tales (1812, 2006), Romance fairy tales (a new 
discovery by the American scholar Jack Zipes), compiled by Laura Gonzenbach in the collec-
tion Beautiful Angiola (1870, 2006), and a collection of Slovene fairy tales Slovene Fairy Tales 
(2002). The comparative analysis of the same motif is based on the structuralist theory of the 
Russian scholar Vladimir Propp (Morphology of the Folktale, 1928, 2006), folkloristic theory of 
motifs by the American folklorist Stith Thompson (Motif-index of Folk Literature, 1989), literary 
theory of the Swiss scholar Max Lüthi (The European Folktales: Form and Nature, 1947, 1986), 
psychoanalitic theory of Bruno Bettelheim (The Uses of Enchantment, 2001), sociologic theory 
of Jack Zipes (Why Fairy Tales Stick, 2006), feminist theory of Clarissa Pinkola Estés (Women 
Who Run with the Wolves, 2001), and post-structuralist theory of Maria Nikolajeva (Fairy Tale 
and Fantasy, 2003). The comparative analysis of general similarities and differences focuses 
on the study of the motif of the animal groom or animal bride in all three collections of fairy 
tales. The fi ndings of the comparative analysis of this motif also present a comparative analysis 
of similarities and differences between Germanic, Romance, and Slavic variant of the folktale. 
The fi ndings of the comparative analysis are presented at the end of the study. 

Ključne besede: pravljice, primerjalna analiza, motiv živalskega ženina/neveste

Key words: folktales, comparative analysis, animal groom/bride motif

Uvod 

Motiv živalskega ženina oz. živalske neveste je eden izmed pogostih motivov v 
številnih zbirkah svetovnih pravljic. Prva pisna inačica tega motiva je v Apulejevih 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


192 Literarna veda

(43. p. n. št.–16. n. št.) Metamorfozah oz. v knjigi Zlati osel (2.–8. st. n. št.), zapisana 
v 4., 5. in 6. poglavju z naslovom Pravljica o Amorju in Psihi ter s sedmimi poglavji: 
Psihina lepota in kazen zanjo, Ljubezenske noči z Amorjem, Hudobni sestri in Psihin 
greh, Mati Venera in sin Kupido, Psihine blodnje križem v svetu, Štiri preizkušnje ter 
Odrešenje – poroka z Amorjem.

Drugi znan pisni vir je Pančatantra (300 n. št.), zbirka indijskih poučnih živalskih 
pravljic v prvi knjigi, osma pravljica z naslovom Začaran brahmanov sin (v angleški 
inačici1) ter v tretji knjigi z naslovom Vojna vran in sov, osma pripovedka z naslovom 
Kači, ki sta druga drugi izdali svojo skrivnost, deseta pripovedka v tretji knjigi, deseta 
pripovedka Miška si izbira ženina. 

Različne inačice istega motiva je možno najti tudi v drugih kulturah, recimo fran-
coski 1185 Marie de France: Breton for werewolf, 1393 Geoffrey Chaucer: The Wife 
of Bath’s Tale, 1390 John Gower: The Tale of Florent, 1499 Thomas Hahn: Sir Gawain 
and Dame Ragnelle, leta 1566 je William Adlingon prevedel The Most Pleasant and 
Delectable Tale of the marriage of Cupid and Psyche, 1590 Edmund Spencer: The 
Fairy Queene, v Franciji: 1740 Madame Gabrielle-Susanne Barbot de Gallon de Vil-
lenueve, 1757 Jeanne-Marie Leprince de Beaumont, 1697 Charles Perrault: Ricky of 
the Tuft …
1. Glavna predstavnika folkloristične teorije2 sta fi nski znanstvenik Antti Aarne (1867–

1925) in ameriški raziskovalec Stith Thompson3 (1885–1976). Thompson je eden 
izmed vodilnih znanstvenikov na področju ljudskega izročila. Napisal je številne 
knjige, vendar je njegova najbolj znana Motif-Index of Folk-Literature, ki jo je začel 
objavljati med letoma 1932 in 1937. Kot osnova mu je služil indeks motivov fi nske-
ga folklorista Anttija Aarneja, prvič objavljenega leta 1910. Thompson ga je prevedel 
leta 1928 in mu dodal nove motive in podmotive. Razširjena različica je izšla leta 
1961 in je v svetu znano kot Aarne-Thompsonov indeks ali AaTh ali še krajše AT. 
K začetnicam se po navadi doda še številka motiva, na primer motiv AT 303 (mo-
tiv dvojčkov), AT 327 (motiv Janka in Metke), AT 410 (motiv Trnuljčice), AT 709 
(motiv Sneguljčice). AT 425 (motiv lepotice in zveri oziroma motiv živalske(ga) 
ženina/neveste). Leta 2004 je nemški znanstvenik Hans-Jörg Uther dopolnil indeks, 
ki se odslej imenuje Aarne-Thompson-Uther ali ATU-sistem. Če analiziramo vse tri 
inačice istega motiva v nemški, italijanski in slovenski različici, lahko ugotovimo, 
da gre za prilagodljiv tip motiva, ki ga vsaka kultura prilagodi svojim značilnostim. 

1 http://www.pitt.edu/~dash/panchatantra.html#enchantedson, 17.02.2008).
2 Zipes, Jack, 2002: The Oxford companion to fairy tales: the western fairy tale tradition from medieval 

to modern. Oxford, New York: Oxford University Press.
3 Stith Thompson: Motif-index of folk-literature: a classification of narrative elements in folktales, 

ballads, myths, fables, mediaeval romances, exempla, fabliaux, jest-books, and local legends: Revised and 
enlarged ed.: Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press, [po 1997]: 7 zv., 24 cm.

Vol. 1: A–C. 554 str.
Vol. 2: D–E. 517 str.
Vol. 3: F–H. 519 str.
Vol. 4: J–K. 499 str.
Vol. 5: L–Z. 567 str.
Vol. 6.1: A–K. 448 str.
Vol. 6.2: L–Z. 892 str.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milena Mileva Blažić, Primerjalna analiza germanskih, romanskih in slovanskih … 193

Nemška inačica je postavljena v patriarhalno okolje, kjer dominirata moška lika, oče 
in ženin. Tretja hčerka je tipična tradicionalna ženska, submisivna, osredotočena na 
dogovorjeno poroko. Italijanska različica je najsodobnejša (1870), ker je tretja hčer 
poleg značilnega atributa lepote še inteligentna. Slovenska inačica se bolj navezuje 
na nemško, ker posredna oznaka kraja in kaže na slovensko okolje (Robida).

2. Strukturalistična teorija ruskega znanstvenika Vladimirja Proppa je Morfologija 
pravljice iz leta 1928. Bistvo Proppove teorije je, da je poleg znamenitih 31 funkcij 
nastopajočih oseb (sestavnih delov pravljic in odnos posameznih sestavin), ki se 
ponavljajo v skoraj vsaki ljudski pravljici, tudi sedem likov v pravljici (pošiljatelj, 
prejemnik, subjekt, objekt, pomočnik, nasprotnik, lažni junak). Propp je kot tipičen 
predstavnik ruskega formalizma ugotovil nekaj stalnih in nekaj spremenljivih se-
stavin v modelu ljudske pravljice. Prve je poimenoval dejanja ali funkcije, ki so 
nespremenljive, teh je 31, spreminjajo se le nosilci ali liki v pravljici, ki uresničujejo 
te funkcije, teh je sedem. Inventivno za svoj čas in pronicljivo je ugotovil, da je 
za preučevanje modela ljudske pravljice izjemno pomembno 1) KAJ (dejanje, 
aktivnost) delajo liki v pravljicah, 2) KDO (osebe, vršilce dejanja) kaj dela in 3) 
KAKO (način dejanja). Če primerjamo funkcijo subjekta oz. protagonista, vidimo, 
da je stalnica, le da se nosilci te funkcije oz. vršilci dejanja/subjekti/protagonisti 
pri analizi živalske(ga) ženina/neveste spreminjajo glede na kulturo. Isti motiv je 
prisoten skoraj v vseh kulturah, le da je pojavna oblika vršilcev dejanj ali subjek-
tov odvisna od kulture, v kateri je ta univerzalni motiv konkretizirala, na primer 
Afrika: kač, kača, lemur, leopard, miš, piton, svinja; Eskimi: volk; Grenlandija: 
beli medved, severni medved, tjulenj; Indija: kača, miš, oposum, podgana, tiger; 
Indonezija: čebela; Indijanci: bik, detel, oposum; Irska: pes, riba; Islandija: golob, 
tjulenj, volk; Italija: rak, svinja; Japonska: labod; Karibski otoki: jastreb, orel; Ki-
tajska: zmaj; Koreja: želva; Nemčija (jež, medved, žaba), Sicilija/Italija: lev, prašič, 
žival, Slovenija: jež, kač, prašič.

3. Literarna teorija švicarskega strokovnjaka Maxa Lüthija (Das europäische Völk-
smärchen: Form und Wesen (1947, v angleščini European folk tales: the form and 
structure, 1987)). Slovenska znanstvenica Marjana Kobe je v monografi ji Pogledi 
na mladinsko književnost iz leta 1987 slovensko javnost seznanila z literarno teorijo 
Maxa Lüthija ter je njegovih pet značilnosti z dodatnima dvema (enodimenzional-
nost, površinskost, abstraktnost, izolacija in univerzalna povezanost, sublimacija 
in vsevključenost) prilagodila v sedem znanih značilnosti modela ljudske pravlji-
ce. Če primerjalno analiziramo za vsako kulturo najbolj reprezentativno pravljico, 
Grimmovo Železni Henrik, ki je bolj znana pod naslovom Žabji kralj, pravljico 
Gonzenbachove Prašičji kralj in slovensko Jež se ženi.
a) Začetek in konec – Začetek in konec Grimmovega Žabjega kralja je tipičen 

(Nekoč je živel kralj ...), zaključek je poroka odčaranega žabjega kralja in 
tretje, najmlajše hčerke z dodatkom o Železnem Hansu, ki je v kasnejših izdajah 
izpuščen. Začetek in konec inačice Gonzenbachove je tipičen – nekoč davno 
sta živela kralj in kraljica ..., zaključek je tipičen, poroka in atipičen narativni 
dodatek, tipičen za Gonzenbachovo (... Proslavljali so čudovito poroko in ostali 
so bogati in zadovoljni, a mi smo tam sedeli in postajali stari). Začetek in konec 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Literarna veda

slovenske inačice Jež se ženi je »Na Robidi sta enkrat živela grof in grofi ca« 
v bistvu tipičen z dodatkom kraja dogajanja. Zaključek je tipično pravljično 
srečen, da jež in njegova žena sta srečno živela in imela dosti otrok.

b) Čas in prostor – V Grimmovi inačici sta čas (nekoč, naslednje jutro, ponovno) in 
prostor nedoločena (grad, gozd, izvir). V inačici Gonzenbachove je to kraljestvo, 
spalnica, pa tudi podzemni svet, zapor, morje, ladja, kar povezuje to inačico z 
mitom o Amorju in Psihi. Pravljica Prašičji kralj je tudi najbolj kompleksna 
med vsemi inačicami. V slovenski inačici je čas nedoločen (nekoč, sta živela), 
v besedilu je tudi delno določen (dvajset let), prostor je določen – Robida, gozd 
Luza, kar sicer korelira z glavnim protagonistom – ježem in njegovimi bodicami.

c) Literarni liki – V Grimmovi inačici so poleg princese tudi žaba, ki se kasneje 
spremeni v princa ali kralja (odvisno od prevoda), kralj z najmlajšo hčerko, kar 
je razlika od drugih inačic. Hčerki ukaže, da mora držati besedo. V inačici Gon-
zenbachove sta kralj in kraljica na začetku par brez otrok. Kraljica na sprehodu 
vidi svinjo z mladiči in si zaželi, da bi imela otroka, četudi bi bil prašiček. Čez 
čas se želi prašiček poročiti, kar se pozneje uresniči s tretjo hčerko perice. V 
slovenski inačici je subjekt jež, starša (grof in grofi ca), oče in tri hčerke. Začetna 
situacija predstavlja par brez otrok, ki si zelo želi imeti otroka, četudi bi bil 
majhen kot jež.

d) Črno-bela tehnika – V Grimmovi inačici je razlika med dobrim in zlim jasna, 
dobro je držati besedo, grdo je ne držati je. To je dodatno poudarjeno z vlogo 
Železnega Henrika na koncu nemške inačice, ki je neke vrste umetni dodatek, 
ki organsko ne pripada besedilu, ker ni nikakršne napovedi. V inačici Gonzen-
bachove je jasna razlika med dobrim in zlim kompleksa. Nevesta prekrši pravilo 
molčečnosti oz. pade na preizkusu, zato mora opraviti številne druge preizkuse. 
V slovenski inačici je vidna razlika med dobrim in slabim, dobre želje, dobre 
misli naj bi bile tudi vzrok dobrim posledicam. 

e) Zakon dvojnosti, trojnosti – V Grimmovi inačici je zakon dvojnosti (dve starejši 
sestri), trojnosti (tretja hči), ki je obenem najlepša in najbolj požrtvovalna. V 
inačici Gonzenbachove je zakon trojnosti izrazit – tri hčerke, najmlajša je vred-
nota, tudi zakon dvojnosti je prisoten – dve starejši sestri. Potem je število se-
dem (let, mesecev, dni). V slovenski inačici sta prisotna oba zakona, dvojnost 
(dvajset let, drugi dan), trojnost (tri hčerke), devet (devet mesecev).

f) Čarobni rekviziti – V Grimmovi inačici je na začetku besedila to zlata žoga, 
ki sproži celotno dogajanje, pomembno funkcijo ima tudi sprejetje žabe pri 
princesi, ki je neke vrste sprožilec metamorfoze, ki nakaže zabrisano spolno 
konotacijo, »potem sta skupaj z užitkom zaspala«. V inačici Gonzenbachove so 
to svetilka, lešnik, palička, kostanj, predvsem pa ljubezen oz. vera v ljubezen. 
V sicilijanski pravljici je motiv ljubezni oz. spolnosti, tako kot v Apulejevem 
izvirniku, zelo poudarjen, v drugih inačicah je zabrisan. Odvisno od prevoda 
se tudi otrok Amorja in Psihe, hči ali sin, imenuje Užitek. Tega elementa ni v 
nobeni izmed obravnavanih inačic. V slovenski inačici je čarobni rekvizit kri, 
metafora za ljubezen pa zlat prstan.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milena Mileva Blažić, Primerjalna analiza germanskih, romanskih in slovanskih … 195

g) Enodimenzionalnost – V Grimmovi inačici je vse dogajanje enodimenzionalno, 
na ravni domišljije, ki je sicer zrcalo realnega sveta. V kompleksnejši inačici 
Gonzenbachove je vse dogajanje enodimenzionalno, s to razliko, da ta uvaja tudi 
podzemni svet, ki ga lahko razložimo kot vpliv antične mitologije. V slovenski 
inačici se besedilo dogaja na domišljijski ravni, ker gre za svet antropomorfi -
ziranih živali, na primer naslovni ježek govori, se oblači, ženi.

 Na osnovi literarnoslogovne analize švicarskega znanstvenika Maxa Lüthija 
vidimo, da so si inačice podobne, hkrati pa različne. Ključna razlika je v nosilcu 
dejanja oz. literarnih likih, ki so v vsaki inačici drugačni. Razlike so, da se v 
Grimmovi inačici pojavlja element zlate žoge in igre, ki sproži celotno dejanje, 
inačica Gonzenbachove je zelo kompleksna, slovenska pa poenostavljena in 
prilagojena drugotnemu naslovniku – otrokom. Vse tri inačice so se oddaljile 
od prvotnih poudarjenih spolnih konotacij v Apulejevem mitu o Amorju in Psihi 
ter njunemu otroku z imenom Užitek. V izvirnem mitu so prizori v spalnici 
zelo poudarjeni, senzualni in imajo tudi osrednje mesto, ki je v drugih inačicah 
le nakazano, v nemški, češ da sta skupaj uživala v spanju, v sicilijanski, da je 
glavna književna oseba tri noči zapored slekla svojo svinjsko kožo v spalnici in 
se ulegla k njej (motiv slačenja, spalnice in ležanja je poudarjen), v slovenski je 
le nakazano, da je najmlajši hčerki iz ustnice kri kapnila na ježkovo kožo: »Ko 
je padla kri na kožo, je koža počila in iz kože se je izvil lep, postaven fant.« 
(naslov knjige letnica: 137). V nobeni izmed teh variant otrok ni omenjen. V 
drugih, francoskih inačicah, so otroci omenjeni, ker je bilo razvidno, da so 
pravljice pripovedovali za odrasle in ne za otroke, zato so jih začeli čistiti vseh 
aluzij na spolnost oz. spolnost so začeli prekrivati in izražati v bolj subtilnih in 
elementarnih oblikah.

4. Psihoanalitična teorija Bruna Bettelheima je objavljena v knjigi Rabe čudežnega iz 
leta 1976. V knjigi so zelo poudarjene prvine spolnosti v motivu živalskega ženina 
oz. živalske neveste. Bettelheim razlaga, da je spolni nagon eden izmed ključnih 
nagonov v življenju ter da otrok razume pripovedovano pravljico na simbolni rav-
ni, v smislu da je spolnost sestavni del življenja ter da se je ni treba bati. Meni, da 
je znak osebnostne zrelosti tudi ta, da se nasprotni spol ne razume kot groza, žival, 
zver, ampak kot komplementarni del. V modelu ljudske pravljice je veliko govora 
o spolnosti, četudi ni nikoli neposredno omenjena, ampak le posredno prek sim-
bolov rdečih kapic, rdečih vrtnic, kapljic krvi, vboda, poljuba ali četudi je ta del 
izpuščen ter kralj in kraljica kar čez »leto in dan« dobita otroka. Bettelheim pravi, 
da v pravljicah s tem motivom tako živalskega ženina ozdravi ljubezen in se na 
koncu spremeni v očarljivega moškega. Po njem je bistvo tega motiva to, da se na 
začetku spolni partner doživlja kot žival. Bettelheim meni, da ima ravno zato ta 
motiv toliko različic. Pravi, da ima ta motiv tri značilnosti:
1. Ne izvemo, kako in zakaj je bil ženin spremenjen v žival dejstvu navkljub, da 

večina drugih pravljic to pojasni, na primer v Žabjem kralju J. in W. Grimma 
ne izvemo vzroka in načina spremembe mladeniča v žabo. V Prašičjem kralju 
L. Gonzenbach je začetna situacija para, ki sta brez otrok, ki si želita imeti otro-
ke. Ko kraljica vidi svinjo s številnimi mladimi prašički, si zaželi imeti otroka, 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Literarna veda

četudi bi bil prašiček. V slovenski ljudski Jež se ženi je začetna situacija para, 
ki sta brez otrok. Otroka si želita imeti, četudi bi bil »mičken ježek«, ki sta ga 
videla v gozdu.

2. Zaklela ga je čarovnica, ki pa za svoja zla dejanja ni kaznovana, na primer 
v Žabjem kralju J. in W. Grimma je napisano, da je zla čarovnica začarala 
kraljeviča v žabo, vzrok začaranosti pa ni naveden. V Prašičjem kralju L. Gon-
zenbach ni jasno, kdo je kraljeviča začaral. V slovenski ljudski Jež se ženi ni 
pojasnjeno, kdo je začaral kraljeviča v ježa.

3. Oče povzroči, da se junakinja pridruži zveri bodisi iz ljubezni do njega bodisi 
zaradi spolnosti; mati na zunaj nima nobene vloge – v Žabjem kralju J. in W. 
Grimma juna kinja zaradi očeta ostane z žabjim kraljem oz. gre z njim v po-
steljo. V Prašičjem kralju L. Gonzenbach se tretja hči zaljubi v kraljeviča, ko 
ga vidi kot človeka. V inačici Gonzenbachove ima mati enako funkcijo kot oče 
v Grimmovi. V slovenski ljudski Jež se ženi tudi oče motivira tretjo hčer za 
poroko.

 Inačica Prašičjega kralja odstopa v drobnem detajlu, da je tretja hčerka ne le 
lepa, ampak tudi pametna. Sicilijanska pravljica je najbližja izvornemu mitu o 
Amorju in Psihi ter se ne zaključi s sceno, ki jo imajo skoraj vse pravljice tega 
motiva, to je pogost dogajalni prostor v modelu ljudske pravljice – v postelji. 
Italijanska inačica se nadaljuje, ko mora tretja hči izpovedati svojo ljubezen 
prek preizkušenj v podzemlju, kar jo približuje mitskemu izročilu.

 V nemški inačici je poudarjen patriarhat. Dodatek na koncu Žabjega kralja o t. 
i. Železnem Henriku sta J. in W. Grimm naknadno dodala in dejansko ne spa-
da k osnovnem dogajanju, ampak je neke vrste avtorsko dodan tudi zato, da 
primerjalno po udari razliko med »žensko nezvestobo« in »moško zvestobo«. 
Na osnovi poglobljene analize motiva živalskega ženina v tej pravljici lahko 
sklepamo tudi o homoerotičnosti Železnega Henrika in Žabjega kralja, preden 
se je ta poročil s kraljično. V nemški inačici tretja hči reši življenje očetu in 
kraljeviču. Ravno to prvino Jack Zipes, ki preučuje pravljice sociološko, pravi, 
da gre za čustveno izsiljevanje očeta in ženina, ki ju celo tako izsiljujeta, da 
želita, da gre »prostovoljno« v reševanje dveh moških ali celo enega moškega v 
dveh simbolno različnih vlogah. Patriarhalnost je izjemno poudarjena v Grim-
movi inačici (oče, ženin, služabnik oz. Železni Henrik).

 V slovenski inačici so poudarjena čustva in v primerjavi z obema je v sloven-
ski izjemno veliko pomanjševalnic (deklica, ježek). V sicilijanski inačici je 
poudarjena vloga matere in pameti ter vztrajnosti tretje hčerke, ker se besedilo 
nadaljuje tudi potem, ko se nemška in slovenska inačica zaključita. Skupna 
značilnost vse treh inačic je, da se želi moška književna oseba (žaba, prašič, jež) 
poročiti, in to odkrito pove. Bettelheim meni, da ljubezen in vdanost junakinje 
preobrazita žival nazaj v človeka. Izrazit primer je italijanska, kjer se junakinjo 
dodatno preizkuša.

 Bettelheim razmišlja predvsem o motivu živalskega ženina in ne o motivu 
živalske neveste. Zato pravi, da mora ženska premagati svoj pogled, kajti le 
tako bo zveza srečna, in da je spolnost »odvratna in živalska« (priimek leto: 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milena Mileva Blažić, Primerjalna analiza germanskih, romanskih in slovanskih … 197

391). Omeni motiv živalske neveste in pravi, da v vseh primerih tega motiva 
ni nič nevarnega »ali odvratnega; nasprotno, gre za ljubke živali.« (prav tam: 
391). Razlago motiva sklene z mislijo, da »... pravljice, kot se zdi, res hočejo 
povedati, da je spolnost brez ljubezni in predanosti živalska, toda vsaj v zaho-
dnem izročilu animalni vidiki ženske spolnosti niso grozeči, ampak celo ljubki; 
samo vidiki moške spolnosti privzemajo podobo zveri.« (prav tam: 391)

5. Sociološka teorija ameriškega znanstvenika Jacka Zipesa v knjigi Why Fairy tales 
stick iz leta 2006 v poglavju o Lepotici in zveri govori o motivu živalskega ženina 
s sociološkega stališča. Obravnaval je Marie Le Prince dr Beaumoxovo inačico, 
ki obravnava isti motiv, le da je namesto konkretne živali motiv živalskega ženina 
upodobljen oz. opisan kot zver, po videzu in po obnašanju, vsaj na začetku. Na 
koncu se izkaže, po metamorfozi, da je Zver začaran princ, s plemenitim poreklom, 
lepim videzom in povrhu vsega je še zelo bogat. Zipes je ugotovil, da gre pri večini 
ljudskih pravljic za spremembo socialnega status iz nižjega v višji. V Grimmovem 
Žabjem kralju in slovenskem Sinu ježu je razvidno, da oče čustveno izsiljuje hčer. 
Pa ne le oče, tudi začarana žaba čustveno izsiljuje hčerko, ki je sicer dala besedo (vse 
ti dam, če mi najdeš zlato žogo). Vprašanje je, koliko sta J. in W. Grimm položila, 
kot je znano dejstvo v njuni zbirki pravljic, »krivde« ali vsaj odgovornosti za po-
sledice ženski književni osebi, češ da moška književna oseba (Žabji kralj, zver, jež 
...) zahteva le, kar ji je bilo obljubljeno: moško književno osebo torej razrešita od-
govornosti za ravnanje oz. čustveno izsiljevanje. V vseh treh inačicah – Žabji kralj, 
Prašičji kralj in Jež se ženi – glavna književna oseba, tako pravi Zipes, izsiljuje in 
pričakuje pogum, požrtvovalnost in žrtvovanje žensk. Ta patriarhalnost je posebej 
poudarjena v Grimmovi inačici. Tretja hčerka, ki se poroči z Žabjim kraljem, je 
submisivna lepotica, ki je najprej podrejena očetu, potem pa ženinu. Ona ne izbira, 
je izbrana, njen glavni atribut je lepota. Tudi v sicilijanski in slovenski inačici ženski 
ne izbirata, vendar je v sicilijanski pravljici poudarjena ne le lepota tretje hčerke, 
ampak tudi njena pamet, kar nekajkrat tudi dokaže. V slovenski inačici je ravno 
zaradi slogovno zaznamovanih besed celotno besedilo rahlo omiljeno (deklica, 
ježek, micen, mičkan, otročiček, punčka, ustnica, voziček). 

 Zipes vidi v Žabjem kralju patriarhalne vrednote in pojmovanje hčerke kot plačilo 
za očetov greh. Poudarjene ženske lastnosti v inačici bratov Grimm so delavnost, 
podrejenost, požrtvovalnost, pridnost, prijaznost in vdanost. S tem so zanikana njena 
čustva, volja in želje. Oče se v Grimmovi inačici strinja z žrtvovanjem hčerke, celo 
želi, da se še bolj samozataji in da reče, da gre z veseljem k živalskemu ženinu. Tukaj 
Zipes vidi oddaljen motiv, ki je dejansko prepoznaven, četudi modifi ciran motiv 
v vseh treh inačicah. Prišel je iz indoevropske tradicije, to je motiv dogovorjenih 
porok. Zipes meni, da pravljica socializira vlogo žensk s tem, da poveličuje njeno 
lepoto, požrtvovalnost in vdanost ter bestialnost moških v pravljicah, ki niso bile 
namenjene otrokom, prikazujeta pa kot nekaj običajnega.

6. Feministična teorija zanimivo razlaga motiv živalskega ženina. Maria Tatar, ameriška 
znanstvenica, s feminističnega stališča analizira celotno Grimmovo zbirko. V prav-
ljici Žabji kralj pa poudarja, da sta brata Grimm dodala v poznejših izdajah dialog 
med očetom in hčerko, ko oče govori, da je treba držati besedo/obljubo. Zanimivo, 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Literarna veda

da nenapovedan dodatek o Železnem Henriku poudarja Henrikovo zvestobo. Grim-
mova tudi pravita, da je kraljeviča začarala v žabo hudobna čarovnica. Tukaj vidimo 
izrazito pozitivno pojmovanje moških s strani J. in W. Grimma (oče je pozitivno 
pojmovan, uči hčerko, naj drži obljubo, zvesti Henrik je pozitivno pojmovan, hčerka 
pa negativno, ker hoče prelomiti obljubo, četudi je le-ta izsiljena. Za živalski videz 
kraljeviča je kriva zlobna čarovnica, mati ni niti omenjena. Ženske književne osebe 
pri Grimmovih so ali 1) mlade, lepe, pasivne; 2) zlobne, grde/lepe, čarovnice, ki 
moškega nagovarjajo k grdim dejanjem, recimo da pusti otroke v gozdu (Janko in 
Metka), da motivira moža k lakomnosti (Ribič in njegova žena); 3) niso omenjene 
(Žabji kralj). Šele ko kraljična sprejme socializacijski vzorec obnašanja, žrtvovanje 
v korist moških, samozatajevanje, četudi se je poskusila upreti, je šele tedaj, po 
mnenju bratov Grimm, zaslužna, da se poroči in vstopi v svet patriarhalnih vrednot.

7. Poststrukturalistična teorija švedske znanstvenice Marie Nikolajeve združuje 
strukturalistični pristop V. Proppa in arhetipsko teorijo C. G. Junga. V Žabjem 
kralju J. in W. Grimma je prisotna tipična zgradba – dom – odhod od doma – vrni-
tev domov (home – away – home) za oba protagonista. L. Gonzenbach v pravljici 
Prašičji kralj ima osnovno strukturalistično zgradbo (dom – odhod od doma – vrni-
tev domov/novi dom). Postavlja se vprašanje, ali je morebiti 1) zaradi feministične 
perspektive avtorice Laure Gonzenbach junakinja dosegla stopnjo individuacije, 
2) mogoče zaradi manjše oddaljenosti motiva od mitskega izročila ali zaradi 3) 
bližajočega se 20. st. in modernega veka? V slovenski ljudski Jež se ženi je vidna 
tipična zgradba, vendar književna oseba ne doseže individuacije, četudi je struktura 
tipična (dom – odhod od doma – vrnitev domov/novi dom). Iz tega sklepamo, da 
sta bili nemška in slovenska inačica bolj v skladu z Bettelheimovo psihoanalitično, 
manj pa z arhetipsko teorijo (separacija – iniciacija – individuacija). Dihotomije 
– v vseh treh pravljicah najdemo nasprotja, na primer manko – zapolnitev manka, 
odhod – prihod, žival – človek, moški – ženska, starši – otroci. 

Sedem likov pravljic: 
1. Škodljivec – v pravljici Žabji kralj lik škodljivca igra zlobna čarovnica, ki je začarala 

kraljeviča v žival (žabo, prašiča, jež). V Prašičjem kralju ni tipičnega škodljivca, 
vendar ga lahko najdemo tudi v glavnem liku, Prašičjem kralju, ki škoduje prvima 
dvema hčerkama in tudi tretja hčer, ki zaradi svoje nezrelosti, podobno kot v mitu 
o Amorju in Psihi, mora iti v podzemlje na nove preizkušnje. Tipičnega škodljivca 
v slovenski inačici skoraj da ni. 

2. Darovalec – Žabji kralj daruje žogo tretji hčerki, ona njemu »podari« človeško 
podobo. V pravljici Prašičji kralj so trije puščavniki tipični darovalci. V besedilu 
Jež se ženi pa je, podobno kot v nemški inačici, prvi darovalec žaba, ki kraljični 
vrne zlato žogo, ki potem Žabjem kralju »podari« človeški videz. 

3. Pomočnik – v pravljici Žabji kralj je oče tudi pomočnik žabjemu kralju, ker vztraja, 
da najmlajša hčerka »drži« besedo, kar odraža tradicionalno perspektivo. V pravljici 
z naslovom Prašičji kralj če je to naslov pravljice, potem V Prašičjem kralju, so 
trije puščavniki trije pomočniki in tudi zrelost junakinjo pripeljali do procesa in-
dividuacije. V slovenski inačici Jež se ženi je tradicionalno pojmovan pomočnik, 
oče, ki vztraja, da najmlajša hčerka »drži« besedo. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milena Mileva Blažić, Primerjalna analiza germanskih, romanskih in slovanskih … 199

4. Carična (iskani lik) in njen oče sta v Grimmovi in slovenski inačici dejavna, v 
sicilijanski je bolj dejavna mati. V vseh treh inačicah je ženska književna oseba 
pojmovana tradicionalno – s poroko in kot »nagrada«. 

5. Pošiljatelj – v pravljici Žabji kralj – je žaba oz. oče tisti lik, ki pošilja najmlajšo 
hčerko, v pravljici Prašičji kralj – je mati v prvem delu, žena v drugem delu, v 
slovenski inačici Jež se ženi – jež in oče sta tista lika, ki pošiljata najmlajšo hčerko 
v poroko. V slovenski inačici je submisivnost hčerke prikazana, in sicer tako, da je 
le-ta ponotranjila moško željo (željo očeta in ženina) kot svojo lastno.

6. Junak – živalski ženin – kraljevič v pravljici Žabji kralj, v sicilijanski Prašičji kralj 
– prašič v prvi polovici, žena v drugi polovici pravljice, v slovenski Jež se ženi pa 
jež. 

7. Lažni junak je v vseh treh inačicah: žaba v pravljici Žabji kralj, v sicilijanski Prašičji 
kralj – prašič v prvem delu, žena v drugem delu in v slovenski Jež se ženi – jež. 
V pravljicah Žabji kralj in Jež se ženi ne bi mogli najdi Jungovega potovanja junaka 

oz. junakinje. V sicilijanski pravljici Prašičji kralj pa zaradi kompleksnosti besedila 
in oddaljene, hkrati pa bližje povezanosti z mitom o Amorju in Psihi najdemo tri faze 
potovanja: separacija (odhod v podzemlje), iniciacija (preizkušnje v podzemlju) in in-
dividuacija (stopnja samouresničitve). Sicilijanska pravljica se nadaljuje tam, kjer se 
nemška in slovenska zaključita, ko se živalski ženin – žaba in jež poročita. Sicilijanska 
se nadaljuje in ravno v tem nadaljevanju lahko prepoznamo t. i. arhetipsko potovanje. 
Najmlajši hčerki oz. ženi prašičjega kralja, ko ga je videla v vsej njegovi lepoti, ji je 
le-ta naročil, naj nikomur ne pove te skrivnosti. Pride do kršitve prepovedi tako kot v 
Amorju in Psihi, zato princ izgine, in če ga hoče rešiti, mora oditi. To je faza separacije 
(najmlajša hči odide, dokler ne pohodi železnih čevljev, torej 7 let, 7 mesecev in 7 dni). 
Na poti preizkušenj ali iniciacija sreča tri puščavnike in vsak izmed njih ji da darilo za-
radi njene prijaznosti. Potem končno pride do dvora Prašičjega kralja. Vmes je porabila 
skoraj sedem železnih čevljev (s pomočjo daril čarobnih pomočnikov oz. puščavnikov 
trikrat spi s kraljevičem, ki naj bi se čez tri dni poročil z drugo, ker je pozabil na svojo 
prvo ženo) in uspe ji individuacija (njej uspe, da ga uspava in tudi metaforično zbudi 
po 7 letih, 7 mesecih in 7 dneh). Iniciacijo najmlajša hči oz. kraljična doseže tako, 
da se na pot preizkušenj odpravi sama. S pomočjo svoje pameti in iznajdljivosti reši 
svojega moža pred drugo poroko, ga zbudi, ta jo prepozna, zato se naslednji dan vrneta 
v začetni svet k staršem. Potujeta po vodi oz. s čolnom, kar se vidi, da je sicilijanska 
pravljica, v nemški je prevozno sredstvo kočija z osmimi konji, z nojevimi peresi, z 
zlatimi verigami. V slovenski je voziček tudi kočija, v katerega je vprežen petelin.

Le v sicilijanski pravljici je junakinja razvila lastno zavest o nevarnostih, težavah in 
razmerah. Pustila je, da je »umrla« naivna ženska v njej in da se je rodila nova ženska 
– zrela persona. Ta je bila v prvem delu pravljice pod vplivom moževe žene, njena 
iniciacija je kompletna, ker je pravočasno, ne prehitro ne prepozno zapustila mater/
dom/primarno okolje. Odpravila se je na pot preizkušenj, kamor se večina žensk boji 
odpraviti – je pot brez občutka varnosti in gotovosti. Nezrele ženske bi se izgovarjale, 
le zrela ženska, najmlajša hči, se je, ker je bila nezrela in je prekršila obljubo, da ne 
bo izdala skrivnosti, odpravila na preizkus zrelosti in ga uspešno opravila. Ne le sebe, 
ampak tudi svojega moža je rešila iz začaranosti, sebe pa iz naivnosti.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Literarna veda

V inačicah, ko je motiv preoblikovan tako, da gre za motiv živalske neveste, sko-
raj ni čustvenega izsiljevanja, na primer S kačo se je poročil, četudi je sprememba 
socialnega statusa. Zipes vidi v motivu živalskega ženina predvsem motiv žrtvovanja 
žensk in submisivne lepotice, ki so najprej podrejene očetu, potem ženinu. Ženske po 
navadi ne izbirajo, ampak so izbrane, in so tako večinoma izključene iz javne sfere 
in osredotočene na zasebno. V zelo znani inačici Lepotica in Zver je hčerka Zala ali 
Lepotica plačilo za očetov »greh«. V številnih inačicah motiva živalskega ženina gre 
za to, da je najmlajša hčerka hkrati najlepša, kar pomeni enačenje zunanje in notranje 
lepote. Neveste živalskih ženinov so delavne, podrejene, požrtvovalne, pridne, prijazne 
in vdane. Pomembno je, da jih zanimajo lastna čustva, volja in želja ter da se podredijo 
očetovi in ženinovi volji, želji. Pri francoski inačici Lepotice in Zveri gre še za novost, 
ker Zver želi, da hčerka »prostovoljno« pride, kar govori o razmerju moči oz. dominaciji 
moških nad ženskami v času nastajanja in sprejemanja te inačice. V motivu živalskega 
ženina in pozneje živalske neveste vidimo oddaljen indoevropski motiv dogovorjenih 
porok. Gre tudi za ideološki diskurz, ki romantizira »lepoto« žensk in legalizira »be-
stialnost« moških v ljudskih pravljicah, ki imajo socializacijsko vlogo. 

VIRI IN LITERATURA:

Lijana DEJAK, 2005: Morfologija pravljice. Ljubljana: Studia humanitatis.
Jacob in Wilhelm GRIMM, 2002: The Complete Fairy Tales. New York; London: Routledge. 
Max LÜTHI, 1982: The European folktale: form and nature. Bloomington: Indiana University 

Press. 
Maria NIKOLAJEVA, 2003: Fairy Tale and Fantasy: From Archaic to Postmodern – Marvels & 

Tales 17:1. 138–156. 
Clarissa PINKOLA ESTÉS, 1995: Women who run with the wolves: myths and stories of the wild 

woman archetype. New York: Ballantine Books.
Maria TATAR, 2003: The hard facts of the Grimms’ fairy tales. Princeton, Oxford: Princeton 

University Press.
Stith THOMSPON, 1997: Motif-index of folk-literature: a classifi cation of narrative elements in 

folktales, ballads, myths, fables, mediaeval romances, exemples, fabliaux, jest-books, and 
local legends. Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press. Zvezek 1: A–C. 554 
str.; Zvezek 2: D–E. 517 str.; Zvezek 3: F–H. 519 str.; Zvezek 4: J–K. 499 str.; Zvezek 5: 
L–Z. 567 str.; Zvezek 6.1: A–K. 448 str.; Zvezek 6.2: L–Z. 892 str.

Slovenske pravljice. Ljubljana: Nova revija.
Jana UNUK, 1999, 2001, 2002: Rabe čudežnega: o pomenu pravljic. Ljubljana: Studia huma-

nitatis.
Jack ZIPES, 2002: The Oxford companion to fairy tales: [the western fairy tale tradition from 

medieval to modern]: Oxford, New York: Oxford University Press. 
– – 2004: Beautiful Angiola. The Lost Sicilian Folk and Fairy Tales of Laura Gonzenbach. New 

York, London: Routledge. 
– – 2006: Why fairy tales sticks: the evolution and relevance of a genre. New York, London: 

Routledge.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milena Mileva Blažić, Primerjalna analiza germanskih, romanskih in slovanskih … 201

SUMMARY

A Comparative Analysis of Germanic, Romance, and Slavic Folktales Based on the Mo-

tif of the Animal Groom and Animal Bride

As evident from the material and literature in three collections of fairy tales, i.e., Grimm’s 
Children’s and Household Tales (1812), L. Gonzenbach’s Beautiful Angiola (1870), and the 
collection Slovene Fairy Tales (2001), one of the common motifs is the motif of the animal 
groom or animal bride, which occurs in Grimm’s fairy tales (The Drummer, Hans the Hedgehog, 
The Raven, The Singing, Soaring Lark, Bearskin or Devil’s Green Coat, The Frog King or 
Iron Henry, Bluebeard, or The Robber Bridegroom), as well as in Gonzenbach’s tales (Prince 
Scursuni, The Pig King, The Golden Lion, Tobia and Tobiola), and in Unuk’s collection (Count 
the Pig, The Hedgehog Is Getting Married, The Prince and the Beautiful Vida , The Enchanted 
Castle and the Bear). 

The motif of the animal groom and the animal bride, which is a generally known and 
widespread motif in the written and oral tradition of the European folktale, appears in three 
variants: (1) a childless couple wishes for a child, regardless of the child’s appearance; (2) the 
father emotionally blackmails the daughter into redeeming herself by “voluntarily” marrying a 
monster/animal/foreigner; (3) the motif of an animal bride, which is a less violent variant of the 
motif of an animal groom (Girl and the Snake, The Prince and the Beautiful Vida), and is without 
the element of the emotional harassment by the father or groom (Beauty and the Beast).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2008_Kongresna_13.pdf | DOST. 14/01/26 0.18

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

