
UDK 821.163.6.09 Prešeren F.
Boris Paternu
Ljubljana

K VIROM PReŠeRNOVegA »FRAJgAJSTOVSTVA«

Razprava odkriva enega izmed doslej neupoštevanih idejnih virov Prešernovega svobo-

doumja, in sicer Thomasa Paina (1737–1809), inspiratorja ameriške in francoske revolucije. 
Prešeren je imel v svoji skromni osebni knjižnici njegovo najpomembnejše delo Rights of Man 

(prvo knjigo iz l. 1791).Tu se je lahko srečal z univerzalno obravnavo vprašanja človekovih 
pravic, tako na individualni kot na narodni in mednarodni ravni. Spoznal je pravno kulturo mo-

derne demokracije. Ugotoviti je mogoče vrsto idejnih stičišč med Prešernom in Painom, najbolj 
oprijemljivih v Prešernovi Zdravljici.

The article examines one of the intellectual sources of Prešeren’s free-spiritedness that has 
not been previously considered, i.e., Thomas Paine (1737–1809), who was and inspiration to 
the American and French revolutions. Prešeren had in his modest personal library Paine’s most 
important work, Rights of Man (Volume 1 from 1791). Here, he could have come in contact with 
a universal treatment of the question of human rights on the individual as well as on national and 
international levels. He became familiar with the legal culture of modern democracy. One can 
identify numerous common points in Prešeren’s and Paine’s ideas, most notably in Prešeren’s 
Zdravljica [Toast].

Ključne besede: Človekove pravice, francoska revolucija, monarhija, republika, svobodni 
narodi

Key words: human rights, French revolution, monarchy, republic, free nations

Med zapuščinskimi listinami, ki so nastale po Prešernovi smrti leta 1849 in jih je, 
zbrane v posebni publikaciji, leta 1904 objavil Avgust Žigon pod naslovom Zapuščinski 
akt Prešernov, najdemo tudi seznam knjig, ki so ostale v pesnikovi zapuščini. Seznam 
je za kranjsko sodišče sestavil pooblaščeni inventarni komisar.1 Kaže, da pesnikova 
osebna »knjižnica«, ali kar je v Kranju od nje še ostalo, ni bila obsežna. Vpisanih je 
107 knjižnih enot in kot celota ne kažejo kakšne posebne zbirateljske zavzetosti. Tudi 
njeno denarno vrednost je taktratni uradni ocenjevalec postavil zelo nizko: vse skupaj 
38 goldinarjev in 13 krajcarjev2.Vendar lahko o Prešernovi »knjižnici«, ki se je kasneje 
izgubila, lahko rečemo, da je zanimiva, intelektualno bogata in osebnostno izrazita.
Očitni so kontrastni duhovni razponi med zelo različnimi deli, ki so se našla skupaj. 
Na primer: Petrarkove Rime ( Firence 1822) pa Byronov Don Juan (London 1826);ali 
Novum Jesu Christi testamentum vulgatae editionis (Benetke 1776) in izrazito proti-
verski Charles François Depuis z delom Abregé de L’origine de tous les Cultes (Bru-

1 Agust Žigon, Zapuščinski akt Prešernov, Kranj 1904; glej Verzeeichniss der in den Verlass des Lands-
Advokaten Hr. Dr. Franz Preshern gehoerugen Buecher, s. 29–35.

2 Primerjajmo opis oz. inventar ostalega Prešernovega imetja: nobene denarne gotovine; zlata žepna ura 
(12 goldinarjev), pisalna miza iz mehkega lesa (50 krajcarjev); knjižna omara iz mehkega lesa (1 goldinar), 
štirje stoli (po 10 krajcarjev). Neprodani izvodi Poezij (670 izvodov), in Krsta pri Savici (168 izvodov) v 
skupni vrednosti 653 goldinarjev in 01 krajcarja.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


302 Slavistična revija, letnik 57/2009, št. 2, april–junij

selj 1829); Aleksander Pope v francoski izdaji Essei sur l’Homme ( Ženeva 1745) in 
Moses Mendelssohn Philosophische Schriften II.(Karlsruhe). 3 Tuja dela so po večini v 
izvirniku,izbira jezikov je široka. Knjige so pisane: v slovenščini, nemščini, latinščini, 
angleščini, francoščini, italijanščini, češčini, hrvaščini in srbščini. Presenetljivo veliko 
del je angleških: 23 od skupaj 107 enot. Prešernova zapuščinska zbirka je taka, da nam 
pove marsikaj bistvenega o pesnikovi literarni, filozofski, politični in celo pravniški 
usmerjenosti. 

Naj se tokrat pazljiveje ustavimo ob enem izmed problemsko zanimivih avtorjev, ki 
jih je imel Prešeren tako rekoč do zadnjega pri sebi. gre za avtorja, ki v duhovnem in 
političnem smislu izstopa ob vseh drugih in po svoje preseneča. To je angleški publi-
cist in politik Thomas Paine (1737–1809) s svojim znamenitim delom Rights of Man 

(Človekove pravice). Prešeren je imel prvo knjigo Rights of Man, ki je izšla v Londonu 
1791. Druge knjige, iz leta 1792, pa na seznamu ni. Painovo delo o človekovih pravicah 
je bilo tudi prevedeno v druge jezike in je spadalo v sam vrh radikalnega evropskega 
svobodoumja. Za avstrijske predmarčne razmere je pomenilo izziv in tveganje. Še bolj 
kot knjiga mladoheglovca Davida F. Straussa Das Leben Jesu (Jezusovo življenje), 
1835, o kateri vemo, da jo je Prešeren imel in jo posojal svojim znancem, ki pa je na 
zapuščinskem seznamu ni.

Anglež Thomas Paine je bil ena glavnih osebnosti ameriške in francoske revoluci-
je, most med njima, njun ideolog in inspirator, sodelavec B. Franklina, T. Jeffersona, 
g. Washingtona in markiza de la Fayetta, knjigo o človekovih pravicah je posvetil 
Washingtonu. V času svoje ameriške emigracije (1774–1787) je kot publicist nepo-

pustljivo zastopal Fraklinovo protiangleško smer osamosvajanja Združenih držav in 
rojevanja njihove demokracije. Njegovo delo Common Sense (Zdrava pamet) iz leta 
1776, ki je izšlo še anonimno, velja za idejni temelj ameriškega osvobodilnega proce-

sa. Sledila so leta Painove pariške emigracije (1787–1802), ko se je s svojo ameriško 
izkušnjo vpregel v francosko revolucijo, delal v samem njenem jedru ob markizu de la 
Fayettu in postal član francoske narodne skupščine. Prav v to obdobje sodi delo Rights 
of Man, ki je doživelo silovit odmev po evropi in Ameriki. Obveljalo je za njegovo 
najpomembnejše delo, ki postaja znova živo tudi v našem času. Sodobni ameriški 
zgodovinar Sidney Hook (1902–1989) je Paina označil za »nesmrtnega razsvetljen-

ca« in »eno največjih osebnosti ameriške politične misli«.4Z današnje razdalje lahko 
v njem vidimo izrazitega povezovalca razsvetljenske filozofije s francosko revolucijo. 
Naslednje pomembno delo The Age of Reason (Stoletje razuma), 1794–1795, ki pa 
je obrnjeno k religijskim vprašanjem, že z naslovom opozarja na razsvetljenstvo kot 
filozofsko zaledje njegovega mišljenja. 

Kdaj in kako je Prešeren prišel do Painove knjige, lahko danes samo ugibamo. Po-

nuja se misel, da mu jo je s svojih potovanj po evropi prinesel Andrej Smole. gotovo pa 
ni samo naključje, da je segel po njej in jo imel pri sebi do smrti. Sodnemu ocenjevalcu 
njegove zapuščine se še sanjalo ni, kaj ima v rokah. Painovi knjigi je pripisal vrednost 
vsega 18 krajcarjev, natanko toliko kot Kremplovim Dogodivšinam Štajerske Zemle.

3 Naslovi so tu navedeni po zapuščinskem aktu.
4 Common Sense, Rights of Man and other essential Writings of Thomas Paine, Penguin Books, London 

2003, Introduction, XXXIII.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boris Paternu, K virom Prešernovega »frajgajstovstva« 303

Painova knjiga Rights of Man je bila odgovor na napad,ki ga je poslanec angleškega 
parlamenta edmund Burke s svojo obsežno knjigo Reflektions on the Revolution in 
France (Razmišljanja o francoski revoluciji) usmeril proti francoski revoluciji.5 Burke je 
trdovratno branil monarhistično tradicijo, aristokracijo in Cerkev. Delo je tudi pozneje 
obveljalo za eno temeljnih evropskih del, ki so zavračala revolucijo.

V problemsko središče analitične in hkrati vroče polemike je Paine postavil vprašanje 
človekovih pravic.In sicer na vseh ravninah: od osebne do narodne in svetovljanske. 
Njihovo najbolj ustrezno politično in pravno formulacijo je našel v Deklaraciji o 
človekovih in državljanskih pravicah, kakršno je v revolucionarnem avgustu 1789 
sprejela francoska narodna skupščina, ki ji je predsedoval markiz de la Fayette. Prešeren 
je kot mislec, pravnik in tudi kot pesnik tej problematiki gotovo sledil od mladih let in 
jo spoznaval iz mnogih virov. Vendar tako radikalne in celovite obravnave človekovih 
pravic, kot jo je našel pri Painu, gotovo ni mogel najti nikjer drugje. 

Najgloblji izvor človekovih pravic in svobode je po Painovem prepričanju v človeku 
samem, je tako rekoč preeksistenten. Navaja markiza de la Fayetta, ki se je na ljudi 
obračal z nagovorom: »Prikliči v dušo čustva, ki jih je narava vtisnila v srce vsake-

ga državljana in ki bodo dobila novo moč, ko jih bodo razpoznali vsi: da narod ljubi 
svobodo, zadošča, da jo spozna…«6 Tudi pri svoji kritiki družbenih vprašanj se Paine 
pogostoma sklicuje na »naravni red stvari«. Vendar pa narava kljub vsej svoji najvišji 
veljavi ni edini in zadnji temelj Painove argumentacije.Odpira tudi metafizično zaledje 
stvari. Človekova narava je po njegovem zasajena v Stvarjenju, je »kreacija«, kot pravi 
temu, in zato govori, o »božjem izvoru človekovih pravic«. Postavlja pravilo: vsi ljudje 
so rojeni enako in z enakimi naravnimi pravicami. Torej: vse, kar je moja pravica, je 
tudi pravica drugega.7 Paine revolucijo gradi na dveh osnovnih postavkah: na človekovi 
»razsvetljenosti« in na »božjem načelu enakih človekovih pravic«.

Toda Paine se je v svoji polemiki razmeroma malo mudil pri abstraktnem 
razmišljanju. Ko govori o naravnih pravicah, ga zanimajo predvsem človekove real-
ne, državljanske pravice. Na nekem zgoščenem mestu jih označuje takole: »Razloženo 
z nekaj besedami. Naravne pravice so tiste, ki pripadajo človeku v pravici do njegove 
eksistence. Sem sodijo vse intelektualne pravice ali pravice mišljenja in tudi vse tiste 
pravice osebne dejavnosti za lastno dobrobit in srečo, ki niso krivične do naravnih pravic 
drugih ljudi«.8Da je Prešeren Painova stališča o človekovih pravicah bral z zanimanjem 
in simpatijo, ne kaže dvomiti. Po vsem, kar doslej vemo o njegovem življenju in delu, 
lahko dokaj zanesljivo sklepamo, da je bil Painovemu mišljenju izrazito odprt. Srečanje 
z njim ni bilo za Prešerna nikakršen notranji prelom. Pri Prešernu kljub psihološki 
kompleksnosti ni mogoče prezreti izrazite, zavedajoče se osebne pokončnosti, upornosti 
in nekonformnosti tako v zasebnem kot družbenem življenju.9 Dovolj je znanih zgodb 

5 Podnaslov Painovega dela : Being an Answer to Mr. Burkes Attack on the Franch Revolution.V zapu-

ščinskem seznamu je ta podnaslov naveden, vendar z napakami.
6 T.Paine, Rights of Man, po navedenem delu Common Sense, Rights of Man..., London 2003, 143. Tudi 

nadalje navajam to delo.
7 T. Paine, n.d., 167.
8 N.d., 169.
9 Boris Paternu, Prešernova osebnost , France Prešeren in njegovo pesniško delo I, Ljubljana 1976, 

5–36.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Slavistična revija, letnik 57/2009, št. 2, april–junij

o njegovem frajgaistovstvu, njihov vrh je v slikovitem izročilu, da Prešeren verige ni 
prenesel niti na žepni uri. Tudi njegov pesniški opus ima v svojem izhodišču voljo k 
uresničenju osebne prostosti in sreče, od tod naprej pa k prostosti in sreči naroda. Prav 
tu, na družbeni ravnini, pa je Paine s Človekovimi pravicami odprl daljnosežno vizijo 
in zarisal razločno pot. 

Najprej se je obrnil k temeljem konservativnega družbenega sistema, in sicer s 
kritiko vseh treh vladajočih elit : monarha, aristokracije in klera. Prvi cilj njegovega 
udara je tako imenovana »hereditarna sukcesija«, to se pravi dedovalna pravica. Ta 
zagotavlja oblast monarhu in aristokraciji, odvzema pa jo človeku kot suvereni osebi in 
narodu kot skupnosti. Je sistem vladanja,ki misli, da je večno, in mu Burke slepo sledi. 
Živi sodobnosti nadeva pravila mrtve preteklosti in uzakonja tiranijo. Človeku ukazuje 
poslušnost, ponižnost in pokorščino, jemlje mu osebno čast. Ta »dedni despotizem« 
Paine podvrže nekompromisni sodbi: »Narava sama kliče k njegovemu razpadu.«10 

Upor proti sistemu družbenih privilegijev mu velja za upor zoper tiranijo. Painove 
teze so tudi skrajne: »Aristokracija, s katerekoli strani jo presojamo, je pošastna.«11 

Rešitev vidi v »francoskem primeru«. To se pravi v » revoluciji, porojeni iz razumne 
presoje človekovih pravic«. 12Izid revolucije pa bere v temeljnem dokumentu, ki ga je 
dala: v Deklaraciji o človekovih in državljanskih pravicah. In tej je sledila moderna, 
demokratična ustava. 

Tudi razmerje do Cerkve in vere je Paine zasnoval v novem duhu. Človekovo izbiro 
vere in pravico do njenega uresničevanja je uvrstil med temeljne intelektualne pravice, 
ki so del pravice do svobodnega mišljenja. Vendar religioznosti same ni vezal na njene 
organizirane in institucijske oblike. Do verskih institucij je bil enako kritičen kot do 
posvetnih, oboje je meril s človekovimi naravnimi pravicami. Odtujevanje Cerkve od 
religije je opisal v naslednjem miselnem loku: vse religije so po svoji naravi dobrotne 
in blage in združene z načelom morale; nočejo ničesar, kar bi bilo zlobno, kruto ali 
nemoralno; zatem sprašuje, kako to, da vse to lahko izgubijo in postanejo zlobne ter 
netolerantne; razlog vidi v povezovanju Cerkve z državo; iz te povezanosti nastane 
neke vrste »križanec«, zmožen samo še razkroja; taka oblastniška stanja ver imenuje 
»religions established by law.«13 Za izrazit primer navaja inkvizicijo v Španiji, ki je 
nastala kot križanec med cerkvijo in državo. Konec vseh teh treh vrst oblasti , ki so med 
seboj povezane in konkurenčne hkrati , vidi v francoskem in v ozadju tudi v ameriškem 
zgledu.Nekje pravi:« Revoluciji v Ameriki in Franciji sta vrgli čez svet snop luči, ki 
je segla v človeka.«14

Snop te luči je segel tudi do Prešerna, že po mnogih poprejšnih osebnih izkušnjah 
in spoznanjih, od mladih nog naprej. Paine je lahko to luč samo izostril in globlje inte-

lektualiziral. O Prešernovem kritičnem razmerju do privilegijev aristokracije, ki jih je 
trdo občutil na lastni življenjski poti, ni malo vesti. In tudi njegovi odzivi so znani. Od 
jeznega zapisa o zapostavljenosti ljudi plebejskega, «beraškega« izvora pa do posme-

10 T.Paine , n. d., 185.
11 T. Paine, n. d., 186.
12 N. d., 147.
13 N.d., 192.
14 N.d., 225.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boris Paternu, K virom Prešernovega »frajgajstovstva« 305

ha nad »žlahtniči trde glave«.Naj tu spomnim na nekoliko obroben, samo epigramski, 
vendar dovolj poveden udar zoper aristokracijo in višji kler hkrati. gre za epigram 
Prijat'lju Lašanu iz leta 1835, ko je le-ta odhajal za upravnega uradnika na okrožno 
glavarstvo v Novo mesto: »Varha te čaka Dolenjc pred aristokratov tiranstvam:/ varji 
se družbe volkov, bodi mu bramba pravic« 15

Ne kaže razpravljati o težavah, ki jih je imel Prešeren kot pesnik s kulturno omeje-

nostjo in oblastniško voljo vplivnega dela duhovščine. Njegovo duhovno osamosva-

janje je potekalo tudi znotraj religioznosti same. Paradoks krščanstva je odprl že v 
prvih stihih Krsta pri Savici z nastopom Valjhuna, » ki boj krvavi bije za krščansko 
vero«.gre za drastično podobo krvavega zavezništva med nasiljem in vero, za primer 
srednjeveškega bavarskega »križanca« med državo in Cerkvijo. Prešeren zgodbo po-

tem obrne k drugačnemu, humanemu krščanstvu, ki je odprto tudi globlji eksisten-

cialni problematiki. Prav tako ni mogoče prezreti, da Prešeren med izrazi Bog , Pan, 
Urlicht (Praluč), in Weltgeist (Svetovni Duh) ni postavljal nobene globlje konkurence. 
Dve vrsti vernosti je nekoliko ironično izpostavil tudi v domislici o napisu na svojem 
grobu: »Tukaj počiva Franc Prešeren,/ nejeveren in vendar veren«. Pri Painu je lahko 
dobil samo potrdilo za svoje osebno, svobodno razumevanje religioznosti. Tedanji 
varuhi reda so tem rečem sledili. Ob četrti Prešernovi prošnji za advokaturo leta 1843 
je šef ljubljanske policije dr. Franz Uhrer v svoji oceni kandidata problematiziral med 
drugim tudi Prešernova verska načela, ki da so »slabotna in zaradi hudega raciona-

lizma zmešana«.16 Da bi bil primeren za mesto samostojnega odvetnika, bi moral, po 
Uhrerjevem mnenju, spremeniti način svojega življenja in svoje nazore. Pesnikova 
prošnja je bila zavrnjena.

Tudi do monarha in monarhije je bil Prešeren več kot skeptik. V Zdravljici, nastali 
leta 1844, je postavil vizijo obstoja in prihodnosti slovenskega naroda. V njej je še 
nekaj Boga, nikjer pa ni cesarja, kar je moralo biti takrat precej opazno. Toliko bolj, 
ker je tik pred tem izšla v Novicah Koseskega budnica Slovenija presvitlimu gospodu 
in cesarju Ferdinandu Prvimu …, ki je postala zgled uradnega rodoljubja, z ikono 
cesarja v svojem vrhu. Težko, da Zdravljica ne bi bila tudi izzivalni refleks na visoko 
retorično odo Jovana Vesela Koseskega. Prešeren ob revoluciji leta 1848 v avstrijske 
ustavne reforme in cesarjeve obljube ni prav nič verjel. Juristu Mateju Cigaletu, ki se 
je odločil za izdajanje lista Slovenija (1848–1850), je v kranjski gostilni Stara pošta v 
svojem drastičnem slogu povedal: »Ne mislite, da bo stara kurba Avstrija kaj dala, kar 
ji ne boste iz nohtov iztrgali; kar vam je zdaj dala, bo nazaj vzela.«17 Nekaj nam pove 
tudi to, da je Prešeren še na bolniški postelji, pred smrtjo, pazljivo sledil političnemu 
dogajanju v Franciji in napovedoval izid boja med generalom Cavignacom in Luisom 
Napoleonom. Paine je Francijo predstavil kot najbolj razsužnjeno deželo evrope in 
nekaj tega je morda ostalo v Prešernovem posebnem zanimanju zanjo.18

15 Janko Kos v Prešernovem ZD II, 278, besede »varji se družbe volkov« komentira: »Višje duhovščine, 
ki s svojo nasilnostjo ogroža svobodo osebnosti in mišljenja.«

16 F. Kidrič, Prešernove odklonjene prošnje za advokaturo, RDHV III, 1926, 89 sl. 
17 F. Kidrič, Leto 1848 in Prešeren, Ljudska pravica, 8. feb.1948). 
18 T. Paine, n. d., s. 252.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Slavistična revija, letnik 57/2009, št. 2, april–junij

Toda Paine v svoji kritiki konservativnega družbenega sistema ni ostal samo pri 
vprašanjih, ki so zadevala splošni okvir delitve oblasti med tremi vodilnimi silami, mo-

narhijo, aristokracijo in klerom. Šel je daleč čez in glavni analitični del kritike usmeril 
k vprašanjem politične ureditve družbe, k vprašanjem vlade, ustave in zakonov. Tu se 
je Prešeren kot pravnik srečal z zelo izdelano kulturo politične demokracije. 

Paine je problem vlade odprl na radikalen način. Njegovo izhodiščno stališče je 
naslednje: obstaja vlada iz ljudstva in vlada nad ljudstvom, vlada, ki je zrasla iz družbe 
ali nad njo.19 Vlada ne sme temeljiti na lastni avtoriteti, temveč na avtoriteti ljud stva. 
Nekje pravi: «Kaj je vlada drugega kot upravljanje zadev naroda. Ona po svoji naravi 
ni in ne more biti lastnina posameznega človeka ali družine, temveč celotne skupno-

sti, katere potrebam služi.«20 Na kratko: »Narod je vir suverenosti.« In k temu: »Na-

rod ima vedno neodtujljivo pravico odpraviti obliko vlade, ob kateri ugotovi, da je 
nevzdržna, in ustanovi tako, ki ustreza njegovim potrebam in njegovi sreči.21 Človek 
kot oseba, kot individuum pa je tisti, v katerem imajo človekove pravice svoj izvor, 
in ki »vstopa v dogovor z vsemi drugimi, da ustvari vlado.«22 In še: «Vsak državljan 
je član skupnosti in kot tak lahko priznava nadosebni subjekt, njegova poslušnost so 
lahko samo zakoni.«23 

Temeljna listina vladanja pa je ustava, ki ji Paine posveča veliko pozornost. Vla-

da je po njegovem samo tvorba ustave. In ustava ni dejanje vlade, temveč ljudstva, 
ki konstituira vlado.24 Pravi zgled mu je ustava, ki jo je leta 1789 sprejela francoska 
narodna skupščina (L’Assemblée National). To je ustava, ki vzpostavlja suverenost 
naroda in v kateri obstaja »racionalni red stvari«, medtem ko britanski ustavi Paine 
odreka pravo demokratično vsebino in v njej vidi elemente despotizma. Samo narod s 
svojo svobodno izvoljeno skupščino lahko odloča o vseh bistvenih stvareh: od vojne 
in miru do davkov in do zaščite osebne lastnine nasproti državi. Vsi zakoni, ki nasta-

jajo v skupščini, pa so dolžni slediti enakosti med ljudmi. Vsak državljan, ne glede 
na socialni izvor in družbeni položaj, ima pravico,da voli in da je voljen. Za vsakega 
človeka tudi velja, da je nedolžen, dokler z dokazi ni obsojen.

Zelo značilna je Painova kritika zastarelega parlamentarnega jezika, kakršnega je 
poznal iz angleške parlamentarne prakse. In edmund Burke je bil član poslanskega 
doma The House of Commons. Pri tem se Paine najprej opira na francosko ustavo, 
ki je »odpravila norost naslovov«. Zanj so to vzvišeni vzdevki in častni naslovi, ki v 
resnici povezujejo nadutost s ponižnostjo in so žaljivi. V govoru vidi »eno naravnih 
človekovih pravic, ohranjeno z narodom kot avtoriteto«.25 Paine se upira »vazalnemu« 
jeziku političnih govorov v parlamentu, in upira se formalizirani in izpraznjeni retori-
ki, ki jo šteje za jezik »zehanja«, pri čemer natanko ve,da so oblike parlamentarnega 
življenja tudi njegova vsebina. Zavzema se za odprt, svoboden, pogumen in možat 

19 N.d., 171,172.
20 N.d., 252.
21 N.d., 252. 
22 N.d., 172. 
23 N.d., 252.
24 N.d., 173.
25 N.d., 194.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boris Paternu, K virom Prešernovega »frajgajstovstva« 307

jezik, ki je vsebinski ter »razpet k vsem delom in okoliščinam primera«.26 Debatira se, 
kot pravi, »v ljudskem duhu in gosposkem jeziku«.27

Ko Paine vsa ta kontrastna nasprotja med konservativno in liberalno politično pa 
tudi pravno prakso svojega časa spravlja v seštevek, prihaja do temeljne delitve: repu-

blika ali monarhija, razum ali nevednost. Samo republika je, ki omogoča demokracijo. 
Spet se vrača k francoski Deklaraciji o človekovih in državljanskih pravicah, ki jo tudi 
v celoti objavlja v angleškem prevodu, in k ameriški Deklaraciji neodvisnosti iz leta 

1776.Čeprav je osredinjen k francoskemu primeru, je ameriški začetek ostal v njem 
močno zasajen. Tako pravi: «Ameriška ustava je bila za svobodo to, kar je gramatika 
za jezik.«28 Voljo k svobodi pa je štel za prvinsko lastnost človekove prebujene nara-

ve. Pravi: »Največji značaji, ki ji pozna svet, so rasli na demokratičnih tleh.«29 In med 
duhovne predhodnike sodobne svobode je uvrstil imena, kot so Montesquieu, Voltaire 
ali Rousseau. 

Ne moremo vedeti natanko, kako je Prešeren te reči bral in dojemal. Vendar lahko 
sklepamo, da je Painovi politični filozofiji sledil s kar globokim razumevanjem in 
soglašanjem. Motnja bi utegnila biti v Prešernovi vednosti o terorju in zlih početjih 
revolucije, o čemer je bil v svoji avstrijski domovini Metternichovega časa obveščen 
bolj kot o njenih pozitivnih straneh. Vendar tega vprašanja, ki ga je z vso ostrostjo 
odprl edmund Burke, Paine ni prezrl. V impresivnem prikazovanju zunanjega, do-

godkovnega potekanja pariške revolucije, ob katerem je Prešeren lahko dobil široko 
in nazorno predstavo o njej, se je Paine pazljivo ustavil tudi ob njenih grozodejstvih 
in jih prikazal z drastično neposrednostjo. Prizadeto jih je obsodil in razložil kot de-

viantno, »docela napačno vladanje ljudem s terorjem namesto z razumom«.30 Obsodil 
je tudi popuščanje stihiji in instinktom: drhal je bila, ki je nosila po Parizu na špice 
nataknjene glave umorjenih. Ta nasilja, pravi Paine, »niso bila posledica načel revolu-

cije,« temveč ponižujočega položaja ljudi pred revolucijo in njihovega degradiranega 
mišljenja. Pa tudi uradnega kaznovalnega sistema, ki je bil nečloveški in je celo v Angliji 
še zmeraj poznal telesno mučenje z natezalnico, obešenje in razčetverjenje. Nekaj od 
tega bi seveda doletelo tudi Paina , če bi se vrnil na Angleško.Po vsem tem pa Paine 
ugotavlja, da je narodna skupščina položaj vendarle obvladala. Lahko bi rekli, da je 
Painova moralna presoja revolucije v nekem smislu podobna Kantovi, ki je prišla v 
javnost kmalu po izidu Človekovih pravic. V Sporu fakultet je Kant izrazil svoj odpor 
do nasilja in menil, da je revolucija »zmeraj nepravična«. Vendar je po drugi strani v 
njej odkril tvorno »moralno zasnovo«, ki se je oprime človeški rod v svojem naravnem 
in razumnem stremljenju k napredku.31

Painova polemična razprava pa je imela še neko vsebino, ki je morala pritegniti 
Prešernovo pozornost. 

Njegov koncept namreč ni bil zamejen samo na dogajanje v Franciji in Angliji ter 

26 N.d.,194.
27 N.d., 190.
28 N.d., 28.
29 N.d., 187.
30 30 N.d., 157.
31 I.Kant, Spor fakultet, Kaj je razsvetljenstvo , Filozofski vestnik 1987/1. 32–34.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Slavistična revija, letnik 57/2009, št. 2, april–junij

na stanje stvari v francoskem in angleškem parlamentu, temveč je v svojo vizijo pre-

vrata zajel celo evropo. Piše tako, da nagovarja zatrte evropske narode in jih usmerja k 
prebuji. Tudi pri tem svojem zamahu široko v svet se opira na Deklaracijo o človekovih 
pravicah. Takole pravi:«Prvi trije členi so temelj svobode, tako individualne kot na-

cionalne; nobene dežele ne moremo imenovati za svobodno, katere vlada ne izhaja iz 
načel, ki jih vsebujejo ti uvodni členi, in jih ne ohranja čiste; in celotna Deklaracija 
pravic je za svet več vredna in bo storila več dobrega, kot vsi doslej razglašeni zakoni in 
postave…Kaj so sedanje evropske vlade drugega kot prizorišče krivic in zatiranja?«.32V 
resnici so to vlade, odtrgane od svojih narodov in njihovih interesov. In čim bolj je 
zaostala neka dežela, bolj je zrela za posebnosti tega vladanja.33 

Šok so te vlade doživele z revolucijo, meni Paine, in potek dogajanja v novo smer 
je neustavljiv. Takole pravi:«Iz ameriške in francoske revolucije in iz znamenj, ki so se 
pokazala v drugih deželah, je videti, da se je svetovno mnenje z upoštevanjem novih 
vladnih sistemov spremenilo in uvidelo, da revoluciji nista bili brez kompasa političnih 
presoj.«34 Revolucija mu pomeni prenovo naravnega reda stvari, sistem načel, ki je uni-
verzalen in realen hkrati, eksistenčno človeški ter povezujoč moralo s politično izbiro 
in narodnim napredkom.35In ko se bo v evropi to uresničilo, bo tudi konec razlogov za 
vojno. Kajti vlade so tiste, ki si nepopustljivo nasprotujejo in prebujajo sovraštvo naro-

dov. Paine nad vse postavlja zaupanje v človeka in v »razsvetljensko stanje človeštva«, 
v odpravljanje vojn in sovraštva med ljudmi. Izhaja iz prepričanja: človek ni sovražnik 
človeku, postane pa skozi medij napačnega vladnega sistema.36 Na vprašanje, zakaj 
se fracoska republika ni spustila v vojno, odgovarja: zato, ker njena vlada ne dopušča 
uveljavljanja interesov, ki bi bili proti interesom naroda. Načela republike so »načela 
miru, napredka in gospodarske rasti«, ne pa sovraštva in vojn med narodi. Svojo vizijo 
»splošne revolucije v evropi« in razumevanje revolucije sploh spet obrača z družbene 
ravni v antropocentrično jedro, k človeku samemu kot izviru in končnemu namenu 
prevratnega dogajanja. Zapiše:«Ime revolucije je samo diminutiv njenega pomena in 
raste v regeneracijo človeka.«37 

Vendar je bil Anglež Paine zmeraj tudi pragmatik. S svojo vizijo sožitja med na-

rodi, ki naj bi odpravilo vojne, ne ostaja na abstraktnih tleh.Na konec svoje knjige, 
v njen vrh postavlja dokaj stvaren, še danes lepo berljiv vzorec političnega ravnanja. 
gre za pobudo k ustanovitvi reprezentativnega evropskega foruma, ki naj bi dogo-

vorno obvladal navzkrižne interese narodov in tako zagotovil mir. Na dan je privlekel 
pozabljeni načrt nekdanjega francoskega kralja, kralja dobrega imena, Henrika IV. o 
odpravi vojne v evropi. Načrt naj bi nastal okoli leta 1610. Predvideval je ustanovitev 
nekakšnega evropskega kongresa, z imenom Mirovna republika, v njem pa naj bi bili 
predstavniki različnih narodov, ki bi ustanovili skupno Sodišče za poravnavo ( Court 
of Arbitration). To bi razsojalo o sporih, ki nastanejo med enim in drugim narodom. 

32 N.d., 220–221.
33 N.d., 247–248.
34 N.d., 252. 
35 N.d., 253
36 N.d., 255.
37 N.d., 221.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Boris Paternu, K virom Prešernovega »frajgajstovstva« 309

Tako je Paine v sklepnem delu svoje polemike posebej povzdignil misel o prijatelj-
skem sožitju narodov, ki mu je pomenila najvišjo, mednarodno raven uresničevanja 
človekovih pravic. Njegovo geslo »svobodo in srečo vsem narodom« je z zamislijo 
dogovorno ustanovljenega evropskega mirovnega foruma doseglo visoko politično 
zrelost in ozemljitev hkrati. Šlo je za nekakšno predhodno idejo evropske skupnosti. 
Z njo se je torej po tej poti srečal tudi Prešeren. 

Če kje, je na tem mestu upravičeno povezovati Prešerna s Painom. Zdravljica ima 
zagotovo svojo zaledje tudi pri njem.gre za pesem, ki pomeni prelomno mesto v zgo-

dovini slovenske osamosvojitvene misli, v njej pa so vsaj tri pomembnejša mesta, ki jih 
lahko navezujemo na Paina. Najprej je to radikalni ton uporništva, ki ga Prešeren odpre 
zoper zatiralce narodne prostosti. Kretnjo upora opravi mirno in odločno kot nekaj sa-

moumevnega in naravnega. Drugo, še bolj očitno stičišče z avtorjem Človekovih pravic 

je mogoče najti v Prešernovem razmerju do vojne in miru. Njegova vizija slovenske 
prihodnosti je docela zunaj vojnih prividov in zgodb: je vizija mirnega, enakopravnega 
in bratskega sožitja vseh narodov sveta. Vprašanje naroda, ki je bilo za Slovence temelj-
no vprašanje, je Prešeren tako kot Paine postavil v mednarodna razmerja in v okvir 
vrednot, ki jih je potrdila francoska revolucija: enakost, svoboda, bratstvo. V območje 
utopije, ki pa je svoje možnosti odpirala tudi v realno politiko, kot jih odpira še danes. 
Zdravljice spričo njene široke idejne zasnove seveda ne moremo zamejiti v en sam vir. 
Med zelo vidnimi je tudi odmev g. Mazzinija, ki je prav tako izhajal iz prevratniških, 
liberalnih in republikanskih stališč in se zavzemal za prijateljsko sožitje med narodi 
vsega sveta. »globlje duhovno zaledje za tedanje čase prevratnih (Prešernovih) idej je 
najti tudi v vrsti revolucionarnih zamisli in pobud sodobnika giuseppeja Mazzinija, na 
katerega je bila slovenska literarna zgodovina premalo pozorna.«38Tretje dotikališče 
med Painom in Prešernom pa bi se dalo uzreti v njunem antropocentričnem etosu. V 
poudarjeni sklep in vrh Zdravljice je Prešeren postavil človeka, dobrega človeka. Na 
dnu vsega je njegovo zaupanje v ljudi, ki »dobro v srcu mislijo«. Vero v prelomne 
spremembe sveta tudi Prešeren gradi na človeku in njegovem preeksistentnem etosu. 

Seveda pa je treba pomisliti tudi na razlike in razdalje med Prešernom in Painom. 
Paine je še trdno znotraj razsvetljenskega optimizma 18. stoletja, njegovega deizma 
in zanesljivega loka vrednot.: razum, narava, prostost in sreča. Prešeren v mnogočem 
izhaja iz tega sveta vrednot. Vendar je tudi že zunaj, v duhovni anomiji, v razkrajanju 
omenjenih vrednot in v eksistencialnih disonancah na poti od romantike proti moder-
nizmu. Razsvetljenska filozofija sreče se v Prešernovih Sonetih nesreče (1834) razločno 
prelomi v svoje nasprotje. Vendar Prešeren v svojem političnem mišljenju ne odpira 
vrat subjektivnemu relativizmu ali resignaciji, ostaja v okvirih razsvetljensko uporniške 
narodne prebuje. Zato je podporo in širše razglede v politično kulturo demokracije 
lahko dobil pri Painu. 

Nadaljnje Painove življenjske zgodbe, že po izidu Človekovih pravic, Prešeren 
najbrž ni poznal. Ko je francoska revolucija stopila v fazo terorja, je Robespierre dal 
Paina zapreti, v ječi je prebil več kot leto dni in komaj ušel giljotini. Kako bi Prešeren 
sprejel to zgodbo, lahko samo razmišljamo. Morda bi jo umestil v tisti del svoje filozo-

38 M.Pirjevec, Prešeren in Mazzini, Živeti mejo,Slovenski slavistični kongres, Trst 2007, 67.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Slavistična revija, letnik 57/2009, št. 2, april–junij

fije, ki je bila že filozofija absurda in je vedela za to, da vse lahko se v »strup prebrača«. 
In navsezadnje je eden izmed temeljnih stilizmov njegove poetike izhajal prav iz pa-

radoksa, po navadi kot oksimoron. Paine je bil pomembna, a ne poslednja Prešernova 
izkušnja. Preveč je bil pesnik in premalo politik, da bi ostal samo pri njem.

 Literatura

Cassirer, e., 1998: Filozofija razsvetljenstva. Prev. Aleš Učakar. Ljubljana. 
Fruchtman, J. Jr., 2003: Foreword, T. Paine, Common Sense, Rights of Man, and other essential 

Writing. London. 
hook, S., 2003: Introduction, T. Paine, Coomon Sense. London. 
horkheimer, M. – adorno, T., 2002: Dialektika razsvetljenstva. Prev. Seta Knop, Mojca Kran-

jc, Rado Riha. Ljubljana. 
JelovšeK, e.,1903: Spomini na Prešerna. Ljubljana. 
Kant, I., 1987: Kaj je razsvetljenstvo. Filozofski vestnik 1. Ljubljana.
KIdrIč, F., 1938: Prešeren 1800-1838. Ljubljana. 
KIdrIč, F.,1948: Leto 1848 in Prešeren, Ljudska pravica, 8.feb. 
Kos, J., 1970: Prešeren in evropska romantica. Ljubljana. 
Kos, J., 2000: Prešeren in Biblica. Prešernovi dnevi v Kranju. Kranj. 
leFebre, g., 2007: Francoska revolucija. Prev. Vera Troha. Ljubljana. 
paternu , B., 1976,1977: France Prešeren in njegovo pesniško delo I–II. Ljubljana.
paternu, B.,1979: Problem literarnostilne diferenciacije v slovenski književnosti razsvetljen-

stva, Obdobje razsvetljenstva v slovenskem jeziku, književnosti in kulturi, Ljubljana.
pIrJevec, M., 2007: Prešeren in Mazzini. Živeti mejo. Slovenski slavistični kongres. Trst. 
prIJatelJ, I., 1952: Drama Prešernovega duševnega življenja. Izbrani eseji in razprave Ivana 

Prijatelja I. Ljubljana. 
ŽIGon, A.,1904: Zapuščinski akt Prešernov. Kranj.

summary

The article examines one of the most overlooked intellectual sources of Prešeren’s free-
spiritedness, i.e., Thomas Paine (1737–1809), who inspired American and French revolutions and 
was author of numerous radical works of revolutionary liberalism. It is evident from the official 
estate records, created after Prešeren’s death in 1849, that the poet had in his modest personal 
library Paine’s renowned work, Rights of Man (Volume 1, London 1791). Prešeren could have 
not found such a universal treatment of human rights—defended from philosophical, ethical, 
political, and legal points of view—anywhere else. Paine opened the question on all levels: 
individual, national, and international. He based his thoughts on the French Declaration of the 
Rights of Man and of the Citizen of 1789. Through Paine Prešeren also came in contact with a 
well developed legal culture of modern democracy. He was certainly open to Paine’s method and 
direction of thinking. The paper points out numerous possible common points in the two men’s 
ideas, and particularly the connection between Paine and Prešeren’s Zdravljica [A Toast].

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2009_2_3.pdf | DOST. 12/02/26 8.16

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

