— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

UDK 821.163.4(497.6).09 Andri¢ 1.
Slobodan Viadusic¢
Filozofska fakulteta Univerze v Novem Sadu

ANDRIC IN HIBRIDNA IDENTITETA!

Besedilo se ukvarja z analizo razli¢nih konceptov hibridne identitete, ki jih v Andricevem
opusu reprezentirata literarni osebi zdravnik Cologna (7ravnicka hronika, Travniska kronika)
in Omerpasa Latas (Omerpasa Latas). Analiza teh literarnih oseb kaze, da koncept hibridne
identitete ni monoliten in enopomenski zaradi razlicnega odnosa teh literarnih oseb do ideje
humanizma, institucije mo¢i? in figure konvertita.

Kljuéne besede: hibridna identiteta, absolutna identiteta, figura konvertita, postkoloni-
alizem

This work is about the analysis of different concepts of hybrid identity that are represented
in Andric’s opus by characters such as doctor Cologne (Travnik’s Chronicles) and Omerpasha
Latas (Omerpasha Latas). Analysis of these characters shows that concept of hybrid identity
is not monolithic and unambiguous due to different relationship that these characters have
with idea of humanity, institution of power and figure of convert.

Keywords: hybrid identity, absolute identity, figure of convert, postcolonialism

Analiza hibridne identitete v opusu Iva Andriéa bi se morala zaceti pri vprasanju,
kaj se je v tem opusu moralo zgoditi, da se je v njem pojavil takSen koncept iden-
titete. Odgovor na to vprasanje nas pelje k besedilu Put Alije Derzeleza (Potovanje
Alije Derzeleza) iz leta 1920. Ta pripovedka oznacuje v Andri¢evem opusu prelom:
prelom se ne razkriva samo v prekinitvi z lirskim pripovedovanjem, temve¢ tudi s
konceptom absolutne identitete, ki se v tem proznem besedilu postavlja pod vprasaj s
karikaturalizacijo Alije Derzeleza. Poreklo absolutne identitete je namre¢ povezano
z epom oziroma z anti¢nim ljubezensko-pustolovskim romanom. Shema tega romana
je znana in jo tukaj navajamo v poenostavljeni obliki: mladeni¢ in dekle se zaljubita
na prvi pogled; usoda ju lo¢i; fant i§¢e svojo ljubo in jo po Stevilnih pustolovs¢inah,
preprekah in preobratih kon¢no najde. Bahtin je pri analizi tega tipa romana ugotovil,
da romaneskni junak resi »iz te igre, iz prevrtljivosti usode in nakljucja svojo popol-
no nespremenjeno isfost« (Bantin 1982: 237), nato pa sklenil, da je taks$na nespre-
menljiva identiteta, istost, »v grSkem romanu urejajoce sredisce ¢lovekove podobe«
(BAHTIN 1982: 237).

Ce Alijo Perzeleza beremo v kontekstu junaka anti¢nega ljubezensko-pustolov-
skega romana, dobi Se eno parodijsko brazgotino. Anti¢ni junak na svoji poti, kljub
prevrtljivosti usode, ostane zaljubljen v isto dekle, s ¢imer potrjuje svojo nespre-

! Besedilo je nastalo kot rezultat raziskave v okviru projekta $t. 178005 z naslovom Aspekti identitete
in njihovo oblikovanje v srbski knjizevnosti, ki ga financira Ministrstvo za prosveto in znanost Republike
Srbije.

2 Srbska beseda mo¢, ki ima pomena ‘mo¢’ in ‘oblast’, je prevedena kot mog. Op. prev.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

214 Slavisti¢na revija, letnik 60/2012, $t. 2, april—junij

menljivost, svojo absolutno identiteto. Nasprotno se Perzelez na potovanju zaljubi
v razli¢ne Zenske in ta razlicnost razkriva junakovo nesposobnost, da bi ostal ne-
spremenjen. Ker podoba Perzeleza pripada epski tradiciji, ki, kot smo videli, temelji
na ideji absolutne identitete, omenjena spremenljivost Perzeleza simbolizira nezmo-
znost izkazovanja absolutne identitete v modernih ¢asih.

Ceprav je karikatura epskega junaka v besedilu Put Alije Perzeleza podana zelo
jasno, se Andri¢ v nadaljnjem ustvarjanju ni povsem odrekel ideji absolutne identi-
tete, temvec¢ jo je skusal reinterpretirati in ji tako podaljsati zivljenje. Najprej je ta
identiteta locena od moci in seveda od epskega junaka, ki se v modernih ¢asih ne
more ve¢ pojaviti drugace kakor karikatura. Nato je absolutna identiteta pomaknjena
na obrobje kolektiva, kjer najdemo junake osamljence, kakrsen je anonimni graditelj,
Italijan, iz besedila Most na Zepi (1925), ki je dobesedno nerazumljiv prebivalcem
Zepe, od katerih ga loci jezikovna bariera, ali moléeéi fran¢iskan Nikola Granié
iz besedila Casa (Kozarec) (1940), ekscentrik in posebnez, distanciran od drugih
franciskanov. V primeru Italijana, graditelja mostu, gre za modernisticno pretaka-
nje absolutne identitete iz sfere moci v sfero umetnosti. Figura umetnika tako prica
0 moznosti absolutne posveéenosti ¢emu, pri ¢emer postane ta posvecenost, katere
objekt (umetnost) ne podlega modernim preobrazbam, temelj te nove, modernizirane
absolutne identitete. Pri franciSkanu Nikoli Grani¢u je nespremenljivost identitete
simbolizirana s predmetom — s posebnim kozarcem, iz katerega franciSkan Nikola
Grani¢ pije vino. Ta predmet je staljen z identiteto junaka in tako se posredno, prek
zvestobe temu predmetu, sugerira junakova nespremenljivost (VLapusic 2007: 95).

V tem Casu sredi$ce sveta in prostor mo¢i naselita junaka, ki sta potomca konver-
tita ali sta sama konvertita: Mustafa Madzar iz istoimenske zgodbe, prvic objavljene
leta 1925, in veliki vezir Jusuf iz besedila Most na Zepi. Ta novi konvertitski iden-
titetni koncept pa ne ponuja odgovora na vprasanje, kje biva mo¢ v modernih casih,
temve¢ nasprotno, to vprasanje pusca Se naprej odprto. Tako ti zgodbi Se enkrat sim-
bolizirata preobrazbo moc¢i v nemoc in tako anticipirata Adornov koncizni uvid v de-
subjektivizacijo mo¢i v modernih ¢asih: »Naceloma so vsi, tudi najvecji mogocnezi,
objekti.« (AporNo 2007: 35). Mog¢, ki jo imata ti dve literarni osebi, bodisi zaradi
osebnega poguma (Madzar) bodisi zaradi polozaja, ki ga zasedata v druzbeni hierar-
hiji (vezir Jusuf), se pokaze kot navidezna, ker ne more prepreciti preobrazbe junaka
iz subjekta v objekt, iz moc¢i v nemo¢. Andri¢ je v Zelji, da bi poudaril neizprosnost
in nezadrznost te preobrazbe, svoja junaka oskrbel z znaki kontinuitete. Vendar v
kontekstu tistega, kar se dogaja z junakoma in v junakih, ti znaki kontinuitete delu-
jejo karikaturno. O tem pricata literarni osebi Mustafa Madzar in vezir Jusuf: »Svet
je pun gada,« nenehno ponavlja Madzar skozi vso zgodbo, med tem pa gre skozi
drasti¢ne fizi¢ne spremembe, ki njegovo podobo spremenijo do neprepoznavnosti.
Ta preobrazba, ki jo zelijo Madzarjeve besede zaman izniciti s svojo nespremenlji-
vostjo, postane Se jasnejsa, ¢e primerjamo sceni z zacetka in s konca zgodbe: juri§
osamljenega Madzarja na avstrijske Cete na drugem bregu reke z zacetka zgodbe se
spremeni v njegov beg pred mestno mnozico na koncu zgodbe.

Podobno se zgodi tudi z vezirjem Jusufom: temu junaku, potem ko ga zacasno
odstranijo s polozaja velikega vezirja, uspe poraziti svoje nasprotnike in znova po-
stati veliki vezir. Vendar se njegova vrnitev v prostor moc¢i pokaze kot navidezna.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

Slobodan Vladusi¢, Andri¢ in hibridna identiteta 215

Preobrazeni Jusuf se ne more ve¢ prepricati, da ima notranjo moc, zato njegov ne-
spremenjeni polozaj vezirja samo prikriva kon¢nost preobrazbe, ki jo je zacutil, ko je
padel v nemilost. Zunanja moc, ki jo zagotavlja njegov polozaj, ne more ve¢ odpraviti
strahu in nemoc¢i: »Pobednik vezir oseti strah od zivota« (ANpri¢ 2008: 73).

Problematizacija absolutne identitete pripelje do njene pomaknitve na obrobje
imaginarnega sveta, kjer je reprezentirana ne ve¢ z vzornimi junaki, kakrsni so bili
epski junaki, temvec z ekscentriki, junaki obrobja, v katerih se kaze estetski ali eti¢-
ni potencial skupnosti. Marginalizacija figure absolutne identitete kaze na to, da ta
tip identitete ni ve€ epohalen: prej je obramba pred duhom epohe kakor to, kar ta duh
reprezentira. V prazno polje moci stopijo konvertiti, vendar se pokaze, da ne morejo
obdrzati polozaja v sredi§¢u mo¢i, da ne morejo ostati subjekti moci. Dejanje konver-
zije iz ene vere v drugo jim ne more zagotoviti veéne moci, toneje: ne more suspen-
dirati nadaljnjih preobrazb, ki so potrebne, da bi se mo¢ obdrzala. Postanejo zrtve
moci, ne pa njeni izvrsevalci. To je mesto, kjer jih najde moderna knjizevnost, ki se
postavi prav na njihovo stran, stran zZrtev, in se tako poveze s humanisti¢nim zani-
manjem za zrtve mo¢i. So¢asno pa to pomeni, da knjizevnosti kakor tudi humanizmu
ostanejo nedostopni vrhovi mo¢i. V tem kontekstu bi lahko opazovali tudi Andri¢evo
humanisti¢no naklonjenost zgodbi in pripovedovanju: nastala je kot humanisti¢na
tolazba, ki prikriva poraz pripovedovanja oziroma nezmoznost pripovedovanja, da
bi osvetlilo subjekt moci v modernih ¢asih.

Sredi prej$njega stoletja se v Andri¢evi prozi pojavi nov identitetni koncept: hi-
bridna identiteta. Najbolj eksplicitno je izrazena v besedilu Travnicka hronika (1945)
v literarni osebi zdravnika Cologne, pozneje pa je uresni¢ena tudi v literanih osebah
Dzem-sultana in Camila iz besedila Prokleta avlija (Prekleto dvorice) (1954). Tukaj
velja povedati, da pojav hibridne identitete, kot bomo videli, ne ukine figure konver-
tita: takSen konvertit je na primer tudi Karadoz iz besedila Prokleta avlija. Njegova
konvertitska narava je simboli¢na: to je Clovek, ki se je nekajkrat znasel v navzkrizju
z zakonom, pozneje pa se je preobrazil v lastno nasprotje: v upravnika zapora, v
varuha zakona. Vendar ima tudi njegova mo¢ meje, ta meja pa je ravno Camil, o
katerem Karadoz ne ve, ali je pameten ali nor, kar v njem vzbuja »sujeveran strah i
nagonsku odvratnost« (ANDRIC 2005: 48). Karadoz je tako ne samo simboli¢no lo¢en
od Camila, temve¢ je tudi figura (simboli¢nega) konvertita prepustila mesto figuri
hibridne identitete, ki je na ta nacin postala glavni junak tega Andri¢evega kratkega
romana. S tem se implicitno sugerira, da figura konvertita ni ve¢ epohalni reprezent
epohe.

Pojav hibridne identitete v Andri¢evi prozi je znak pisateljeve modernosti, ki ni
izkazana samo kot modernost pripovedovanja, temve¢ tudi kot modernost mislje-
nja. Andri¢ je namrec s tematiziranjem hibridne identitete ze takrat anticipiral duha
prihodnjega Casa oziroma duha danaSnjega casa. Kot vemo, je hibridna identiteta
danes v sredi$¢u pozornosti razli¢nih teorijskih disciplin. Tako se odpira moznost
za dvojno branje: Andri¢evo prozo bi lahko brali z zornega kota teorijskih besedil,
ki tematizirajo hibridno identiteto, vendar velja tudi obratno: teorijski koncept hi-
bridne identitete bi lahko brali z zornega kota Andri¢evega opusa, v katerem je bila
ta identiteta tematizirana pred svojo teorijsko obravnavo. V konkretnem primeru to
pomeni, da bi bilo smiselno analizirati koncept hibridne identitete pri Andricu tudi


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

216 Slavisti¢na revija, letnik 60/2012, §t. 2, april—junij

v teorijskih spisih postkolonialnih intelektualcev, pri katerih ima koncept hibridne
identitete izjemno pomebmno vlogo. To branje pa naj ne bi Andri¢a zvedlo na gra-
divo za dokazovanje tez postkolonialnih kritikov. Namesto tega bi bilo mogoce plo-
dneje analizirati nacin, kako avtor besedil Travnicka hronika in Prokleta avlija sim-
boli¢no osvetljuje hibridnost v teorijskih besedilih postkolonialnih kritikov, kakr§na
sta Edward Said in Homi Bhabha.

Primerjalna analiza koncepta hibridne identitete v besedilu Travnicka hronika in
postkolonialni kritiki kaze podobnosti v razumevanju tega tipa identitete. Andri¢ je
v liku zdravnika Cologne predstavil idejo hibridne identitete, ki bi lahko bila navdih
postkolonialnim kritikom, Ce bi se bila Travnicka hronika znasla v njihovem bralnem
obzorju. Ko se Cologna izpoveduje mlademu Des Fossésu, izgovarja stavke, ki so
zelo blizu postkolonialnemu usesu:

Niko ne zna $ta znaci roditi se i Ziveti na ivici izmedu dva sveta, poznavati i razumevati i
jedan i drugi, a ne mo¢i u€initi nista da se oni objasne medu sobom i zblize, voleti i mrzeti
ijedan i drugi, kolebati se i povoditi celoga veka, biti kod dva zavicaja bez ijednoga, biti
svuda kod kuce i ostati zauvek stranac; ukratko: ziveti razapet, ali kao zrtva i mucitelj u
isto vreme (ANDRIC 1963: 275-276).

Pet desetletij pozneje Edward Said v izpovedni pasazi proti koncu uvoda v knjigo
Kultura in imperializem zapiSe stavek, ki bi ga Andri¢ev junak, zahodnjak, ki je
zivljenje prebil na Levantu, videl kot svoj (obrnjeni) odsev v ogledalu: »Iz objek-
tivnih razlogov, na katere nisem mogel vplivati, sem odrastel kot Arabec z zahodno
izobrazbo« (Sam 2002: 33). Nato doda stavek, ki bi ga lahko podpisal tudi zdravnik
Cologna: »Od nekdaj sem cutil, da sem pripadnik obeh svetov, pri tem pa nisem pov-
sem pripadal nobenemu« (Saip 2002: 33).

Vendar tukaj Se ni konec prekrivanj med zdravnikom Cologno in postkolonialni-
mi kritiki: tudi Andri¢ev junak ima sposobnost, da svojo osebno izkusnjo posplosi do
mere, ko je v njej mogoce videti nekaj ve¢ kot biografsko ¢rto ¢loveka, ki biva na meji
med dvema sprtima svetovoma. Tako se v zdravnikovih besedah pojavi metafora
»tretjega sveta« (ANDRIC 1963: 277), ki prostorsko docara hibridno izkus$njo in ki jo
Andri¢ zapise lezece, s ¢imer opozori na pojmovni potencial te metafore. »Tretji svet«
je torej metafora, ki zajema tip identitete, celoten razred hibridnih individualnosti,
ki zavzemajo prostor med dvema zoperstavljenima svetovoma. Ta metafora bi bila
nedvomno blizu tudi Homiju Bhabhi, ¢e besedna zveza »tretji svet« med tem ne bi
dobila druga¢nega geopoliticnega in ekonomskega pomena. Zato ta ameriski teoretik
indijskega rodu uporablja drugo, podobno metaforo: »Tretji prostor« (BuaBua 2004:
80). Andricev »tretji svet« in »Tretji prostor« Homija Bhabhe se stikata vsaj v eni toc-
ki: v potrebi po izognitvi politiki polarnosti oziroma schmittovskemu razumevanju
politike kot specificnega locevanja prijateljev in sovraznikov (Scumitt 2001: 19).

Zveze med Andri¢evim in postkolonialnim konceptom hibridne identitete so oci-
tne: vendar so v tem primerjalnem branju resni¢no plodne razlike med Andri¢evo
in postkolonialnimi artikulacijami hibridnosti. Analiza teh razlik nam bo, upamo,
omogocila jasnejsi uvid v zelo obcutljivo razmerje med hibridno identiteto in figuro
konvertita, njuno razmerje do instanc moc¢i in tudi v odtenke znotraj koncepta hibri-
dne identitete.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

Slobodan Vladusi¢, Andri¢ in hibridna identiteta 217

Ko is¢emo razlike na €rti Andri¢ — postkolonialna kritika, morebiti najprej opa-
zimo otoznost v besedah Cologne, otoznost, kakrsne ne najdemo v Saidovi izpovedi.
Na prvi pogled to zadeva zanr: Andri¢ je avtor beletristike, Said pa teorijskih Studij.
Tu bi se lahko tudi ustavili. Pa vendar, morebiti zanrska razlika ni tudi edini razlog
za izostanek otoznosti pri Saidu. Ameriski teoretik palestinskega rodu se o hibridni
identiteti izjasnjuje pol stoletja pozneje kot Andri¢. Poleg te Casovne distance ju lo-
¢uje tudi povsem drugacen osebni, pa tudi svetovno-zgodovinski polozaj. Andri¢ je
besedilo Travnicka hronika pisal v okupiranem Beogradu kot upokojeni diplomat,
sredi vojne, o kateri ni vedel, ne kako dolgo bo trajala, ne kako se bo koncala, ne
ali jo bo, konec koncev, prezivel. To dejstvo Siri simbolno polje metafore »tretjega
sveta« in kaze na analogijo z zdravnikovim ob¢utkom negotovosti in nemoci v Trav-
niku. Po drugi strani Said piSe o hibridni identiteti proti koncu tega istega stoletja
v New Yorku, v srediscu edine preostale supersile, s statusom svetovno priznanega
intelektualca. Dejstvo, da je pri Saidu izostala senca otoznosti, ki barva zdravnikovo
premisljevanje o »tretjem svetu«, bi lahko razlagali prav kot potrditev, da je ta ne-
vidna skupnost, ki naseljuje prostor med sprtima svetovoma, kon¢no dobila pravico,
da spregovori, in sicer ne samo, da bi razkrila teZo in muko svoje hibridne identitete,
temvec¢ da bi tudi formulirala politi¢ni projekt, o katerem implicitno verjame, da je
eticno superioren glede na druge. Tako pridemo do programskih stavkov Homija
Bhabhe, ki analizo »Tretjega prostora« vidi kot moznost, da se »odpre pot konceptua-
lizaciji mednarodne kulture, zasnovane ne na eksotizmu veckulturnosti ali razlicno-
sti kultur, temve¢ na vpisovanju in artikuliranju hibridnosti kulture« (BuaBua 2004:
80). V oci bode, da zdravnik Cologna ni nikoli prisel do tako koncipiranega kulturne-
ga, pa tudi politi¢nega projekta, ki razli¢nim nacionalnim kulturam zoperstavlja eno
hibridno kulturo. Morebiti je razlog za to ravno obcutek nemoci, ki je nedvoumno
povezan s hibridno identiteto v besedilu Travnicka hronika in z bivanjem na perife-
riji propadajocega Otomanskega cesarstva. Travnik tako postane simbol prostora, ki
prenasa posledice svetovnih dogodkov, kraja, ki je zunaj mreze imperialnih Metro-
pol. V nasprotju s tem New York, v katerem je bival Said, ali Boston, katerega pre-
bivalec je Homi Bhabha, predstavljata tocki v transnacionalni mrezi globalnih mest,
v katerih se nacrtujejo in osmisljajo politi¢ni in kulturni projekti, ki se bodo ali ki se
izvajajo na svetovnem odru.

Tako smo prisli do pomembnega aspekta, ki ga je treba upostevati, ko se analizi-
rajo identitete, ki nastanejo po polomu absolutne identitete: to je aspekt moc¢i. Ni na-
kljucje, da je ravno razmerje med mocjo in postkolonialnimi $tudiji ena klju¢nih tem,
glede katere se kreSejo mnenja med postkolonialnimi kritiki in njihovimi kritiki, ki
jim ocitajo ravno to, da govorijo s polozaja moc¢i (DIrRLIK 1997: 62). V tem kontekstu
ni nakljucje, da Edward Said v ze omenjeni knjigi Kultura in imperializem zavrne te
obtozbe. To stori tako eksplicitno — z jasnim in neposrednim opozarjanjem na nemoc¢
zastopnikov postkolonialne kritike® — kot tudi implicitno, z emigrantsko retoriko, ko
govori o lastni knjigi,* pri C¢emer racuna na to, da figura izgnanca kaze na nekoga,

3 »Ko govorimo in piSemo kot pripadniki drobcene manjsine obrobnih glasov, nasi novinarski in aka-
demski kritiki pripadajo bogatemu sistemu povezanih informacijskih in akademskih resursov, poleg svojih
Casopisov, televizijskih mrez, vplivnih revij in institutov« (Sam 2002: 80).

* »Na koncu bi rad rekel, da je to knjiga nekega izgnanca« (Sam 2002: 33).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

218 Slavisti¢na revija, letnik 60/2012, §t. 2, april—junij

ki prenasa ali je prenasal politi¢no represijo. Kontroverza glede razmerja med post-
kolonialno kritiko in moc¢jo pravzaprav zadeva razmerje med hibridno identiteto in
mocjo. V zvezi s tem pomislekom je mogoce postaviti nekaj vprasanj: ali je teorijski
koncept hibridne identitete nastal kot rezultat delovanja mo¢i, ki ga konstituira kot
diskurz, katerega cilj je legitimiranje delovanja te moci; v kakSnem razmerju sta
hibridna identiteta in figura konvertita; ali je ideja hibridnosti izérpana v konceptu
hibridne identitete, ki ga neguje postkolonialna kritika?

Na ta vpraSanja se seveda ne da odgovoriti enopomensko, bi pa lahko bil za pre-
misljevanje o njih koristen ravno Andri¢ev opus, v katerem hibridna identiteta, ka-
kor tudi figura konvertita, ni nikoli lo¢ena od razdelitve mo¢i v imaginarnem svetu
njegovih besedil. To je kontekst, ki nam ponuja moznost, da vsaj poskusimo sneti
ogrinjalo skrivnosti s smrti zdravnika Cologne. Te literarne osebe in njene smrti
razlagalci Andri¢eve ustvarjalnosti seveda niso spregledali, Se posebej ne tisti, ki
so o pisateljevem opusu napisali morebiti najboljSe strani; eden taksnih je tudi Ivo
Tartalja, ki o Cologni trdi, da je »koncipiran kot ¢lovek skrivnost« (TArRTALIA 1979:
179), pri ¢emer posebej poudari skrivnost njegove zadnje verske opredelitve (TARTA-
LIA 1979: 177). Tartalja nato $e daljnosezno sklene: Cologna je edini med travniskimi
zdravniki, ki »medicino pojmuje kot humanisti¢no disciplino« (TarTALIA 1979: 182).
Na ta nacin je potrjena simboli¢na zveza med zdravnikom Cologno in humanizmom,
s tem pa zveza med hibridno identiteto in humanisti¢no zavestjo. Ta zveza deluje tudi
v besedilu Prokleta avlija, v katerem sta literarni osebi Camil in DZem-sultan, ki tudi
reprezentirata inaéico hibridne identitete, prikazani kot junaka kulture oziroma kot
nosilca humanisticne zavesti.

Humanizma zdravnika Cologne torej ni treba zamenjevati z njegovimi razlicnimi
konfesionalnimi navdusenji, tudi ne z nedoslednostmi, ki ga spremljajo: humanizem
je vendarle stalnica te literarne osebe in njena trajna opredelitev. Zato je treba sceno,
v kateri zdravnik Cologna, ko pomaga nekemu Kulierju, samega sebe opredeli kot
Turka (ANDRIC 1963: 292), brati kot parabolo trka dveh identitet, hibridne in mono-
litne, pri ¢emer ni odve¢ omeniti, da monolitna identiteta tukaj ni reprezentirana z
lastnim imenom — kakor ime zrtve (Kulier) oziroma figure hibridne identitete (Co-
logna) —, temve¢ z brezimnim glasom dolgina, ki provocira zdravnika. V tej sceni
se kaze tragika hibridne identitete: ¢e hibridna identiteta zeli izpolniti nalog lastne
humanisti¢ne provenience, to pa je resiti nedolznega ¢loveka, mora pridobiti moc¢; ¢e
zeli pridobiti moc¢, se mora odreci lastni hibridnosti v prid monolitne identitete mno-
zice, torej se mora razosebiti v figuri konvertita, ker se z njo pridobi mo¢. Trenutek
prehoda iz hibridne v monolitno identiteto ima zato dve posledici: resitev nedolznega
Kulierja in smrt hibridnosti. Slednja je metaforicno prikazana kot nerazumljivost
zdravnikovih besed, kot njegova norost in na koncu smrt. Zdravnikova smrt torej su-
gerira simboli¢no smrt hibridne identitete, skrivnostnost njegove kon¢ne opredelitve
pa mora ostati uganka, ki visi nad njegovim grobom.

Travnicka hronika je bila konCana leta 1942, objavljena pa takoj po vojni. Zna-
menje te vojne nosi ravno zato, ker se mo¢i ne da videti zunaj homogeniziranih, mo-
nolitnih identitet, ki se vojskujejo za lastno prevlado. Zato mora hibridna identiteta
na poti do vsaj zaCasne moci prispeti v stadij konvertita. Vendar je Andri¢ v ¢asu
po romanu Prokleta avlija pomembno revidiral razmerje med hibridno identiteto in


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

Slobodan Vladusi¢, Andri¢ in hibridna identiteta 219

mocjo, s slutnjo epohalne spremembe prehoda nacionalnih imperializmov v transna-
cionalni Imperij, ki — v nasprotju z mejami prejsnjih civilizacijskih svetov — vzposta-
vi vladavino, ki ne pozna meja (NEGrI, HARDT 2003: 10). V nedokon¢anem romanu
Omerpasa Latas (objavljenem posthumno, leta 1976) gre namre¢ za drugac¢no raz-
merje med hibridno identiteto, mocjo in figuro konvertita.

Ce analiziramo odnos do mo&i zdravnika Cologne in Omerpase Latasa, vidimo,
da moc¢ pri prvem izhaja iz zelje po resitvi nedolznega ¢loveka, torej iz humanisti¢ne
zgrozenosti nad nasiljem, Latas pa nasprotno na pot k moci stopi iz antihumanistic-
ne volje do moci. Ker se moc¢i v modernih ¢asih ne da pridobiti, saj je njena narava
krozna,’ je tudi volja do mo¢i nepotesljiva, ker ne more nikoli biti absolutna. To
pomeni, da figura konvertita oziroma dejanje spremembe vere, da bi se pridobila
mo¢, ne more postati instanca, ki zagotovi trajno moc, temve¢ le etapa v neskonc-
nem pomikanju k njej. Ravno zato moc presega figuro konvertita, ki se tedaj pokaze
kot nadomestek, kot suplement, v derridajevskem smislu te besede, kot identiteta, ki
prikriva praznino v srediScu strukture osebnosti. Identiteta torej ne more ve¢ imeti
vloge sredisca osebnosti, ne more biti nekaj trajnega in nepremic¢nega. Lahko samo
prikrije praznino na mestu identitete, tisto temo, v kateri lahko obzirno oko le zasluti
obrise volje do moci.

Vse to postane jasno iz retoricnega agona OmerpaSe Latasa in hercegovskega
kneza Bogdana Zimonji¢a iz poglavja Audijencija (Avdienca). Spopad se zacne, ko
zeli Omerpasa Latas izvedeti, kako Zimonji¢ gleda na stanje na meji s Crno goro,
in ga, kar je Se pomembnejse, pridobiti na svojo stran in za svoje cilje. Vendar knez
ne verjame Latasovim besedam in obljubam, ker jih razume samo kot retori¢no ak-
cijo, povsem v duhu Aristotelove Reforike, po kateri je govornikov »znacaj tako re-
ko¢ skoraj naju¢inkovitejSe sredstvo prepri¢evanja« (ARISTOTEL 2011: 93). Identiteta
Omerpase Latasa torej soCasno predstavlja tudi vir njegove moci, pa tudi mejo te
moci v dvoboju z Zimonjicem. To je trenutek, v katerem se figura konvertita soo¢i z
mejami svoje moci. Zato mora dvoboj med dvema ¢lovekoma dobiti $irsi kontekst:
postaneta reprezenta dveh razli¢nih tipov identitet: »tako su se merila i nosila ta dva
coveka od kojih jedan, Omer, Zeli sve $to Covek moze postati i biti, i $to ga podize u
o¢ima sveta, a drugi nece nista do samo da bude i ostane ono $to je« (ANDRIC 1981:
92).

Ce figura konvertita ne razpolaga ve¢ z brezmejno modjo, je to zato, ker »trda«
mo¢, mo¢ nacionalnih sil, ni ve¢ zadostna mo¢. Konvertit ne more proizvesti mehke
moci, ki je znacilna za transnacionalni Imperij, oblikovan »ne na podlagi same sile,
ampak na podlagi sposobnosti, da to silo predstavi, kot da je v sluzbi prava in miru«
(NeGr1, HARDT 2003: 26). Ravno zato se mora Latas v nekem trenutku distancirati
od figure konvertita in v tem se vidi njegova zveza s konceptom transnacionalnega
Imperija. Latas, da bi to storil, oblikuje protistavo notri/zunaj, s cimer naredi razliko
med »navidezno« in »resni¢no« identiteto, vendar se pri tem na koncu ne odrece
nobeni identiteti. To je trenutek, ko se sultanov vojaski poveljnik pokriza pred osu-
plim Zimonji¢em: »Omer je odvojio ruke od grudi, skinuo zivo teski fes sa modrom

° To postane jasno iz uvida Michela Foucaulta: »Oblast se uporablja in izvaja prek mrezi podobne or-
ganizacije. In ne samo, da individui krozijo med njenimi nitmi; vedno so v poziciji hkratne izpostavljenosti
in izvajanja te oblasti« (Foucaurr 1991: 33).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

220 Slavisti¢na revija, letnik 60/2012, §t. 2, april—junij

kicankom i bacio ga teatralno na beli divan, a zatim je sastavio tri prsta desne ruke
i — prekrstio se, bez reci, oborenih o¢iju, skromnim, kratkim i naviklim pokretima«
(ANDRIC 1981: 94).

Prelahko in neprecizno bi bilo trditi, da se hibridnost Omerpase Latasa (musliman
in kristjan) pojavi kot pogoj moc¢i oziroma kot pogoj za revitalizacijo moci v neki novi
identiteti, ki je v stadiju Imperija primernejsa za moc¢ tako od absolutne identitete kot
od identitete konvertita. Zdi se nam, da je literarno osebo Omerpaso Latasa pravil-
neje razumeti kot simptom destabilizacije koncepta hibridne identitete: videti je, da
je treba to besedno zvezo zapisati v mnozini, saj ravno lik Omerpase Latasa prica, da
ne obstaja en tip hibridne identitete. Ce namreé primerjamo lika zdravnika Cologne
in Omerpase Latasa, opazimo velike razlike v okviru necesa, kar e vedno pokriva
isti pojem — hibridna identiteta: Cologna biva na periferiji Otomanskega cesarstva,
Latas v njegovi metropoli; prvi nima dostopa do moci, drugi nastopa s polozaja mo¢i.
Hibridna identiteta Cologne je homogena zato, ker ne pozna protistave notri/zunaj
in protistave navidezno/resni¢no. Po drugi strani Latasova hibridnost, paradoksno,
temelji na teh protistavah, vendar ju socasno tudi postavlja pod vprasaj: ne obstaja
namre¢ instanca, s katere se lahko odgovori na vprasanje, ali se Latas pretvarja, da je
ostal kristjan, ali se pretvarja, da je postal musliman. Morebiti bi lahko celo rekli, da
je Latas tocka, v kateri (hibridna) identiteta preide v (hibridno) retoriko.

Tudi odnos Cologne in Latasa do konvertitstva je dvojen: zdravnikovo hibridnost
odpravi njegov prestop v islam, Latasove hibridnosti ne odpravi dejstvo, da je kon-
vertit — celo izhaja iz njega. Hibridna identiteta Cologne ni rezultat nikakr$ne odlo-
¢itve junaka, temve¢ je tako reko¢ staljena z njegovim mentalnim habitusom, ki ga
loCuje od sveta; nasprotno je Latasova hibridna identiteta rezultat odlocitve, ki te-
melji na volji do moc¢i in ki junaku omogo¢i, da je operativen v svetu. Ob Latasovem
tipu hibridnosti, ki je operativen, obstaja tudi hibridnost Camila in Dzem-sultana,
utemeljena z metaforo »mesane krvi, ki bi jo tudi morali upostevati pri nadaljnjih
analizah tipov hibridnosti.

Kar pa vendarle lahko sklenemo po dosedanjem premisleku, je naslednje: koncept
hibridne identitete ni homogen, temve¢ monoliten koncept. Ima svojo zgodovino, ki
najbrz ni zgodovina napredovanja, zgodovina, ki jo lahko zvedemo na linearni obra-
zec, temvec, foucaultovsko receno, zgodovina, zamisljena kot vrsta diskontinuitet.
O tem govorijo razli¢ni tipi hibridnosti, ki v razlicnih casih prevzamejo nase vlogo
reprezenta celote koncepta, pri cemer pa se skoraj v vsem razlikujejo. V vsakem pri-
meru bi lahko bil Andri¢ev opus z zniansiranim videnjem koncepta hibridnosti ena
od zacetnih tock za doloc¢itev ene od mogocih tipologij hibridne identitete.

VIRI IN LITERATURA

Theodor AporNo, 2007: Minima moralia, Refleksije iz poskodovanega zivljenja. Prev.
Seta Knop. Ljubljana: Zalozba *cf.

Ivo ANDpRIC, 1963: Travnicka hronika. Beograd, Zagreb, Sarajevo, Ljubljana: Prosve-
ta, Mladost, Svjetlost, Drzavna zalozba Slovenije.

Ivo ANpRrI¢, 1981: Omerpasa Latas. Sarajevo: Udruzeni izdavaci.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

Slobodan Vladusi¢, Andri¢ in hibridna identiteta 221

Ivo ANDRIC, 2005: Prokleta avlija. Beograd: NIN, Zavod za udzbenike.
Ivo ANnDpRrI¢, 2008: Sabrane pripovetke. Beograd: Zavod za udzbenike.

ARISTOTEL, 2011: Retorika. Prev. Matej Hriberek. Ljubljana: Sola retorike Zupangi¢
&Zupancic.
Homi BaBa (Homi BHABHA), 2004: Smestanje kulture. Beograd: Beogradski krug.

MiHAIL BAHTIN, 1982: Teorija romana. Prev. Drago Bajt. Ljubljana: Cankarjeva za-
lozba.

Arif DIRLIK, 1997: The Postcolonial Aura: Third World Critisism in the Age of Global
Capitalism. Colorado — Oxford: Westviewpress.

Michel Foucautr, 1991: Vednost — oblast — subjekt. Prev. Boris Cibej et. al. Ljubljana:
Krt.

Antonio NEGrI, Michael HArDT, 2003: Imperij. Prev. Politicni laboratorij Barbara
Brezec et al. Ljubljana: Studentska zalozba.

Edvard Saip (Edward Saip), 2002: Kultura i imperijalizam. Beograd: Beogradski
krug.

Karl Smir (Carl Scamirt), 2001: Norma i odluka. Beograd: Filip Visnjic.
Ivo TarTALIA, 1979: Pripovedaceva estetika. Beograd: Nolit.

Slobodan Viapusice, 2007: Portret hermeneuticara u tranziciji. Novi Sad: Dnevnik.

SUMMARY

In this work, types of identity that precede the appearance of hybrid identity in
Andri¢‘s opus are identified: and those are absolute identity and identity of convert.
The analysis of short story (The Journey of Ali Djerzelez) shows that in this story
Andri¢ breaks up with epic version of absolute identity, in order to shift this kind of
identity from the field of power to the margines of imaginary world, in stories Bridge
over River Zepa and The Glass. Andri¢’s opus shows that the figure of convert is not
entirely able to replace absolute identity in posion of power, but that it becomes it’s
victim instead. The same can be said for the hybrid identity, which is most repre-
sented by the character of doctor Cologne from Travnik’s Chronicles. Analysis of this
character shows that the hybrid identity is connected with humanistic consciousness
and feeling of powerlessness. The concept of hybrid identity in Travnik’s chronicles
is therafter related to polemic connection with postcolonial concept of hybrid identity
(in Edward Said and Homi Bhabha) that is characterized by the ambivalent relation-
ship towards the institutions and levels of power. This leads us to conclusion that
Andri¢’s thematisation of hybrid identity can be completed by character of Omerpasa
Latas which appears in Andri¢’s posthumously published homonymous novel. The
interpretation showed that hybrid nature of this character largely differs from hybrid
nature of doctor Cologne, above all in different relationship towards power, human-
ism and figure of convert. This brings us to conclusion that Andri¢’s thematisation


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

— @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2012_2_06.pdf | DOST. 10/02/26 10.43

222 Slavisti¢na revija, letnik 60/2012, §t. 2, april—junij

of hybrid identity is not unambiguous but very stratified. In this sence Andri¢’s work

can be used as a starting point for creation of one of possible typologies of hybrid
identity.

1z srbs¢ine prevedla Purda Strsoglavec.

Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

