
UDK 821.163.4(497.6).09Andrić I.
Slobodan Vladušić
Filozofska fakulteta Univerze v Novem Sadu

ANDRIĆ IN HIBRIDNA IDENTITETA1

Besedilo se ukvarja z analizo različnih konceptov hibridne identitete, ki jih v Andrićevem 
opusu reprezentirata literarni osebi zdravnik Cologna (Travnička hronika, Travniška kronika) 
in Omerpaša Latas (Omerpaša Latas). Analiza teh literarnih oseb kaže, da koncept hibridne 
identitete ni monoliten in enopomenski zaradi različnega odnosa teh literarnih oseb do ideje 
humanizma, institucije moči2 in figure konvertita.

Ključne besede: hibridna identiteta, absolutna identiteta, figura konvertita, postkoloni-
alizem

This work is about the analysis of different concepts of hybrid identity that are represented 
in Andric’s opus by characters such as doctor Cologne (Travnik’s Chronicles) and Omerpasha 
Latas (Omerpasha Latas). Analysis of these characters shows that concept of hybrid identity 
is not monolithic and unambiguous due to different relationship that these characters have 
with idea of humanity, institution of power and figure of convert.

Keywords: hybrid identity, absolute identity, figure of convert, postcolonialism

Analiza hibridne identitete v opusu Iva Andrića bi se morala začeti pri vprašanju, 
kaj se je v tem opusu moralo zgoditi, da se je v njem pojavil takšen koncept iden-
titete. Odgovor na to vprašanje nas pelje k besedilu Put Alije Đerzeleza (Potovanje 
Alije Đerzeleza) iz leta 1920. Ta pripovedka označuje v Andrićevem opusu prelom: 
prelom se ne razkriva samo v prekinitvi z lirskim pripovedovanjem, temveč tudi s 
konceptom absolutne identitete, ki se v tem proznem besedilu postavlja pod vprašaj s 
karikaturalizacijo Alije Đerzeleza. Poreklo absolutne identitete je namreč povezano 
z epom oziroma z antičnim ljubezensko-pustolovskim romanom. Shema tega romana 
je znana in jo tukaj navajamo v poenostavljeni obliki: mladenič in dekle se zaljubita 
na prvi pogled; usoda ju loči; fant išče svojo ljubo in jo po številnih pustolovščinah, 
preprekah in preobratih končno najde. Bahtin je pri analizi tega tipa romana ugotovil, 
da romaneskni junak reši »iz te igre, iz prevrtljivosti usode in naključja svojo popol-
no nespremenjeno istost« (Bahtin 1982: 237), nato pa sklenil, da je takšna nespre-
menljiva identiteta, istost, »v grškem romanu urejajoče središče človekove podobe« 
(Bahtin 1982: 237).

Če Alijo Đerzeleza beremo v kontekstu junaka antičnega ljubezensko-pustolov
skega romana, dobi še eno parodijsko brazgotino. Antični junak na svoji poti, kljub 
prevrtljivosti usode, ostane zaljubljen v isto dekle, s čimer potrjuje svojo nespre-

1 Besedilo je nastalo kot rezultat raziskave v okviru projekta št. 178005 z naslovom Aspekti identitete 
in njihovo oblikovanje v srbski književnosti, ki ga financira Ministrstvo za prosveto in znanost Republike 
Srbije.

2 Srbska beseda moć, ki ima pomena ‘moč’ in ‘oblast’, je prevedena kot moč. Op. prev.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


214 Slavistična revija, letnik 60/2012, št. 2, april–junij

menljivost, svojo absolutno identiteto. Nasprotno se Đerzelez na potovanju zaljubi 
v različne ženske in ta različnost razkriva junakovo nesposobnost, da bi ostal ne-
spremenjen. Ker podoba Đerzeleza pripada epski tradiciji, ki, kot smo videli, temelji 
na ideji absolutne identitete, omenjena spremenljivost Đerzeleza simbolizira nezmo-
žnost izkazovanja absolutne identitete v modernih časih.

Čeprav je karikatura epskega junaka v besedilu Put Alije Đerzeleza podana zelo 
jasno, se Andrić v nadaljnjem ustvarjanju ni povsem odrekel ideji absolutne identi-
tete, temveč jo je skušal reinterpretirati in ji tako podaljšati življenje. Najprej je ta 
identiteta ločena od moči in seveda od epskega junaka, ki se v modernih časih ne 
more več pojaviti drugače kakor karikatura. Nato je absolutna identiteta pomaknjena 
na obrobje kolektiva, kjer najdemo junake osamljence, kakršen je anonimni graditelj, 
Italijan, iz besedila Most na Žepi (1925), ki je dobesedno nerazumljiv prebivalcem 
Žepe, od katerih ga loči jezikovna bariera, ali molčeči frančiškan Nikola Granić 
iz besedila Čaša (Kozarec) (1940), ekscentrik in posebnež, distanciran od drugih 
frančiškanov. V primeru Italijana, graditelja mostu, gre za modernistično pretaka-
nje absolutne identitete iz sfere moči v sfero umetnosti. Figura umetnika tako priča 
o možnosti absolutne posvečenosti čemu, pri čemer postane ta posvečenost, katere 
objekt (umetnost) ne podlega modernim preobrazbam, temelj te nove, modernizirane 
absolutne identitete. Pri frančiškanu Nikoli Graniću je nespremenljivost identitete 
simbolizirana s predmetom – s posebnim kozarcem, iz katerega frančiškan Nikola 
Granić pije vino. Ta predmet je staljen z identiteto junaka in tako se posredno, prek 
zvestobe temu predmetu, sugerira junakova nespremenljivost (Vladušić 2007: 95).

V tem času središče sveta in prostor moči naselita junaka, ki sta potomca konver-
tita ali sta sama konvertita: Mustafa Madžar iz istoimenske zgodbe, prvič objavljene 
leta 1925, in veliki vezir Jusuf iz besedila Most na Žepi. Ta novi konvertitski iden-
titetni koncept pa ne ponuja odgovora na vprašanje, kje biva moč v modernih časih, 
temveč nasprotno, to vprašanje pušča še naprej odprto. Tako ti zgodbi še enkrat sim-
bolizirata preobrazbo moči v nemoč in tako anticipirata Adornov koncizni uvid v de-
subjektivizacijo moči v modernih časih: »Načeloma so vsi, tudi največji mogočneži, 
objekti.« (Adorno 2007: 35). Moč, ki jo imata ti dve literarni osebi, bodisi zaradi 
osebnega poguma (Madžar) bodisi zaradi položaja, ki ga zasedata v družbeni hierar-
hiji (vezir Jusuf), se pokaže kot navidezna, ker ne more preprečiti preobrazbe junaka 
iz subjekta v objekt, iz moči v nemoč. Andrić je v želji, da bi poudaril neizprosnost 
in nezadržnost te preobrazbe, svoja junaka oskrbel z znaki kontinuitete. Vendar v 
kontekstu tistega, kar se dogaja z junakoma in v junakih, ti znaki kontinuitete delu-
jejo karikaturno. O tem pričata literarni osebi Mustafa Madžar in vezir Jusuf: »Svet 
je pun gada,« nenehno ponavlja Madžar skozi vso zgodbo, med tem pa gre skozi 
drastične fizične spremembe, ki njegovo podobo spremenijo do neprepoznavnosti. 
Ta preobrazba, ki jo želijo Madžarjeve besede zaman izničiti s svojo nespremenlji-
vostjo, postane še jasnejša, če primerjamo sceni z začetka in s konca zgodbe: juriš 
osamljenega Madžarja na avstrijske čete na drugem bregu reke z začetka zgodbe se 
spremeni v njegov beg pred mestno množico na koncu zgodbe.

Podobno se zgodi tudi z vezirjem Jusufom: temu junaku, potem ko ga začasno 
odstranijo s položaja velikega vezirja, uspe poraziti svoje nasprotnike in znova po-
stati veliki vezir. Vendar se njegova vrnitev v prostor moči pokaže kot navidezna. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slobodan Vladušić, Andrić in hibridna identiteta 215

Preobraženi Jusuf se ne more več prepričati, da ima notranjo moč, zato njegov ne-
spremenjeni položaj vezirja samo prikriva končnost preobrazbe, ki jo je začutil, ko je 
padel v nemilost. Zunanja moč, ki jo zagotavlja njegov položaj, ne more več odpraviti 
strahu in nemoči: »Pobednik vezir oseti strah od života« (Andrić 2008: 73).

Problematizacija absolutne identitete pripelje do njene pomaknitve na obrobje 
imaginarnega sveta, kjer je reprezentirana ne več z vzornimi junaki, kakršni so bili 
epski junaki, temveč z ekscentriki, junaki obrobja, v katerih se kaže estetski ali etič-
ni potencial skupnosti. Marginalizacija figure absolutne identitete kaže na to, da ta 
tip identitete ni več epohalen: prej je obramba pred duhom epohe kakor to, kar ta duh 
reprezentira. V prazno polje moči stopijo konvertiti, vendar se pokaže, da ne morejo 
obdržati položaja v središču moči, da ne morejo ostati subjekti moči. Dejanje konver-
zije iz ene vere v drugo jim ne more zagotoviti večne moči, točneje: ne more suspen-
dirati nadaljnjih preobrazb, ki so potrebne, da bi se moč obdržala. Postanejo žrtve 
moči, ne pa njeni izvrševalci. To je mesto, kjer jih najde moderna književnost, ki se 
postavi prav na njihovo stran, stran žrtev, in se tako poveže s humanističnim zani-
manjem za žrtve moči. Sočasno pa to pomeni, da književnosti kakor tudi humanizmu 
ostanejo nedostopni vrhovi moči. V tem kontekstu bi lahko opazovali tudi Andrićevo 
humanistično naklonjenost zgodbi in pripovedovanju: nastala je kot humanistična 
tolažba, ki prikriva poraz pripovedovanja oziroma nezmožnost pripovedovanja, da 
bi osvetlilo subjekt moči v modernih časih.

Sredi prejšnjega stoletja se v Andrićevi prozi pojavi nov identitetni koncept: hi-
bridna identiteta. Najbolj eksplicitno je izražena v besedilu Travnička hronika (1945) 
v literarni osebi zdravnika Cologne, pozneje pa je uresničena tudi v literanih osebah 
Džem-sultana in Ćamila iz besedila Prokleta avlija (Prekleto dvorišče) (1954). Tukaj 
velja povedati, da pojav hibridne identitete, kot bomo videli, ne ukine figure konver-
tita: takšen konvertit je na primer tudi Karađoz iz besedila Prokleta avlija. Njegova 
konvertitska narava je simbolična: to je človek, ki se je nekajkrat znašel v navzkrižju 
z zakonom, pozneje pa se je preobrazil v lastno nasprotje: v upravnika zapora, v 
varuha zakona. Vendar ima tudi njegova moč meje, ta meja pa je ravno Ćamil, o 
katerem Karađoz ne ve, ali je pameten ali nor, kar v njem vzbuja »sujeveran strah i 
nagonsku odvratnost« (Andrić 2005: 48). Karađoz je tako ne samo simbolično ločen 
od Ćamila, temveč je tudi figura (simboličnega) konvertita prepustila mesto figuri 
hibridne identitete, ki je na ta način postala glavni junak tega Andrićevega kratkega 
romana. S tem se implicitno sugerira, da figura konvertita ni več epohalni reprezent 
epohe.

Pojav hibridne identitete v Andrićevi prozi je znak pisateljeve modernosti, ki ni 
izkazana samo kot modernost pripovedovanja, temveč tudi kot modernost mišlje-
nja. Andrić je namreč s tematiziranjem hibridne identitete že takrat anticipiral duha 
prihodnjega časa oziroma duha današnjega časa. Kot vemo, je hibridna identiteta 
danes v središču pozornosti različnih teorijskih disciplin. Tako se odpira možnost 
za dvojno branje: Andrićevo prozo bi lahko brali z zornega kota teorijskih besedil, 
ki tematizirajo hibridno identiteto, vendar velja tudi obratno: teorijski koncept hi-
bridne identitete bi lahko brali z zornega kota Andrićevega opusa, v katerem je bila 
ta identiteta tematizirana pred svojo teorijsko obravnavo. V konkretnem primeru to 
pomeni, da bi bilo smiselno analizirati koncept hibridne identitete pri Andriću tudi 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Slavistična revija, letnik 60/2012, št. 2, april–junij

v teorijskih spisih postkolonialnih intelektualcev, pri katerih ima koncept hibridne 
identitete izjemno pomebmno vlogo. To branje pa naj ne bi Andrića zvedlo na gra-
divo za dokazovanje tez postkolonialnih kritikov. Namesto tega bi bilo mogoče plo-
dneje analizirati način, kako avtor besedil Travnička hronika in Prokleta avlija sim-
bolično osvetljuje hibridnost v teorijskih besedilih postkolonialnih kritikov, kakršna 
sta Edward Said in Homi Bhabha.

Primerjalna analiza koncepta hibridne identitete v besedilu Travnička hronika in 
postkolonialni kritiki kaže podobnosti v razumevanju tega tipa identitete. Andrić je 
v liku zdravnika Cologne predstavil idejo hibridne identitete, ki bi lahko bila navdih 
postkolonialnim kritikom, če bi se bila Travnička hronika znašla v njihovem bralnem 
obzorju. Ko se Cologna izpoveduje mlademu Des Fossésu, izgovarja stavke, ki so 
zelo blizu postkolonialnemu ušesu:

Niko ne zna šta znači roditi se i živeti na ivici između dva sveta, poznavati i razumevati i 
jedan i drugi, a ne moći učiniti ništa da se oni objasne među sobom i zbliže, voleti i mrzeti 
i jedan i drugi, kolebati se i povoditi celoga veka, biti kod dva zavičaja bez ijednoga, biti 
svuda kod kuće i ostati zauvek stranac; ukratko: živeti razapet, ali kao žrtva i mučitelj u 
isto vreme (Andrić 1963: 275–276). 

Pet desetletij pozneje Edward Said v izpovedni pasaži proti koncu uvoda v knjigo 
Kultura in imperializem zapiše stavek, ki bi ga Andrićev junak, zahodnjak, ki je 
življenje prebil na Levantu, videl kot svoj (obrnjeni) odsev v ogledalu: »Iz objek-
tivnih razlogov, na katere nisem mogel vplivati, sem odrastel kot Arabec z zahodno 
izobrazbo« (Said 2002: 33). Nato doda stavek, ki bi ga lahko podpisal tudi zdravnik 
Cologna: »Od nekdaj sem čutil, da sem pripadnik obeh svetov, pri tem pa nisem pov-
sem pripadal nobenemu« (Said 2002: 33).

Vendar tukaj še ni konec prekrivanj med zdravnikom Cologno in postkolonialni-
mi kritiki: tudi Andrićev junak ima sposobnost, da svojo osebno izkušnjo posploši do 
mere, ko je v njej mogoče videti nekaj več kot biografsko črto človeka, ki biva na meji 
med dvema sprtima svetovoma. Tako se v zdravnikovih besedah pojavi metafora 
»tretjega sveta« (Andrić 1963: 277), ki prostorsko dočara hibridno izkušnjo in ki jo 
Andrić zapiše ležeče, s čimer opozori na pojmovni potencial te metafore. »Tretji svet« 
je torej metafora, ki zajema tip identitete, celoten razred hibridnih individualnosti, 
ki zavzemajo prostor med dvema zoperstavljenima svetovoma. Ta metafora bi bila 
nedvomno blizu tudi Homiju Bhabhi, če besedna zveza »tretji svet« med tem ne bi 
dobila drugačnega geopolitičnega in ekonomskega pomena. Zato ta ameriški teoretik 
indijskega rodu uporablja drugo, podobno metaforo: »Tretji prostor« (Bhabha 2004: 
80). Andrićev »tretji svet« in »Tretji prostor« Homija Bhabhe se stikata vsaj v eni toč-
ki: v potrebi po izognitvi politiki polarnosti oziroma schmittovskemu razumevanju 
politike kot specifičnega ločevanja prijateljev in sovražnikov (Schmitt 2001: 19).

Zveze med Andrićevim in postkolonialnim konceptom hibridne identitete so oči-
tne: vendar so v tem primerjalnem branju resnično plodne razlike med Andrićevo 
in postkolonialnimi artikulacijami hibridnosti. Analiza teh razlik nam bo, upamo, 
omogočila jasnejši uvid v zelo občutljivo razmerje med hibridno identiteto in figuro 
konvertita, njuno razmerje do instanc moči in tudi v odtenke znotraj koncepta hibri-
dne identitete.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slobodan Vladušić, Andrić in hibridna identiteta 217

Ko iščemo razlike na črti Andrić – postkolonialna kritika, morebiti najprej opa-
zimo otožnost v besedah Cologne, otožnost, kakršne ne najdemo v Saidovi izpovedi. 
Na prvi pogled to zadeva žanr: Andrić je avtor beletristike, Said pa teorijskih študij. 
Tu bi se lahko tudi ustavili. Pa vendar, morebiti žanrska razlika ni tudi edini razlog 
za izostanek otožnosti pri Saidu. Ameriški teoretik palestinskega rodu se o hibridni 
identiteti izjasnjuje pol stoletja pozneje kot Andrić. Poleg te časovne distance ju lo-
čuje tudi povsem drugačen osebni, pa tudi svetovno-zgodovinski položaj. Andrić je 
besedilo Travnička hronika pisal v okupiranem Beogradu kot upokojeni diplomat, 
sredi vojne, o kateri ni vedel, ne kako dolgo bo trajala, ne kako se bo končala, ne 
ali jo bo, konec koncev, preživel. To dejstvo širi simbolno polje metafore »tretjega 
sveta« in kaže na analogijo z zdravnikovim občutkom negotovosti in nemoči v Trav-
niku. Po drugi strani Said piše o hibridni identiteti proti koncu tega istega stoletja 
v New Yorku, v središču edine preostale supersile, s statusom svetovno priznanega 
intelektualca. Dejstvo, da je pri Saidu izostala senca otožnosti, ki barva zdravnikovo 
premišljevanje o »tretjem svetu«, bi lahko razlagali prav kot potrditev, da je ta ne-
vidna skupnost, ki naseljuje prostor med sprtima svetovoma, končno dobila pravico, 
da spregovori, in sicer ne samo, da bi razkrila težo in muko svoje hibridne identitete, 
temveč da bi tudi formulirala politični projekt, o katerem implicitno verjame, da je 
etično superioren glede na druge. Tako pridemo do programskih stavkov Homija 
Bhabhe, ki analizo »Tretjega prostora« vidi kot možnost, da se »odpre pot konceptua-
lizaciji mednarodne kulture, zasnovane ne na eksotizmu večkulturnosti ali različno-
sti kultur, temveč na vpisovanju in artikuliranju hibridnosti kulture« (Bhabha 2004: 
80). V oči bode, da zdravnik Cologna ni nikoli prišel do tako koncipiranega kulturne-
ga, pa tudi političnega projekta, ki različnim nacionalnim kulturam zoperstavlja eno 
hibridno kulturo. Morebiti je razlog za to ravno občutek nemoči, ki je nedvoumno 
povezan s hibridno identiteto v besedilu Travnička hronika in z bivanjem na perife-
riji propadajočega Otomanskega cesarstva. Travnik tako postane simbol prostora, ki 
prenaša posledice svetovnih dogodkov, kraja, ki je zunaj mreže imperialnih Metro-
pol. V nasprotju s tem New York, v katerem je bival Said, ali Boston, katerega pre-
bivalec je Homi Bhabha, predstavljata točki v transnacionalni mreži globalnih mest, 
v katerih se načrtujejo in osmišljajo politični in kulturni projekti, ki se bodo ali ki se 
izvajajo na svetovnem odru.

Tako smo prišli do pomembnega aspekta, ki ga je treba upoštevati, ko se analizi-
rajo identitete, ki nastanejo po polomu absolutne identitete: to je aspekt moči. Ni na-
ključje, da je ravno razmerje med močjo in postkolonialnimi študiji ena ključnih tem, 
glede katere se krešejo mnenja med postkolonialnimi kritiki in njihovimi kritiki, ki 
jim očitajo ravno to, da govorijo s položaja moči (Dirlik 1997: 62). V tem kontekstu 
ni naključje, da Edward Said v že omenjeni knjigi Kultura in imperializem zavrne te 
obtožbe. To stori tako eksplicitno – z jasnim in neposrednim opozarjanjem na nemoč 
zastopnikov postkolonialne kritike3 – kot tudi implicitno, z emigrantsko retoriko, ko 
govori o lastni knjigi,4 pri čemer računa na to, da figura izgnanca kaže na nekoga, 

3 »Ko govorimo in pišemo kot pripadniki drobcene manjšine obrobnih glasov, naši novinarski in aka-
demski kritiki pripadajo bogatemu sistemu povezanih informacijskih in akademskih resursov, poleg svojih 
časopisov, televizijskih mrež, vplivnih revij in inštitutov« (Said 2002: 80).

4 »Na koncu bi rad rekel, da je to knjiga nekega izgnanca« (Said 2002: 33).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Slavistična revija, letnik 60/2012, št. 2, april–junij

ki prenaša ali je prenašal politično represijo. Kontroverza glede razmerja med post-
kolonialno kritiko in močjo pravzaprav zadeva razmerje med hibridno identiteto in 
močjo. V zvezi s tem pomislekom je mogoče postaviti nekaj vprašanj: ali je teorijski 
koncept hibridne identitete nastal kot rezultat delovanja moči, ki ga konstituira kot 
diskurz, katerega cilj je legitimiranje delovanja te moči; v kakšnem razmerju sta 
hibridna identiteta in figura konvertita; ali je ideja hibridnosti izčrpana v konceptu 
hibridne identitete, ki ga neguje postkolonialna kritika?

Na ta vprašanja se seveda ne da odgovoriti enopomensko, bi pa lahko bil za pre-
mišljevanje o njih koristen ravno Andrićev opus, v katerem hibridna identiteta, ka-
kor tudi figura konvertita, ni nikoli ločena od razdelitve moči v imaginarnem svetu 
njegovih besedil. To je kontekst, ki nam ponuja možnost, da vsaj poskusimo sneti 
ogrinjalo skrivnosti s smrti zdravnika Cologne. Te literarne osebe in njene smrti 
razlagalci Andrićeve ustvarjalnosti seveda niso spregledali, še posebej ne tisti, ki 
so o pisateljevem opusu napisali morebiti najboljše strani; eden takšnih je tudi Ivo 
Tartalja, ki o Cologni trdi, da je »koncipiran kot človek skrivnost« (Tartalja 1979: 
179), pri čemer posebej poudari skrivnost njegove zadnje verske opredelitve (Tarta-
lja 1979: 177). Tartalja nato še daljnosežno sklene: Cologna je edini med travniškimi 
zdravniki, ki »medicino pojmuje kot humanistično disciplino« (Tartalja 1979: 182). 
Na ta način je potrjena simbolična zveza med zdravnikom Cologno in humanizmom, 
s tem pa zveza med hibridno identiteto in humanistično zavestjo. Ta zveza deluje tudi 
v besedilu Prokleta avlija, v katerem sta literarni osebi Ćamil in Džem-sultan, ki tudi 
reprezentirata inačico hibridne identitete, prikazani kot junaka kulture oziroma kot 
nosilca humanistične zavesti.

Humanizma zdravnika Cologne torej ni treba zamenjevati z njegovimi različnimi 
konfesionalnimi navdušenji, tudi ne z nedoslednostmi, ki ga spremljajo: humanizem 
je vendarle stalnica te literarne osebe in njena trajna opredelitev. Zato je treba sceno, 
v kateri zdravnik Cologna, ko pomaga nekemu Kulierju, samega sebe opredeli kot 
Turka (Andrić 1963: 292), brati kot parabolo trka dveh identitet, hibridne in mono-
litne, pri čemer ni odveč omeniti, da monolitna identiteta tukaj ni reprezentirana z 
lastnim imenom – kakor ime žrtve (Kulier) oziroma figure hibridne identitete (Co-
logna) –, temveč z brezimnim glasom dolgina, ki provocira zdravnika. V tej sceni 
se kaže tragika hibridne identitete: če hibridna identiteta želi izpolniti nalog lastne 
humanistične provenience, to pa je rešiti nedolžnega človeka, mora pridobiti moč; če 
želi pridobiti moč, se mora odreči lastni hibridnosti v prid monolitne identitete mno-
žice, torej se mora razosebiti v figuri konvertita, ker se z njo pridobi moč. Trenutek 
prehoda iz hibridne v monolitno identiteto ima zato dve posledici: rešitev nedolžnega 
Kulierja in smrt hibridnosti. Slednja je metaforično prikazana kot nerazumljivost 
zdravnikovih besed, kot njegova norost in na koncu smrt. Zdravnikova smrt torej su-
gerira simbolično smrt hibridne identitete, skrivnostnost njegove končne opredelitve 
pa mora ostati uganka, ki visi nad njegovim grobom.

Travnička hronika je bila končana leta 1942, objavljena pa takoj po vojni. Zna-
menje te vojne nosi ravno zato, ker se moči ne da videti zunaj homogeniziranih, mo-
nolitnih identitet, ki se vojskujejo za lastno prevlado. Zato mora hibridna identiteta 
na poti do vsaj začasne moči prispeti v stadij konvertita. Vendar je Andrić v času 
po romanu Prokleta avlija pomembno revidiral razmerje med hibridno identiteto in 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slobodan Vladušić, Andrić in hibridna identiteta 219

močjo, s slutnjo epohalne spremembe prehoda nacionalnih imperializmov v transna-
cionalni Imperij, ki – v nasprotju z mejami prejšnjih civilizacijskih svetov – vzposta-
vi vladavino, ki ne pozna meja (Negri, Hardt 2003: 10). V nedokončanem romanu 
Omerpaša Latas (objavljenem posthumno, leta 1976) gre namreč za drugačno raz-
merje med hibridno identiteto, močjo in figuro konvertita.

Če analiziramo odnos do moči zdravnika Cologne in Omerpaše Latasa, vidimo, 
da moč pri prvem izhaja iz želje po rešitvi nedolžnega človeka, torej iz humanistične 
zgroženosti nad nasiljem, Latas pa nasprotno na pot k moči stopi iz antihumanistič-
ne volje do moči. Ker se moči v modernih časih ne da pridobiti, saj je njena narava 
krožna,5 je tudi volja do moči nepotešljiva, ker ne more nikoli biti absolutna. To 
pomeni, da figura konvertita oziroma dejanje spremembe vere, da bi se pridobila 
moč, ne more postati instanca, ki zagotovi trajno moč, temveč le etapa v neskonč-
nem pomikanju k njej. Ravno zato moč presega figuro konvertita, ki se tedaj pokaže 
kot nadomestek, kot suplement, v derridajevskem smislu te besede, kot identiteta, ki 
prikriva praznino v središču strukture osebnosti. Identiteta torej ne more več imeti 
vloge središča osebnosti, ne more biti nekaj trajnega in nepremičnega. Lahko samo 
prikrije praznino na mestu identitete, tisto temo, v kateri lahko obzirno oko le zasluti 
obrise volje do moči.

Vse to postane jasno iz retoričnega agona Omerpaše Latasa in hercegovskega 
kneza Bogdana Zimonjića iz poglavja Audijencija (Avdienca). Spopad se začne, ko 
želi Omerpaša Latas izvedeti, kako Zimonjić gleda na stanje na meji s Črno goro, 
in ga, kar je še pomembnejše, pridobiti na svojo stran in za svoje cilje. Vendar knez 
ne verjame Latasovim besedam in obljubam, ker jih razume samo kot retorično ak-
cijo, povsem v duhu Aristotelove Retorike, po kateri je govornikov »značaj tako re-
koč skoraj najučinkovitejše sredstvo prepričevanja« (Aristotel 2011: 93). Identiteta 
Omerpaše Latasa torej sočasno predstavlja tudi vir njegove moči, pa tudi mejo te 
moči v dvoboju z Zimonjićem. To je trenutek, v katerem se figura konvertita sooči z 
mejami svoje moči. Zato mora dvoboj med dvema človekoma dobiti širši kontekst: 
postaneta reprezenta dveh različnih tipov identitet: »tako su se merila i nosila ta dva 
čoveka od kojih jedan, Omer, želi sve što čovek može postati i biti, i što ga podiže u 
očima sveta, a drugi neće ništa do samo da bude i ostane ono što je« (Andrić 1981: 
92).

Če figura konvertita ne razpolaga več z brezmejno močjo, je to zato, ker »trda« 
moč, moč nacionalnih sil, ni več zadostna moč. Konvertit ne more proizvesti mehke 
moči, ki je značilna za transnacionalni Imperij, oblikovan »ne na podlagi same sile, 
ampak na podlagi sposobnosti, da to silo predstavi, kot da je v službi prava in miru« 
(Negri, Hardt 2003: 26). Ravno zato se mora Latas v nekem trenutku distancirati 
od figure konvertita in v tem se vidi njegova zveza s konceptom transnacionalnega 
Imperija. Latas, da bi to storil, oblikuje protistavo notri/zunaj, s čimer naredi razliko 
med »navidezno« in »resnično« identiteto, vendar se pri tem na koncu ne odreče 
nobeni identiteti. To je trenutek, ko se sultanov vojaški poveljnik pokriža pred osu-
plim Zimonjićem: »Omer je odvojio ruke od grudi, skinuo živo teški fes sa modrom 

5 To postane jasno iz uvida Michela Foucaulta: »Oblast se uporablja in izvaja prek mreži podobne or-
ganizacije. In ne samo, da individui krožijo med njenimi nitmi; vedno so v poziciji hkratne izpostavljenosti 
in izvajanja te oblasti« (Foucault 1991: 33).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Slavistična revija, letnik 60/2012, št. 2, april–junij

kićankom i bacio ga teatralno na beli divan, a zatim je sastavio tri prsta desne ruke 
i – prekrstio se, bez reči, oborenih očiju, skromnim, kratkim i naviklim pokretima« 
(Andrić 1981: 94).

Prelahko in neprecizno bi bilo trditi, da se hibridnost Omerpaše Latasa (musliman 
in kristjan) pojavi kot pogoj moči oziroma kot pogoj za revitalizacijo moči v neki novi 
identiteti, ki je v stadiju Imperija primernejša za moč tako od absolutne identitete kot 
od identitete konvertita. Zdi se nam, da je literarno osebo Omerpašo Latasa pravil-
neje razumeti kot simptom destabilizacije koncepta hibridne identitete: videti je, da 
je treba to besedno zvezo zapisati v množini, saj ravno lik Omerpaše Latasa priča, da 
ne obstaja en tip hibridne identitete. Če namreč primerjamo lika zdravnika Cologne 
in Omerpaše Latasa, opazimo velike razlike v okviru nečesa, kar še vedno pokriva 
isti pojem – hibridna identiteta: Cologna biva na periferiji Otomanskega cesarstva, 
Latas v njegovi metropoli; prvi nima dostopa do moči, drugi nastopa s položaja moči. 
Hibridna identiteta Cologne je homogena zato, ker ne pozna protistave notri/zunaj 
in protistave navidezno/resnično. Po drugi strani Latasova hibridnost, paradoksno, 
temelji na teh protistavah, vendar ju sočasno tudi postavlja pod vprašaj: ne obstaja 
namreč instanca, s katere se lahko odgovori na vprašanje, ali se Latas pretvarja, da je 
ostal kristjan, ali se pretvarja, da je postal musliman. Morebiti bi lahko celo rekli, da 
je Latas točka, v kateri (hibridna) identiteta preide v (hibridno) retoriko.

Tudi odnos Cologne in Latasa do konvertitstva je dvojen: zdravnikovo hibridnost 
odpravi njegov prestop v islam, Latasove hibridnosti ne odpravi dejstvo, da je kon-
vertit – celo izhaja iz njega. Hibridna identiteta Cologne ni rezultat nikakršne odlo-
čitve junaka, temveč je tako rekoč staljena z njegovim mentalnim habitusom, ki ga 
ločuje od sveta; nasprotno je Latasova hibridna identiteta rezultat odločitve, ki te-
melji na volji do moči in ki junaku omogoči, da je operativen v svetu. Ob Latasovem 
tipu hibridnosti, ki je operativen, obstaja tudi hibridnost Ćamila in Džem-sultana, 
utemeljena z metaforo »mešane krvi«, ki bi jo tudi morali upoštevati pri nadaljnjih 
analizah tipov hibridnosti.

Kar pa vendarle lahko sklenemo po dosedanjem premisleku, je naslednje: koncept 
hibridne identitete ni homogen, temveč monoliten koncept. Ima svojo zgodovino, ki 
najbrž ni zgodovina napredovanja, zgodovina, ki jo lahko zvedemo na linearni obra-
zec, temveč, foucaultovsko rečeno, zgodovina, zamišljena kot vrsta diskontinuitet. 
O tem govorijo različni tipi hibridnosti, ki v različnih časih prevzamejo nase vlogo 
reprezenta celote koncepta, pri čemer pa se skoraj v vsem razlikujejo. V vsakem pri-
meru bi lahko bil Andrićev opus z zniansiranim videnjem koncepta hibridnosti ena 
od začetnih točk za določitev ene od mogočih tipologij hibridne identitete.

Viri in literatura

Theodor Adorno, 2007: Minima moralia, Refleksije iz poškodovanega življenja. Prev. 
Seta Knop. Ljubljana: Založba *cf.

Ivo Andrić, 1963: Travnička hronika. Beograd, Zagreb, Sarajevo, Ljubljana: Prosve-
ta, Mladost, Svjetlost, Državna založba Slovenije.

Ivo Andrić, 1981: Omerpaša Latas. Sarajevo: Udruženi izdavači.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slobodan Vladušić, Andrić in hibridna identiteta 221

Ivo Andrić, 2005: Prokleta avlija. Beograd: NIN, Zavod za udžbenike.
Ivo Andrić, 2008: Sabrane pripovetke. Beograd: Zavod za udžbenike.
Aristotel, 2011: Retorika. Prev. Matej Hriberšek. Ljubljana: Šola retorike Zupančič 

&Zupančič. 
Homi Baba (Homi Bhabha), 2004: Smeštanje kulture. Beograd: Beogradski krug.
Mihail Bahtin, 1982: Teorija romana. Prev. Drago Bajt. Ljubljana: Cankarjeva za-

ložba. 
Arif Dirlik, 1997: The Postcolonial Aura: Third World Critisism in the Age of Global 

Capitalism. Colorado – Oxford: Westviewpress. 
Michel Foucault, 1991: Vednost – oblast – subjekt. Prev. Boris Čibej et. al. Ljubljana: 

Krt. 
Antonio Negri, Michael Hardt, 2003: Imperij. Prev. Politični laboratorij Barbara 

Brezec et al. Ljubljana: Študentska založba. 
Edvard Said (Edward Said), 2002: Kultura i imperijalizam. Beograd: Beogradski 

krug.
Karl Šmit (Carl Schmitt), 2001: Norma i odluka. Beograd: Filip Višnjić.
Ivo Tartalja, 1979: Pripovedačeva estetika. Beograd: Nolit.
Slobodan Vladušić, 2007: Portret hermeneutičara u tranziciji. Novi Sad: Dnevnik.

Summary

In this work, types of identity that precede the appearance of hybrid identity in 
Andrić‘s opus are identified: and those are absolute identity and identity of convert. 
The analysis of short story (The Journey of Ali Djerzelez) shows that in this story 
Andrić breaks up with epic version of absolute identity, in order to shift this kind of 
identity from the field of power to the margines of imaginary world, in stories Bridge 
over River Zepa and The Glass. Andrić’s opus shows that the figure of convert is not 
entirely able to replace absolute identity in posion of power, but that it becomes it’s 
victim instead. The same can be said for the hybrid identity, which is most repre-
sented by the character of doctor Cologne from Travnik’s Chronicles. Analysis of this 
character shows that the hybrid identity is connected with humanistic consciousness 
and feeling of powerlessness. The concept of hybrid identity in Travnik’s chronicles 
is therafter related to polemic connection with postcolonial concept of hybrid identity 
(in Edward Said and Homi Bhabha) that is characterized by the ambivalent relation-
ship towards the institutions and levels of power. This leads us to conclusion that 
Andrić’s thematisation of hybrid identity can be completed by character of Omerpaša 
Latas which appears in Andrić’s posthumously published homonymous novel. The 
interpretation showed that hybrid nature of this character largely differs from hybrid 
nature of doctor Cologne, above all in different relationship towards power, human-
ism and figure of convert. This brings us to conclusion that Andrić’s thematisation 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Slavistična revija, letnik 60/2012, št. 2, april–junij

of hybrid identity is not unambiguous but very stratified. In this sence Andrić’s work 
can be used as a starting point for creation of one of possible typologies of hybrid 
identity.

Iz srbščine prevedla Đurđa Strsoglavec.
Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2012_2_06.pdf | DOST. 17/01/26 11.22

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

