
udK 821.161.1.09puškin A. S.
Aleksander Skaza
ljubljana 

A. S. puŠKiN po Meri SodobNe ruSije

članek nakazuje nekatere temeljne vidike odnosa sodobne rusije do A. S. puškina, ki tudi 
v prvem desetletju enaindvajsetega stoletja ohranja v ruski kulturi (z delnimi odstopi) veljavo 
univerzalnega življenjskega simbola.

The article outlines some basic aspects of the attitude of contemporary russia toward A. S. 
pushkin, who has preserved in the first decade of the 21st century in russian culture (with some 
exceptions) the status of the universal symbol of life. 

Ključne besede: »ruska ideja«, »vsečlovek«, mesijanizem, evropski humanizem, »tajna 
svoboda«, neodvisna osebnost, »konec imperijskega obdobja«.

Key words: russian idea, universal man, messianism, european humanism, secret freedom, 
independent personality, end of empyreal era. 

V mesecu marcu 2009 je delegacija ruske ustanove »russki svet« («Русский мир»), 
ki skrbi »v imenu ruskega ljudstva« in s podporo kulturi naklonjenih ruskih sponzorjev 
za poznavanje in uveljavljanje ruske kulture in še posebej pesniške besede in misli 
A. S. puškina v svetu, prispela v Slovenijo in 28. marca izročila mestu ljubljani do-
prsni pesnikov kip kot darilo »bratski slovanski« republiki Sloveniji za razumevajoč 
prijateljski odnos do ruske kulture. Akcija »ruskega sveta« sledi iniciativi skupine 
uveljavljenih ruskih kulturnikov, ki si prizadeva ob podpori državnih organov ruske 
federacije povečati in utrditi ugled ruske kulture in jezika v globalizirajočem se svetu.1 
Tem prizadevanjem naj bi služila tudi spominska obeležja, posvečena ruskemu klasiku, 
ki jih želi »ruski svet« postaviti ali obnoviti, če ta že obstajajo, tako na ozemlju rusije 
kot drugod v svetu, še posebej v nekaterih državah nekdanjega ruskega in sovjetskega 
imperija. V letu 2009 je bila deležna posebne pozornosti ukrajina, v dnevih junijskih 
praznovanj dvestodesete obletnice pesnikovega rojstva sta v tem letu skulpturo A. S. 
puškina dobili tudi Turčija in bolgarija.

pesnik puškin dobiva v skulpturah različne podobe, če te niso serijsko izdelane. 
odnos do teh upodobitev se v različnih obdobjih in okoljih spreminja tudi v skladu z 
dojemanjem in vrednotenjem pesnika in poezije ter njunega pomena in funkcije tako 
v kulturi kot v širšem družbeno-političnem območju. V podobnih akcijah, kakršna se 
je dogodila po iniciativi ruskih darovalcev pesnikove skulpture v ljubljani, je prisotna 
predvsem podoba puškina, ki živi v različicah prenovljene »ruske ideje«, t.j. ideje o 
mentaliteti ruskega človeka, o mestu, vlogi in poslanstvu ruske nacije v večnacionalni 
ruski federaciji in v globalnem svetu. podoba pesnika puškina, kakršna je bila ponujena 
Sloveniji »v imenu ruskega ljudstva«, se s samim sklicevanjem darovalcev na »rusko 

1 Gl. o tem brošuro fonda »russkij mir«: Общность культуры, истории, будущего. Москва 
[2008].

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


152 Slavistična revija, letnik 58/2010, št. 1, januar–marec

ljudstvo« navezuje na tradicijo »počveništva« in s to tradicijo povezanim simbolnim 
pomenom »ruske ideje«. 

počveništvo je ideologija, ki jo je vse svoje življenje gradil in nadgrajeval naj-
pomembnejši nosilec te miselnosti – pisatelj f. M. dostojevski; gradil jo je na tezi, 
da se morajo izobraženi krogi ruske družbe zbližati in združiti z osnovo osnov ruske 
nacije, z »grudo« (rus. počva), t. j. z ruskim ljudstvom. ideal razumevajočega odnosa 
do ljudstva in ustvarjalne povezanosti z duhom ljudske kulture, ki naj bi mu sledil 
izobraženi sloj ruske družbe, pa je dostojevski odkril v osebnosti in ustvarjanju A. S. 
puškina. idealno podobo puškina, ki da »je že našel svoje ideale v domovini«, je do-
polnil počvenik dostojevski v skladu s pojmovanjem »ruske ideje« kot možne »sinteze 
vseh tistih idej, ki jih razvija evropa«. puškin, »veliki narodni pesnik«, naj bi bil kot 
»vsečlovek« obdarjen s »sposobnostjo polnega razumevanja tujih nacij«, torej s temeljno 
vrednoto, ki da jo »nosi v svoji duši ruski narod«.2 ob tej in takšni podobi puškina se 
je pri dostojevskem porajala večpomenska inačica ruskega mesijanizma.

V sodobnosti, ko rusija skuša uveljaviti svoje mesto in vlogo v svetu duhovne in 
civilizacijske krize, doživlja »ruska ideja« nekakšno preroditev. »ruska ideja« v tej 
preroditvi mnogokrat zaživi ob misli na »puškinov podvig«, ki ga je dostojevski od-
kril v pesnikovem ustvarjanju prisotni »ideji občosti sveta in človeštva«.3 V razmerah, 
ko porajajoči se socialni in kulturni pluralizem v rusiji ogrožajo neokapitalizem in 
še vedno nepremagani ostanki totalitarne mentalitete, si razumevanja puškina in nje-
govega »podviga« mnogokrat ne samo nasprotujejo, marveč se izključujejo. Tisti, ki 
razmišljajo o rusiji kot ponovno uveljavljeni svetovni velesili v oblikujočem se eko-
nomskem in političnem policentrizmu tudi z vidika »ruske ideje«, poskušajo preroditi 
ruski mesijanski nacionalizem, delno prisoten tudi v miselni polifoniji dostojevskega. 
S tega zornega kota obravnavajo tudi puškina. pesnika-»vsečloveka« navezujejo na 
misijo ruske nacije kot edinstvene univerzalne in občečloveške nacije in apologijo ruske 
kulture kot kulture, katere »jedro je pravoslavna religija«; v skladu s takim nazorom naj 
bi ruskega človeka, tudi če je ateist, pritegovale nacionalne svetinje in nedvomno tudi 
pravoslavje4. drugi, predvsem demokratično naravnani univerzitetni intelektualci, se 
sicer ne izneverijo ruski mentaliteti in v skladu z njo s poudarkom govorijo o »veliki 
ruski kulturi, veliki ruski državi in velikem ruskem narodu«, vendar nacionalistično 
komponento koncepcije dostojevskega o univerzalnosti puškina in rusov korigirajo 
z mislijo na humanistične korenine puškinovega genija, rusko univerzalnost pa stavijo 
v bližino tiste evrope, za katero je značilno razumevanje drugačnosti in enkratnosti 
vsake nacije posebej.5

 

V tem in takem kontekstu ruske sodobne miselnosti obstaja še vedno času primer-
no pojmovanje A. S. puškina, ki ga je nakazal v usodnih tridesetih letih prejšnjega 
stoletja v emigraciji ruski humanist Georgij fedotov, ko je A. S. puškina označil kot 
»pesnika imperija in svobode« in ga povezal z evropskim humanizmom. Misel fedo-
tova o svobodi na ustih umirajočega puškina z njenim političnim (v pesmi Spomenik) 

2 Gl. dostojevski, 2007, 167–187.
3 op. cit., 182–187.
4 Gl. o tem: Guliga, 2003.
5 lihačov, 2000, 45–49.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aleksander Skaza, A. S. puškin po meri sodobne rusije 153

in duhovnim pomenom (v verzih o »prostosti in miru«, namenjenih ženi)6 je prisotna 
tako v življenjepisu pesnika, ki ga je napisal strukturalist jurij lotman v davnem 1981. 
letu,7 kot v obravnavi pesnikovega ustvarjanja olega proskurina, ki je izšla v času 
postmodernizma leta 1999.8 racionalistu lotmanu je bližja podoba puškina – pesni-
ka »tajne svobode«, o kateri je zapel v letu 1921, letu svoje smrti, pesnik Aleksander 
blok9 v slutnji, da prihaja čas stalinske tiranije. jurij lotman zoperstavi totalitarizmu 
sovjetskega imperija podobo neodvisne človekove osebnosti, ko pravi: »Zgodovina 
poteka skozi dom človeka, skozi njegovo zasebno življenje. Ne tituli, odlikovanja ali 
cesarska naklonjenost, marveč neodvisna človekova drža (rus. samostojan'e) spreminja 
človeka v zgodovinsko osebnost.«10 V postsovjetskem obdobju zapisuje proskurin oz-
nako pesnika, ki naj bi nakazala nov, »puškinski« odnos ruske literature do imperija. 
puškin naj bi v odi Spomenik postavil nasproti v stoletjih prisotni doktrini o državniški 
oblasti, ki da sledi simbolu Zmagujočega Kristusa, posvečeno pesniško ustvarjanje, ki 
da sledi idealu Trpečega Kristusa, in tako spremenil odo v »antiodo«. Ta novi žanr, ki 
da združuje usodo poezije z usodo imperija, naj bi ideji oblasti odvzel sakralni sijaj in 
ga dodelil pesniku, tako utemeljil svobodo in suverenost poezije in napovedoval konec 
imperijskega obdobja ruske literature.11 – Koliko je v tej in takšnih mislih upanja in 
»puškinske« napovedi postopnega konca imperijskih odnosov v ruski družbi nasploh, je 
seveda posebno vprašanje. politik evgenij primakov, ki se ukvarja z vprašanjem mesta 
in vloge rusije v sodobnem svetu, se z dihotomijo pesnika in imperija ter problemi 
kulture ne ukvarja, izpostavljen je imperij, politik je pozoren na spopade civilizacij 
in krizo dialoga med njimi in ob pomenljivem vprašanju »Svet brez rusije?« že na 
začetku knjige poudarja (leta 2009), da so politična kratkovidnost, podcenjevanje in 
pačenje vloge rusije v »zahodnem svetu« nasledek preteklosti. rusija tudi v 21. stoletju 
nastajajočega gospodarskega in političnega policentrizma kljub notranjim težavam in 
napačnim rešitvam zavzema po sodbi primakova »visok položaj v svetovni ekonomiki 
in mednarodnih odnosih«.12

 

Sodobna rusija v vrtincu razmišljanj o svobodi in imperiju, kulturi in civilizaciji 
razumeva A. S. puškina na načine, ki ustrezajo raznovrstnemu ohranjanju A. S. puškina 
in njegove poezije kot univerzalnega življenjskega simbola. bralec, ki se zadovolji 
z lepoto poezije same, sprejema puškina kot prijaznega spremljevalca na sprehodih 
skozi življenje in ne kot idola, ki naj bi ga učil, kako je treba živeti – kot bi to dejal 
disident Andrej Sinjavski.13 Za »rusko idejo« zavzet bralec bo morda s takim odnosom 
do puškina polemiziral in kot neopočvenik Aleksander Solženicin klical v dnevih kri-
ze na pomoč »nedvomno duhovno avtoriteto« puškina s pesniško besedo Aleksandra 
bloka: »podaj nam roko v hudi uri, pomagaj v tihem boju nam!«14 – Na prireditvah, 

6 fedotov, 1990, 357–375.
7 lotman, 1995.
8 proskurin, 1999.
9 blok, 1960, 377.
10 lotman, 1995, 138.
11 proskurin, 1999, 300.
12 primakov, 2009.
13 Terc/Sinjavski, 1992.
14 prim. npr.: Solženicin, 1990.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Slavistična revija, letnik 58/2010, št. 1, januar–marec

posvečenih puškinu, bi povsod tam, kjer je v ospredju poezija, srečali pesniško bese-
do o končnem in neponovljivem človekovem življenju, ki nosi v sebi vesolje občutij, 
misli in čustev; v izjavah in akcijah ljudi iz oficialnih krogov in ustanov pa so, kot se 
spodobi, prisotna nekoliko drugačna sporočila. 

iz poročil ruskih medijev smo lahko na primer izvedeli, da so rusi v slavnostnih 
dnevih v ukrajini obnovili v lvovu na fasadi ruskega kulturnega centra doprsni 
puškinov kip, ki so ga razbili nacionalistični vandali, v Krimski republiški biblioteki v 
Sinferopolju so odprli ruski literarni umetniški center Aleksandra puškina. V ukrajini 
je v letu 2009, letu dvestoletnice rojstva N. V. Gogolja, potekal tretji Mednarodni festi-
val »Velika ruska beseda«, posvečen tudi tristoletnici boja pri poltavi (zmagi petra i. 
nad švedsko armado Karla Xii. leta 1709); temu festivalu je poseben pozdrav namenil 
predsednik ruske federacije dmitrij Medvedev z mislijo, da je ta prireditev »spodbudna 
za ruski jezik v ukrajini«. – Zgodovina bo pokazala, koliko je v teh prireditvah veliko-
ruske nostalgije, ki jo je doživljal tudi Solženicin, ko je v svojem nagovoru Kako naj 
uredimo Rusijo? leta 1990 opozarjal ukrajince in beloruse, da je beseda russkij/Rus 

stoletja označevala Maloruse (t.j. ukrajince), Velikoruse in beloruse, da vsi izhajajo 
iz »dragocenega Kijeva« (Kijevske rusije) in da so se pod vlado litve in poljske tako 
Malorusi kot belorusi imeli za ruse in po »vrnitvi teh ozemelj v rusijo […] sprejeli 
to kot Zedinjenje«.15 čas bo morda razkril tudi, koliko je v teh akcijah prizadevanja 
za ohranitev kulturne dediščine in kulturnega sodelovanja Vzhodnih Slovanov in 
spoštovanja načela johanna Gottfrieda von herdera o enkratnosti in enakovrednosti 
vseh nacij, ki mu je sledil s svetlo mislijo o »vsečloveku« puškinu tudi f. M. dostojev-
ski in so jo ob puškinu in tudi brez njega ponovili in potrdili mnogi rusi, ugledni in 
manj ugledni – tudi v prvem desetletju 21. stoletja.16

 

literatura

Blok, 1960: Александр Блок, Пушкинскому Дому. – Алексадр Блок, Собрание сочинений 
в восьми томах. Том третий. Москва: «Художественная литература». 

dostojeVski, 2007: f. M. dostojevski, puškin. – f. M. dostojevski, Dnevnik pisatelja I. 
ljubljana: Študentska založba. (Knjižna zborka beletrina).
FedotoV, 1990: Георгий Федотов, Певец империи и свободы. – Сб. Пушкин в русской фи-

лософской критике. Москва: «Книга».
GuliGa, 2003: Арсений Гулыга, Русская идея и ее творцы. Москва: Эксмо. «Алгоритм».
gaSparov, 2008: М. Л. Гаспаров, Записи и выписки. Москва: «Новое литературное обоз-

рение«.
lIhaČov, 2000: Д. С. Лихачев, Три основы европейской культуры и русский исторический 

опыт. – Д. С. Лихачев, Русская культура. Москва: »Искусство». 
lotman, 1995: Ю. М. Лотман, Александр Сергеевич Пушкин. Биография писателя. – Ю. 

М. Лотман, Пушкин. Санкт-Петербург: «Искусство-СПБ».
15 Solženicin, 1990, 7–8.
16 »Glasnost«, ena temeljnih pridobitev nakazujočega se sociokulturnega pluralizma zadnjih desetletij 

ruske zgodovine, je utrdila v rusiji tudi svobodomiselno misel v razpravljanjih o mednacionalnih problemih 
tako rusije kot globalizirajočega se sveta. To nam dokazujejo npr. mnogi zapisi v svobodomiselno narav-
nanih revijah, kot so Вестник Европы ХХI века, Вопросы литературы, Звезда, Знамья, Нева, Новое 
литературное обозрение, Новый мир, Октябрь in nekatere druge.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aleksander Skaza, A. S. puškin po meri sodobne rusije 155

prIMaKov, 2009: Евгений Примаков, Мир без России? Москва: «Российская газета».
proSKurIn, 1999: Олег Проскурин, Поэзия Пушкина, или подвижный палимпсест. Москв а: 

«Новое литературное обозрение».
SolženIcIn, 1990: А. И. Солженицын, Как нам обустроить Россию? Посильные сообра-

жения. Специальное приложение к «Русской мысли» № 3846.
terC/sinjaVski, 1992: Прогулки с Пушкиным. – Абрам Терц /Андрей Синявский/, Собра-

ние сочинений в двух томах. Москва: СП «Старт».

summary

presently, when russia is striving to establish its position and role in the world of spiritual 
and civilizational crisis, A. S. pushkin has preserved the status of the universal symbol of life. 
in the situation when the emerging social and cultural pluralism in russia is threatened by 
neo-capitalism and still not overcome remnants of totalitarian mentality, the interpretations of 
pushkin often not only contradict, but also exclude each other. Those who think about russia 
as a resurrected world superpower also from the point of view of  “the russian idea,” attempt 
to restore russian messianic nationalism that goes back to the conservative component of f. M. 
dostoevsky’s intellectual polyphony. These people connect pushkin “the universal man” to the 
mission of the russian nation as a universal nation and discover its uniqueness in orthodoxy, 
which is in their opinion a national treasure and the “core of russian culture.” other, mainly de-
mocratically oriented intellectuals, correct the nationalist component of dostoevsky’s conception 
about the exceptional universal nature of russians and pushkin, with the thought of humanistic 
roots of pushkin’s genius, and place the rusian universality in the vicinity of europe that is 
characterized by understanding that each nation is different and unique. The humanistic under-
standing of pushkin discovers in his poetry – which combines the fate of poetry with the fate of 
the empire—the establishment of freedom and independence of poetry, but also a harbinger of 
the end of the imperial era of russian poetry. A russian reader who is satisfied with the beauty 
of poetry itself accepts pushkin as a kind companion on strolls through life, rather than an idol 
who must teach him/her how to live. Statements and actions of official circles and institutions 
often contain messages in which one can often detect nostalgia for great russia. The nostalgists, 
faced with historically justified reminders about the indivisible cultural heritage of eastern Slavs, 
often forget about pushkin the “universal man,” represented in the luminous thought of f. M. 
dostoevsky in the image of a poet who universally reacted to the world with deep understanding 
of the spirit, longing, and mission of a foreign, “let us say, a neighboring nation.”

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

