@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

UDK 821.161.1.09Puskin A. S.
Aleksander Skaza
Ljubljana

A. S. PUSKIN PO MERI SODOBNE RUSIJE

Clanek nakazuje nekatere temeljne vidike odnosa sodobne Rusije do A. S. Puskina, ki tudi
v prvem desetletju enaindvajsetega stoletja ohranja v ruski kulturi (z delnimi odstopi) veljavo
univerzalnega zivljenjskega simbola.

The article outlines some basic aspects of the attitude of contemporary Russia toward A. S.
Pushkin, who has preserved in the first decade of the 21st century in Russian culture (with some
exceptions) the status of the universal symbol of life.

Kljuéne besede: »ruska ideja«, »vse€lovek«, mesijanizem, evropski humanizem, »tajna
svoboda«, neodvisna osebnost, »konec imperijskega obdobja«.

Key words: Russian idea, universal man, messianism, European humanism, secret freedom,
independent personality, end of empyreal era.

V mesecu marcu 2009 je delegacija ruske ustanove »Russki svet« («Pycckuit Mup»),
ki skrbi »v imenu ruskega ljudstva« in s podporo kulturi naklonjenih ruskih sponzorjev
za poznavanje in uveljavljanje ruske kulture in Se posebej pesniske besede in misli
A. S. Puskina v svetu, prispela v Slovenijo in 28. marca izro¢ila mestu Ljubljani do-
prsni pesnikov kip kot darilo »bratski slovanski« republiki Sloveniji za razumevajoc
prijateljski odnos do ruske kulture. Akcija »Ruskega sveta« sledi iniciativi skupine
uveljavljenih ruskih kulturnikov, ki si prizadeva ob podpori drzavnih organov Ruske
federacije povecati in utrditi ugled ruske kulture in jezika v globalizirajo¢em se svetu.!
Tem prizadevanjem naj bi sluzila tudi spominska obelezja, posvecena ruskemu klasiku,
ki jih zeli »Ruski svet« postaviti ali obnoviti, Ce ta Ze obstajajo, tako na ozemlju Rusije
kot drugod v svetu, Se posebej v nekaterih drzavah nekdanjega ruskega in sovjetskega
imperija. V letu 2009 je bila delezna posebne pozornosti Ukrajina, v dnevih junijskih
praznovanj dvestodesete obletnice pesnikovega rojstva sta v tem letu skulpturo A. S.
Puskina dobili tudi Turcija in Bolgarija.

Pesnik Puskin dobiva v skulpturah razli¢ne podobe, ¢e te niso serijsko izdelane.
Odnos do teh upodobitev se v razlicnih obdobjih in okoljih spreminja tudi v skladu z
dojemanjem in vrednotenjem pesnika in poezije ter njunega pomena in funkcije tako
v kulturi kot v $irSem druzbeno-politi¢cnem obmocju. V podobnih akcijah, kakr$na se
je dogodila po iniciativi ruskih darovalcev pesnikove skulpture v Ljubljani, je prisotna
predvsem podoba Puskina, ki zivi v razli¢icah prenovljene »ruske ideje«, t.j. ideje o
mentaliteti ruskega ¢loveka, o mestu, vlogi in poslanstvu ruske nacije v ve¢nacionalni
Ruski federaciji in v globalnem svetu. Podoba pesnika Puskina, kakr$na je bila ponujena
Sloveniji »v imenu ruskega ljudstva«, se s samim sklicevanjem darovalcev na »rusko

' Gl. o tem broSuro Fonda »Russkij mir«: Obwrnocms kynemypul, ucmopuu, 6ydyujeco. Mocksa
[2008].


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

152 Slavisti¢na revija, letnik 58/2010, $t. 1, januar—marec

ljudstvo« navezuje na tradicijo »pocvenistva« in s to tradicijo povezanim simbolnim
pomenom »ruske ideje«.

Pocvenistvo je ideologija, ki jo je vse svoje zivljenje gradil in nadgrajeval naj-
pomembne;jsi nosilec te miselnosti — pisatelj F. M. Dostojevski; gradil jo je na tezi,
da se morajo izobrazeni krogi ruske druzbe zblizati in zdruziti z osnovo osnov ruske
nacije, z »grudo« (rus. pocva), t. j. z ruskim ljudstvom. Ideal razumevajoc¢ega odnosa
do ljudstva in ustvarjalne povezanosti z duhom ljudske kulture, ki naj bi mu sledil
izobrazeni sloj ruske druzbe, pa je Dostojevski odkril v osebnosti in ustvarjanju A. S.
Puskina. Idealno podobo Puskina, ki da »je Ze nasel svoje ideale v domovini, je do-
polnil po¢venik Dostojevski v skladu s pojmovanjem »ruske ideje« kot mozne »sinteze
vseh tistih idej, ki jih razvija Evropa«. Puskin, »veliki narodni pesnik«, naj bi bil kot
»vseclovek« obdarjen s »sposobnostjo polnega razumevanja tujih nacij«, torej s temeljno
vrednoto, ki da jo »nosi v svoji dusi ruski narod«.> Ob tej in tak$ni podobi Puskina se
je pri Dostojevskem porajala ve¢pomenska inacica ruskega mesijanizma.

V sodobnosti, ko Rusija skuSa uveljaviti svoje mesto in vlogo v svetu duhovne in
civilizacijske krize, dozivlja »ruska ideja« nekaks$no preroditev. »Ruska ideja« v tej
preroditvi mnogokrat zazivi ob misli na »Puskinov podvig, ki ga je Dostojevski od-
kril v pesnikovem ustvarjanju prisotni »ideji obCosti sveta in ¢lovestva«.® V razmerah,
ko porajajoci se socialni in kulturni pluralizem v Rusiji ogrozajo neokapitalizem in
Se vedno nepremagani ostanki totalitarne mentalitete, si razumevanja Puskina in nje-
govega »podviga« mnogokrat ne samo nasprotujejo, marvec se izkljucujejo. Tisti, ki
razmiSljajo o Rusiji kot ponovno uveljavljeni svetovni velesili v oblikujo¢em se eko-
nomskem in politicnem policentrizmu tudi z vidika »ruske ideje«, poskusajo preroditi
ruski mesijanski nacionalizem, delno prisoten tudi v miselni polifoniji Dostojevskega.
S tega zornega kota obravnavajo tudi Puskina. Pesnika-»vsecloveka« navezujejo na
misijo ruske nacije kot edinstvene univerzalne in obcecloveske nacije in apologijo ruske
kulture kot kulture, katere »jedro je pravoslavna religija«; v skladu s takim nazorom naj
bi ruskega ¢loveka, tudi e je ateist, pritegovale nacionalne svetinje in nedvomno tudi
pravoslavje*. Drugi, predvsem demokrati¢no naravnani univerzitetni intelektualci, se
sicer ne izneverijo ruski mentaliteti in v skladu z njo s poudarkom govorijo o »veliki
ruski kulturi, veliki ruski drzavi in velikem ruskem narodu«, vendar nacionalisti¢éno
komponento koncepcije Dostojevskega o univerzalnosti Puskina in Rusov korigirajo
z mislijo na humanisti¢ne korenine Puskinovega genija, rusko univerzalnost pa stavijo
v blizino tiste Evrope, za katero je znacCilno razumevanje drugacnosti in enkratnosti
vsake nacije posebe;j.’

V tem in takem kontekstu ruske sodobne miselnosti obstaja Se vedno ¢asu primer-
no pojmovanje A. S. Puskina, ki ga je nakazal v usodnih tridesetih letih prej$njega
stoletja v emigraciji ruski humanist Georgij Fedotov, ko je A. S. Puskina oznacil kot
»pesnika imperija in svobode« in ga povezal z evropskim humanizmom. Misel Fedo-
tova o svobodi na ustih umirajocega Puskina z njenim politinim (v pesmi Spomenik)

2 Gl. Dostojevski, 2007, 167-187.
3 Op. cit., 182-187.

* GL. o tem: Guliga, 2003.

5 Lihacov, 2000, 45-49.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

Aleksander Skaza, A. S. Puskin po meri sodobne Rusije 153

in duhovnim pomenom (v verzih o »prostosti in miru«, namenjenih zeni)® je prisotna
tako v Zivljenjepisu pesnika, ki ga je napisal strukturalist Jurij Lotman v davnem 1981.
letu,” kot v obravnavi pesnikovega ustvarjanja Olega Proskurina, ki je iz§la v ¢asu
postmodernizma leta 1999.% Racionalistu Lotmanu je blizja podoba Puskina — pesni-
ka »tajne svobodex, o kateri je zapel v letu 1921, letu svoje smrti, pesnik Aleksander
Blok’ v slutnji, da prihaja Cas stalinske tiranije. Jurij Lotman zoperstavi totalitarizmu
sovjetskega imperija podobo neodvisne ¢lovekove osebnosti, ko pravi: »Zgodovina
poteka skozi Dom ¢loveka, skozi njegovo zasebno zivljenje. Ne tituli, odlikovanja ali
cesarska naklonjenost, marvec neodvisna ¢lovekova drza (rus. samostojan’e) spreminja
¢loveka v zgodovinsko osebnost.«'’ V postsovjetskem obdobju zapisuje Proskurin 0z-
nako pesnika, ki naj bi nakazala nov, »puskinski« odnos ruske literature do imperija.
Puskin naj bi v odi Spomenik postavil nasproti v stoletjih prisotni doktrini o drzavniski
oblasti, ki da sledi simbolu Zmagujocega Kristusa, posveceno pesnisko ustvarjanje, ki
da sledi idealu Trpecega Kristusa, in tako spremenil odo v »antiodo«. Ta novi zanr, ki
da zdruzuje usodo poezije z usodo imperija, naj bi ideji oblasti odvzel sakralni sijaj in
ga dodelil pesniku, tako utemeljil svobodo in suverenost poezije in napovedoval konec
imperijskega obdobja ruske literature.! — Koliko je v tej in tak$nih mislih upanja in
»puskinske« napovedi postopnega konca imperijskih odnosov v ruski druzbi nasploh, je
seveda posebno vprasanje. Politik Evgenij Primakov, ki se ukvarja z vprasanjem mesta
in vloge Rusije v sodobnem svetu, se z dihotomijo pesnika in imperija ter problemi
kulture ne ukvarja, izpostavljen je imperij, politik je pozoren na spopade civilizacij
in krizo dialoga med njimi in ob pomenljivem vprasanju »Svet brez Rusije?« ze na
zacetku knjige poudarja (leta 2009), da so politi¢na kratkovidnost, podcenjevanje in
pacenje vloge Rusije v »zahodnem svetu« nasledek preteklosti. Rusija tudi v 21. stoletju
nastajajocega gospodarskega in politicnega policentrizma kljub notranjim tezavam in
napacnim resitvam zavzema po sodbi Primakova »visok polozaj v svetovni ekonomiki
in mednarodnih odnosih«.'?

Sodobna Rusija v vrtincu razmisljanj o svobodi in imperiju, kulturi in civilizaciji
razumeva A. S. Puskina na nacine, ki ustrezajo raznovrstnemu ohranjanju A. S. Puskina
in njegove poezije kot univerzalnega zivljenjskega simbola. Bralec, ki se zadovolji
z lepoto poezije same, sprejema Puskina kot prijaznega spremljevalca na sprehodih
skozi zivljenje in ne kot idola, ki naj bi ga ucil, kako je treba ziveti — kot bi to dejal
disident Andrej Sinjavski.'* Za »rusko idejo« zavzet bralec bo morda s takim odnosom
do Puskina polemiziral in kot neopoc¢venik Aleksander Solzenicin klical v dnevih kri-
ze na pomo¢ »nedvomno duhovno avtoriteto« Puskina s pesnisko besedo Aleksandra
Bloka: »Podaj nam roko v hudi uri, pomagaj v tithem boju nam!«'* — Na prireditvah,

¢ Fedotov, 1990, 357-375.

7 Lotman, 1995.

8 Proskurin, 1999.

° Blok, 1960, 377.

10T otman, 1995, 138.

! Proskurin, 1999, 300.

12 Primakov, 2009.

13 Terc/Sinjavski, 1992.

14 Prim. npr.: SolZenicin, 1990.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

154 Slavisti¢na revija, letnik 58/2010, $t. 1, januar—marec

posvecenih Puskinu, bi povsod tam, kjer je v ospredju poezija, srecali pesnisko bese-
do o kon¢nem in neponovljivem ¢lovekovem zivljenju, ki nosi v sebi vesolje obcutij,
misli in Custev; v izjavah in akcijah ljudi iz oficialnih krogov in ustanov pa so, kot se
spodobi, prisotna nekoliko druga¢na sporocila.

1z porocil ruskih medijev smo lahko na primer izvedeli, da so Rusi v slavnostnih
dnevih v Ukrajini obnovili v Lvovu na fasadi Ruskega kulturnega centra doprsni
Puskinov kip, ki so ga razbili nacionalisti¢ni vandali, v Krimski republiski biblioteki v
Sinferopolju so odprli Ruski literarni umetniski center Aleksandra Puskina. V Ukrajini
jevletu 2009, letu dvestoletnice rojstva N. V. Gogolja, potekal tretji Mednarodni festi-
val »Velika ruska beseda«, posvecen tudi tristoletnici boja pri Poltavi (zmagi Petra 1.
nad Svedsko armado Karla XII. leta 1709); temu festivalu je poseben pozdrav namenil
predsednik Ruske federacije Dmitrij Medvedev z mislijo, da je ta prireditev »spodbudna
za ruski jezik v Ukrajini«. — Zgodovina bo pokazala, koliko je v teh prireditvah veliko-
ruske nostalgije, ki jo je dozivljal tudi Solzenicin, ko je v svojem nagovoru Kako naj
uredimo Rusijo? leta 1990 opozarjal Ukrajince in Beloruse, da je beseda russkij/Rus
stoletja oznacevala Maloruse (t.j. Ukrajince), Velikoruse in Beloruse, da vsi izhajajo
iz »dragocenega Kijeva« (Kijevske Rusije) in da so se pod vlado Litve in Poljske tako
Malorusi kot Belorusi imeli za Ruse in po »vrnitvi teh ozemelj v Rusijo [...] sprejeli
to kot Zedinjenje«.'> Cas bo morda razkril tudi, koliko je v teh akcijah prizadevanja
za ohranitev kulturne dedis¢ine in kulturnega sodelovanja Vzhodnih Slovanov in
spostovanja nacela Johanna Gottfrieda von Herdera o enkratnosti in enakovrednosti
vseh nacij, ki mu je sledil s svetlo mislijo o »vsecloveku« Puskinu tudi F. M. Dostojev-
ski in so jo ob Puskinu in tudi brez njega ponovili in potrdili mnogi Rusi, ugledni in
manj ugledni — tudi v prvem desetletju 21. stoletja.'s

LITERATURA

Brok, 1960: Anexcaunp bnok, [Tymknackomy domy. — Anexcanp biok, Cobpanue couunenuii
6 socomu momax. Tom Tperuil. MockBa: «Xyn0KeCTBEHHas INTEPATYPay.

Dosrosevski, 2007: F. M. Dostojevski, Puskin. — F. M. Dostojevski, Dnevnik pisatelja 1.

Ljubljana: Studentska zalozba. (Knjizna zborka Beletrina).

Feporov, 1990: I'eopruit ®enoros, Ileser ummnepun u cBo6oasl. — CO. Ilywxun 6 pycckoii u-
nocoghcroti kpumuke. Mocksa: «Kuuray.

GuLIGA, 2003: Apcenwmii I'yibira, Pycckas uoes u ee meopysi. MockBa: DKCMO. « AITOPUTM.

Gasparov, 2008: M. JI. T'acniapos, 3anucu u évinucku. Mocksa: «HoBoe muteparypHoe 0003-
peHHe«.

Linacov, 2000: . C. Jluxaues, Tpu 0CHOBBI €BpOIEiCKON KyabTYPbI U PyCCKUN UCTOPUYECKUIL
onsIT. — JI. C. Jluxaues, Pycckas kynomypa. Mocksa: »HckyccTBo».

Lorman, 1995: 0. M. Jlot™an, Anexcandp Cepeeesuu Ilywkun. Buoepaghus nucamens. — YO.
M. Jlot™mamn, ITywixun. Cankr-IlerepOypr: «MckycerBo-CIIb».

15 SolZenicin, 1990, 7-8.

1o »Glasnost«, ena temeljnih pridobitev nakazujocega se sociokulturnega pluralizma zadnjih desetletij
ruske zgodovine, je utrdila v Rusiji tudi svobodomiselno misel v razpravljanjih o mednacionalnih problemih
tako Rusije kot globalizirajo¢ega se sveta. To nam dokazujejo npr. mnogi zapisi v svobodomiselno narav-
nanih revijah, kot so Becmuux Eeéponst XXI eexa, Bonpocel aumepamypet, 36e30a, 3namvs, Hesa, Hosoe
aumepamypHoe ooosperue, Hoswiii mup, Okmsaops in nekatere druge.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2010_1_13.pdf | DOST. 29/01/26 7.07

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Aleksander Skaza, A. S. Puskin po meri sodobne Rusije 155

Primakov, 2009: Esrenwmii [TpumaxoB, Mup 6e3 Poccuu? Mocksa: «Poccuiickas razeray.

ProskURIN, 1999: Oner llpockypuH, [1o33us [Tywikuna, unu noogusxchsiil naiumncecn. Mocksa:
«HoBoe nureparypHoe 0003peHHe».

SoLzeniciN, 1990: A. U. ComxkenunsiH, Kax Ham o6ycmpoums Poccuro? TlocunbHbie coobpa-
keHns. CrienuanbHoe pritokeHue K «Pycckoit mpicmm»y Ne 3846.

TErRC/SNJAVSKI, 1992 [Ipoeyaxu ¢ [lywkunvim. — Adpam Tepu /Anapeit Cunsisekuii/, Coopa-
Hue couunenuti 6 08yx momax. Mocksa: CIT «Ctapty.

SUMMARY

Presently, when Russia is striving to establish its position and role in the world of spiritual
and civilizational crisis, A. S. Pushkin has preserved the status of the universal symbol of life.
In the situation when the emerging social and cultural pluralism in Russia is threatened by
neo-capitalism and still not overcome remnants of totalitarian mentality, the interpretations of
Pushkin often not only contradict, but also exclude each other. Those who think about Russia
as a resurrected world superpower also from the point of view of “the Russian idea,” attempt
to restore Russian messianic nationalism that goes back to the conservative component of F. M.
Dostoevsky’s intellectual polyphony. These people connect Pushkin “the universal man” to the
mission of the Russian nation as a universal nation and discover its uniqueness in Orthodoxy,
which is in their opinion a national treasure and the “core of Russian culture.” Other, mainly de-
mocratically oriented intellectuals, correct the nationalist component of Dostoevsky’s conception
about the exceptional universal nature of Russians and Pushkin, with the thought of humanistic
roots of Pushkin’s genius, and place the Rusian universality in the vicinity of Europe that is
characterized by understanding that each nation is different and unique. The humanistic under-
standing of Pushkin discovers in his poetry — which combines the fate of poetry with the fate of
the empire—the establishment of freedom and independence of poetry, but also a harbinger of
the end of the imperial era of Russian poetry. A Russian reader who is satisfied with the beauty
of poetry itself accepts Pushkin as a kind companion on strolls through life, rather than an idol
who must teach him/her how to live. Statements and actions of official circles and institutions
often contain messages in which one can often detect nostalgia for great Russia. The nostalgists,
faced with historically justified reminders about the indivisible cultural heritage of Eastern Slavs,
often forget about Pushkin the “universal man,” represented in the luminous thought of F. M.
Dostoevsky in the image of a poet who universally reacted to the world with deep understanding
of the spirit, longing, and mission of a foreign, “let us say, a neighboring nation.”


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

