
UDK 821.163.41.09 Pekić B.:821.163.6.09 Zupan V:
Željko Milanović, Slobodan Vladušić
Filozofski fakultet Univerziteta u Novom Sadu

VITOMIL ZUPAN I BORISLAV PEKIĆ:  
OD ZATVORSKOG ISKUSTVA DO ŽANRA

Književna dela Levitan Vitomila Zupana i Godine koje su pojeli skakavci Borislava Peki-
ća narativno uobličavaju zatvorska iskustva njihovih autora na način koji je poetički blizak. 
Obojica autora biraju žanr svojih dela u zavisnosti od inicijalne pripovedačke situacije u kojoj 
se njihov junak/pripovedač nalazi, situacije koja ne obećava svojim pripovedačkim potenci-
jalom. Ovaj rad pokazuje, s obzirom na to da i Zupan i Pekić prepoznaju da njihova dela koja 
problematizuju lična zatvorska iskustva ne mogu očekivati recepcijsku dobrodošlicu, kako je 
došlo do izbora žanra u kome se to iskustvo pomera iz ličnog u opšte a da pri tome nije napu-
štena perspektiva autentičnosti doživljenog.    

Ključne reči: pripovedni potencijal, recepcijska dobrodošlica, esej, slovenačka književ-
nost, srpska književnost

The literary works Levitan by Vitomil Zupan and Godine koje su pojeli skakavci (The 
Years the Locusts Have Devoured) by Borislav Pekić are poetically similar narratives of their 
authors’ prison experience. Both authors chose the genre for their works based on the initial 
narrative situation in which their main character/narrator is placed, i.e., the situation that does 
not seem to have much narrative potential.  The paper shows how Zupan and Pekić—who 
were both aware that their works dealing with personal prison experience cannot expect a wel-
come reception—selected a genre in which personal experience shifts to general, but without 
losing the perspective of authenticity of the experience.     

Keywords: narrative potential, welcome reception, essay, Slovene literature, Serbian li-
terature 

Vitomilu Zupanu i Borislavu Pekiću su njihova zatvorska iskustva (Zupan sedam, 
Pekić pet godina) poslužila kao bogata autobiografska građa za nastanak proznih 
tekstova različitog obima ali poetički i žanrovski sličnog karaktera, iako to na prvi 
pogled nije uočljivo. I Zupanov Levitan i Pekićeve Godine koje su pojeli skakavci 
polaze od protivrečne pripovedne situacije u kojoj se nalazi glavni junak – od dugo-
godišnjeg zatvora u političkom društvu koje ne priznaje da zatvori postoje. Umesto 
zatvora, priznaje se postojanje kazneno-popravnih domova u kojima se pojedinci 
»popravljaju« podjednako koliko se njihova tela muče, o čemu govore obojica autora 
na mnogo mesta u svojim tekstovima. Fukoovo zapažanje da kažnjavanje ipak nije 
svedeno na preobraćanje duše, ali da se posledice teze o kazni koja pogađa dušu a ne 
telo, osećaju i danas obuhvata  i Zupanova i Pekićeva zatvorska iskustva u Jugoslaviji 
posle Drugog svetskog rata. U oba slučaja je očigledno da se sudi »i nečemu što nije 
sam zločin: duši zločinca« (Fuko 1997: 21). Optužnica protiv Jakoba Levitana polazi 
od stavova o njegovom nemoralu koje potkrepljuju čak i žene sa kojima je bio, kreće 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


68 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 1, januar-marec

se preko pokušaja ubistva i završava u špijunaži. U Pekićevom slučaju istraga bi ta-
kođe želela da završi optužnicom za špijunažu. Dakle, u oba slučaja optužnica traži 
uporište koje bi potvrdilo odanost duše zatvorenika (na)stranom koje je neprijateljsko 
i demonsko. Levitan i Pekić su »politički« zatvorenici i kao takvi manje cenjeni od, 
na primer, »privrednih« kriminalaca. U vreme »opće čistoće i obnove« (Zupan 1983: 
36) Levitanu, Zupanovom alter egu, sudi se zbog seksualnih perverzija i »šale« sa 
političarima, a Pekiću za organizovanje protiv naroda i države. 

Fuko primećuje da je u sudski proces, tokom njegovog istražnog dela kao i tokom 
izvršenja kazne, vremenom uključen niz lica koji pored sudije odlučuju o presudi i 
načinu izvršenja kazne. Među tim licima je i psihijatar čija briga nije odgovornost 
već kažnjavanje: »na njemu je da kaže da li je subjekat ’opasan’, na koji se način 
od njega valja zaštiti, šta učiniti da bi se on promenio, da li je celishodnije kazniti 
ga ili lečiti« (Fuko 1997: 24). Zupanovom junaku se tokom istrage nudi mogućnost 
da pristane na odlazak u ludnicu: poznati lekar, koji nije ni pregledao Levitana i 
zna ga samo iz skauta – potvrdio je da je reč o psihopati, što će iznova potvrditi i 
islednik: »kako bih inače javno govorio takve i takve stvari – i rugao se svetinjama, 
pravio budale od političara na tako visokim položajima?« (Zupan 1983: 34). Duša 
zatvorenika je ugrožena jer joj se ne priznaje »normalnost« koju je etablirala vlast 
svojim novouspostavljenim i neprikosnovenim znanjem – spas za tu dušu je obećan 
u samoprihvatanju njene izopačenosti, u prihvatanju samoistrage koja vodi ka pora-
zu. Levitan odbija takvu mogućnost. Pred iskušenjem samoistrage nalazi se i Pekić 
koji kaže da »kakav ste čovek, ko ste, šta ste, u stvari [podvukao B.P.], saznajete pod 
istragom« (Pekić 2004a: 305). Istraga je stvar duše, »neka vrsta kantara na kome je 
sva težina na strani islednika, a vama ostaje jedino veština ekvilibriranja, sposob-
nost da ravnotežu održavate upravo svojim nedostatkom – svojom lakoćom« (Pekić 
2004a: 306). Levitana volja za stvaranjem pomera iznad zatvora – ona ima »linije 
levitacije, dragi Levitane; osećaj bestežinskog stanja« koji je već uništio mnoge 
(Zupan 1983: 270). Kako spasiti dušu u zatvoru ali i posle izlaska iz njega je pitanje 
koje sebi postavljaju i Zupanov junak i Pekić: obojica odgovor pronalaze u stvaranju 
dela koje će sačuvati sećanje na zatvorske dane. Sećanje kod obojice autora pronala-
zi oblik u kome će najbolje biti reprezentovano, pronalazi žanr koji jedino može da 
sačuva dušu onog koji se seća ali i da pripovedno uobličavanje zatvorskog sveta ne 
izgubi ništa od svoje bliskosti sa autentičnim događanjem i onda kad izgleda, naro-
čito kad se tekst uobličava kao esej u svom čistom obliku, da se od njega udaljava. 

Levitan, taj stostruki erotoman, piše, ne samo jer je pisanje ono što najbolje zna, 
već i da bi ostavio knjigu koja može koristiti budućim zatvorenicima. U svom tekstu 
ne imenuje moćnike kao što imenuje zatvorenike i kaže da ističe samo ono što je 
mogao da proveri a da je sve ostalo stavljeno pod »reflektor sumnje« (Zupan 1983: 
39). Pekićeva sećanja na zatvor, u kojima samo uspelije epizode bi se mogle »u roman 
prepisati« je »čin duhovnog solidarisanja, unutrašnjeg saučesništva sa onima koji su, 
zbog istine, slobode i pravde, još u njemu« (Pekić 2004a: 29).   

Levitan odbija da u zatvoru piše svoju autobiografiju kao oblik samoistrage, taj 
omiljeni zatvorski žanr koji uprava zahteva da se piše i po nekoliko puta. On zato 
piše poeziju i pisma koja će postati integralni deo dela Levitan, žanrovski određenog 
podnaslovom kao »roman, koji to i nije«. Na način polihistora, Levitan ispisuje i 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69Željko Milanović, Slobodan Vladušić, Vitomil Zupan i Borislav Pekić 

neku vrstu sume čovekovog znanja (filozofija, logika, etika, psihologija...), intenziv-
nije u vreme kad se njegov status promeni i kad se približi izlasku iz zatvora. Uspeva 
da iz zatvora u svet pošalje svoje knjige, koje doživljavaju čak i određenu recepciju. 
Sa druge strane, koristi svaku priliku da dođe do knjiga koje će čitati – među nji-
ma se nalaze i knjige dugogodišnjih zatvorenika. Na više mesta u trotomnoj knjizi 
Godine koje su pojeli skakavci Pekić citira Zupanovog Levitana i tako nastavlja in-
tertekstualni niz među zatvorenicima, ali ne na način na koji je to očekivao Zupan 
koji piše roman »zatvoreničke škole« za čitaoca koji će se naći u zatvoru. Pekić ne 
ispunjava  Levitanovo očekivanje iz prostog razloga što je zatvoren u isto vreme kad 
i on. Zupanov roman je pisan sa oprezom da ga ne shvate čuvari zatvora i posebno 
je namenjen piscima, budući da će ih »vjerojatno zatvarati (bar u nekim razdoblji-
ma) dok se ljudska priroda ne promijeni onoliko koliko ne možemo ni predvidjeti« 
(Zupan 1983: 102). 

Levitan pronalazi osvetu za zatočenje u uspehu, uspeh u onome u čemu je najbo-
lji – a to je za njega književnost, »ali ne izmišljeni, beletristički bućkuriš, nego zapis 
samoga života« (Zupan 1983: 184). Levitan kaže da svoje pripovedanje organizuje 
tako da ne bude predugo tako što preskače sve ono što se ponavlja i menjajući redosled 
događaja. Istovremeno, veruje da će njegova priča biti okvalifikovana kao pornogra-
fija jer »svijet nije zreo za istinu« (Zupan 1983: 102). Kad govori o svom radu na sumi 
znanja, pita se zašto je čitaocu postalo dosadno: »Ta ovo je najseksualnija priča na 
svijetu, najtvrđa pornografija: mijenjanje spolnosti u društvenost, što uvjetuje opisani 
rad« (Zupan 1983: 293). U Zupanovoj poetici erotika je izjednačena sa pisanjem, pred-
stavlja izvor životnog elana, antirepresivno i terapeutsko sredstvo, središnju temu – 
ona je i »osnovni motiv i dominantna perspektiva« (Zupan Sosič 2004: 158). Alojzija 
Zupan Sosič primećuje da su ranije Zupanovi romani uznemiravali čitaoce zbog re-
prezentovanja stvarnosti, odnosa prema komunističkoj ideologiji i opisima političkih 
manipulacija, kao i da je sada ta dimenzija njegovog dela izgubljena – ostala je samo 
erotika da privlači čitaoce (Zupan Sosič 2004: 157). U svojim analizama društva Levi-
tan će otkriti da je pornografija proterana iz socijalizma, odnosno da društvo čulnost 
proteruje u ilegalnost. Pored svih funkcija koje erotsko ima u Zupanovom delu, može 
se govoriti o dve ključne, od kojih bi prva bila usmerena prema spolja – ka društvu 
i političkoj nomenklaturi koji farisejski odbacuju erotsko (i u životu i u umetnosti, 
erotsko u Istočnoj i Srednjoj Evropi bilo je »oblik egzistencijalnog otpora zvaničnoj 
kulturi umerenog socrealizma i sovjetskog puritanizma« [Bojm 2005: 358]), dok bi 
druga funkcija erotskog bila usmerena ka unutrašnjosti junaka – kao potvrda i uslov 
stvaranja koji nisu odvojeni od telesnog (»Tjelesna želja za oplođavanjem prepletala 
se s društvenom željom za oplođivanjem misli« (Zupan 1983: 302)). 

Već po objavljivanju dela Levitan, kritika je primetila da je reč o delu čija struk-
tura nema dijahronu dimenziju, da je tema zatvora dostigla univerzalnost kao i da je 
Zupan stvorio neku vrstu zatvorskog leksikona (Zlobec 1983: 104). Zupanov zatvor-
ski leksikon polazi od autobiografskog, iskustvenog i doživljenog a da pri tome nema 
poverenja u »model romana« (Pibernik 1983: 30). Dakle, Zupan ima mnogo razloga 
da svoje delo Levitan žanrovski odredi kao »roman, koji to i nije«. Jedan od njih je 
svakako i direktno iskazana namera da posluži kao zatvorski udžbenik budućim za-
tvorenicima. Levitan, svestan da se u pojedinim delovima romana upušta u analize 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 1, januar-marec

(na primer, demokratije u zatvoru ili života stenica koji zaslužuje veću pažnju od 
života mrava), reći će da to čini jer su te analize vrlo korisno znanje za zatvorenika. 

Saznanje o ograničenom pripovednom potencijalu junaka u zatvoru koji tekst 
neizbežno vodi ka esejističkom diskursu stvara delo koje sebe ne može sa sigurnošću 
da imenuje kao roman, delo koje tek svojim nestabilnim žanrom može da spoji au-
tobiografsko sa shvatanjem čovekove egzistencije kao stalno zatočene u civilizaciji 
koja je lažljiva i kojoj otkriće zatvora predstavlja način humanizacije čoveka. Situ-
acija u kojoj se nalazi Levitan je protivrečna ponajviše zbog svog neobećavajućeg 
pripovednog potencijala, odnosno kvaliteta »koji situacije i događaje čini podobnim 
za pripovedanje, vrednim da se o njima izveštava« (Prins 2011: 161). Ova situacija bi 
mogla, teorijski posmatrano, da pripovedanje odvede u nekoliko pravaca: ka romanu 
o bekstvu iz zatvora ili kriminalističkom romanu što je i bio slučaj u Zupanovom 
romanu Miris čoveka (1976). Kao i Zupan, Pekić neće propustiti da kaže kako zatvor 
ne obećava pripovedanje: »U ovoj selekciji, usled kratkoće obuhvaćenog vremena – 
1948–1954 – izbor koji bi priču formirao nije moguć. Priča zahteva razvoj, promenu, 
ideju. Godine koje su pojeli skakavci nemaju ništa od toga« (Pekić 2004a: 30). Za 
Zupanovog Levitana zatvor je ogledno polje na kome se »mogu proučavati sva razdo-
blja ljudske povijesti i uopće sva mudrost i ludost čovječanstva« (Zupan 1983: 127); 
u zatvoru je isto kao van njega sa tom razlikom što su sve pojave preglednije i lakše 
uočljive; zatvorski zidovi povezuju zatvorenike u narod a njegova sećanja govore o 
prvim godinama »zatvorske civilizacije u Sloveniji« (Zupan 1983: 215). 

Primećujući da se društvo promenilo od vremena njegovog boravka u zatvoru, da 
su zanimljiva vremena prošla jer sada policija manje tuče, sudstvo je malo samostal-
nije, novine pišu o političkim delikventima a erotika je sveprisutna – od striptiza u 
barovima do pornografskih filmova u uglednim kućama – Zupanov Levitan izjedna-
čava vladu i javnost (narodno mnjenje, sam narod) sa zatvorom i zatvoreničkim sve-
tom govoreći da sada između njih »teče matica standarda i duše pojedinaca odnosi u 
bezdan menadžerske bolesti« (Zupan 1983: 12). Ipak, pored ovog uvida Levitan nije 
imao recepcijsku dobrodošlicu jer, kako beleži Alojzija Zupan Sosič, mogao je da se 
pojavi još 1973. godine (prvo izdanje je objavljeno 1982) kada je Zupanu isplaćen 
honorar za ovu knjigu (Zupan Sosič 2004: 172). Međutim, Zupanova možda naivno-
optimsitična slika delimično promenjenog društva u kome se očekivao njegov »ro-
man, koji to i nije« kao i njegova prolegomena zatvorske enciklopedije dobiće epilog 
u Pekićevom delu koje će se pojaviti u vremenima zanimljivim na drugi način, delu 
koje je još u većoj meri okrenuto eseju i čiji završetak čini upozorenje budućem isto-
ričaru da silueta usamljene sive građevine pred njim, ako ne pazi šta radi, predstavlja 
njegovu buduću  kuću, odnosno zatvor. 

Prvo poglavlje svojih memoara o hapšenju i petogodišnjem boravku na robiji, Pe-
kić posvećuje, savim neočekivano, arheološkom nalazištu u mesta Sutoon Hoo. Opis 
skromnih ostataka groblja iz V veka nove ere, koji se tek uz pomoć visoke tehnologije 
mogu sačuvati u dodiru sa modernim vazduhom, poslužiće Pekiću kao metafora ne-
sigurnosti našeg istorijskog znanja. Postmoderna skepsa u Godinama koje su pojeli 
skakavci ne iznanađuje poznavaoca Pekićevog opusa: sa njom smo se sreli sadam-
desetih godina u sotiji Kako upokojiti vampira koja predstavlja gotovo sistematski 
napad na istorijske nauke. Novina koju donose memoari jeste u tome što je sumnja u 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71Željko Milanović, Slobodan Vladušić, Vitomil Zupan i Borislav Pekić 

mogućnost istorijskog znanja sada povezana i sa kritikom monolitnog subjekta. Pekić 
u prvom poglavlju memoara piše da je čovek pre »zajednica ličnosti nego ličnost« od-
nosno »pre družina nepodudarnih krivaca kožom osuđena na isti zatvor nego jedinka 
koja večitu robiju izdržava u samici svog duha i svoje kože« (Pekić 2004a: 16). Jasno 
je da ovako shvaćen subjekt ne može raspolagati sigurnošću u ispisivanju memoara, 
odnosno uspomena, te da se naratološka podela na doživljanji i pripovedajući subjekt 
ovde još više radikalizuje. Služeći se metaforom Vinamula – polimera koji sprečava 
uništavanje tragova groblja u dodiru sa vazduhom – Pekić nam sugeriše da je piščev 
Vinamul zapravo selekcija dnevničke građe. Dakle, uz pomoć selekcije građe pisac 
izvlači jednu liniju prošlosti kojoj daje čvrstinu u dodiru sa sadašnjošću, i tako omo-
gućava da se o toj prošlosti nešto zna. Istovremeno, na taj način Pekić sugeriše da 
njegove uspomene koje slede ne mogu biti shvaćene kao istina prošlosti već pre kao 
jedna od mogućnih istina, kojoj je veštački dato pravo prvenstva: tačnije rečeno, u 
žanrovskom smislu, njegov dnevnik će biti manje dnevnik a više roman. Pekić to 
decidirano sugeriše čitaocu: »Imajući sve ove rezerve na umu, predlažem da se i ovaj 
Dnevnik shvati manje kao dokument o piscu, pre kao roman o njemu, neka vrsta ro-
mansirane biografije, tek tu i tamo u realnost usađene« (Pekić 2004a: 20).

Pekićevo distanciranje od dnevničkog/memoarskog žanra, nema samo uporište u 
samoj fikcionalnoj prirodi istorijskog znanja. Naime, iako su dosadašnja istraživanja 
piščevog opusa pokazala da ono zauzima poziciju na razmeđi moderne i postmo-
derne književnosti, možda bi ipak njegov postmoderni stav prema ne(mogućnosti) 
istorijske istine trebalo posmatrati ne toliko u kontekstu njegove odanosti duhu vre-
mena, koliko u okviru njegove lične sudbine. U tom smislu važna je fusnota br. 7 
Godina koje su pojeli skakavci jer u njoj Pekić, citirajući jedan svoj intervju, navodi 
specifični položaj njegovog robijaškog iskustva tako što ga upoređuje sa iskustvima 
Golootočana: 

Goli otok nije naš jedini zatvor. Ni u drugim zatvorima tog vremena, nije vladao baš 
švedski sistem izdržavanja kazne. Ali se o tome ne govori. Govori se samo o Golom 
otoku. Možda se ljudi koji su bili sa mnom u regularnom zatvoru neće složiti, no ja mi-
slim da je to prirodno. Najpre stoga, jer se Golootočani i oni koji su ih tamo slali, slažu 
da je nama i bilo mesto u zatvoru (njima naravno nije) [podvukao B. P.], a zatim što je 
ta epizoda deo partijske istorije, neprijatan, ali deo. A šta smo i ko smo mi? I kao tema 
i kao sudbina na đubrištu smo istorije. A ko se brine za ono što je pozadi, daleko i iza 
kuće (Pekić 2004a: 29). 

Iz ove Pekićeve napomene može se naslutiti drugačiji razlog zašto se Pekić dis-
tancira od pisanja dnevnika, odnosno memoara: zato što njegovo zatvorsko iskustvo 
nije iskustvo koje može da računa na recepcijsku dobrodošlicu. To iskustvo, parado-
ksalno, udružuje Golootočane i njihove islednike u smislu da ga ni jedni ni drugi ne 
žele: ne žele ga ni čitaoci, jer u sistemu partijske istorije za to iskustvo nema mesta 
i oko toga vlada konsenzus. Konsekventno tome, to zatvorsko iskustvo moralo je 
postati nešto drugo, da bi moglo da preskoči recepcijsku prepreku koja ga je čekala 
u zasedi. 

Opisana recepcijska situacija uticala je, pored skepse u pogledu istorijskog zna-
nja, na poetičku transformaciju ranijih Pekićevih pisanja o vlastitom zatvorskom is-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 1, januar-marec

kustvu. Ta ranija pisanja predstavljaju njegove dnevničke beleške iz 1948–1954. kao 
i prvi izbor iz te građa koji je pisac štampao pod nazivom Tamo gde loze plaču iz 
1984. godine. Tim izborom je upravljala želja za pričom. Pekić piše »Nisam, među-
tim, odoleo iskušenju da ga [dnevnik iz 1948–1954] naročitom selekcijom formiram 
kao priču koja nešto znači ...[podvukao B. P.]« (Pekić 2004a: 30) Na prvi pogled, čini 
se da pretvaranje iskustva u priču već odgovara transformaciji memoara u roman. 
Međutim, to je samo prva faza u poetičkoj transformaciji građe putem koje pisac 
nastoji na nađe čitaoce, na isti način na koji junak (njegovo doživljajno ja) nastoji da 
nađe pisara za svoje nikom potrebne uspomene.

U Godinama koje su pojeli skakavci priča ustupa mesto eseju. Pekić više ne datira 
celine i tako napušta hronološku ogranizaciju građe. Umesto nje, pisac se drži neče-
ga što naziva unutrašnjim ili sadržajnim sledom, koji je suprotstavljen spoljašnjem, 
formalnom, odnosno hronološkom sledu. Jednostavnije rečeno, u Godinama koje su 
pojeli skakavci dominira esejistička struktura koja je organizovana nalik na enciklo-
pedijske odrednice. To znači da je u strukturi Pekićevog teksta moguće rekonstrui-
sati odrednice jedne sveopšte zatvorske enciklopedije. 

Ovakva esejističko-enciklopedijska organizacija građe suprotstavljena je narativ-
no-dnevničkoj organiziciji po tome što se zatvorsko iskustvo junaka daje kao nešto 
što je odjednom dato, a ne tek naučeno. Godine koje su pojeli skakavci dakle, ne 
žele da budu bildungs roman zatvorskog života. Pa ipak, u prvoj knjizi pod nazi-
vom »Isleđenje ili samoisleđenje« Godine se najviše bliže upravo takvom načinu 
kazivanja usled činjenice da je ta prva knjiga utemeljena na dnevničkim beleškama 
objavljenim pod imenom Tamo gde loze plaču – u kojima dominira, kao što smo to 
već napomenuli – Pekićeva namera da dnevničku građu oblikuje kao priču (a ne kao 
esej). Stoga se baš tu najdramatičnije ukrštaju želja za pričom i želja za enciklope-
dijskom generalicizacijom vlastite sudbine, te tako čitalac prisustvuje neprekidnom 
cepanju priče unutar koje se interpoliraju kraći komentari (dati u zagradama) i duži 
komentari smešteni u fusnote koje nekada zauzimaju i čitavu stranicu teksta. Na delu 
je nešto što bismo metaforički mogli nazvati sudarom između »egzistencije« junaka 
(za koju je zainteresovanoa priča) i »esencije« onoga što mu se događalo (čemu teži 
esej). Taj duel je rešen pobedom eseja koji dominira u narednim knjigama Godina 
koje su pojeli skakavci.

Dominantni enciklopedijsko-esejistički tip pripovedanja omogućava Pekiću da 
lično iskustvo sa đubrišta istorije premesti u centar zatvorskog iskustva. Uz pomoć 
intertekstualnog pripovedanja on to iskustvo pretvara u tačku u mreži totalnog za-
tvorskog iskustva kome pripadaju, u idealnom sluačaju, svi zatvori sveta u svim epo-
hama sveta.  

Tako se u horizontu Pekićeve enciklopedije zatvorske civilizacija pojavljuje i Zu-
panov Levitan, za koga Pekić eksplicitno tvrdi da je «sjajan» (Pekić 2004a: 149). 
Nedvosmisleni vrednosni sud ospoljava se u činjenica da je Zupan jedan od najčešćih 
Pekićevih «sagovornika» na stranicama Godina koje su pojeli skakavci. Interteks-
tualna pozivanja na Zupana prisutna su u tematizovanju pitanja mogućnosti i volje 
za bekstvom (Pekić 2004a: 70), komparacije zatvora na teritoriji Srbije i Slovenije 
(Pekić 2004a: 121, 149), držanja na robiji (Pekić 2004a: 251) karakterologija robija-
škog života (Pekić 2004c: 333, 370). Ta vrsta intertekstualnog srastanja Pekićevih 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73Željko Milanović, Slobodan Vladušić, Vitomil Zupan i Borislav Pekić 

Godina za Zupanovog Levitana nije uzrokovana samo zajedničkim robijaškim isku-
stvom dvojice pisaca, već, što je možda još i važnije, nedvosmislenom i autopoetički 
osveštenom sumnjom u tradicionalno romaneskno pripovedanje. Upravo zato što ro-
man nije dovoljan da obuhvati iskustvo robije, i Zupan i Pekić ga prevazilaze hibri-
dnim žanrovskim rešenjima. Pekić kreće ka eseju, odnosno enciklopediji a Zupan 
ka leksikonu zatvorskog života, odnosno ka svojevrsnim antropološkim studijama 
zatvorske civilizacije, nadilazeći tako vremensku oročenost autobiografskog pisanja 
kao i sumnju u sigurnost svakog sećanja koje bi da se legitimizuje kao istorijska 
verodostojnost.

  

Izvori i literatura

Svetlana Bojm, 2005: Budućnost nostalgije. Beograd: Geopoetika.
Mišel Fuko [Michel Foucault], 1997: Nadzirati i kažnjavati: Nastanak zatvora. 

Sremski Karlovci – Novi Sad: Izdavačka knjižarnica Zorana Stojanovića. 
Borislav Pekić, 2004a: Godine koje su pojeli skakavci: Uspomene iz zatvora ili an-

tropopoeja (1948–1954) I. Beograd: Solaris.
--, 2004b: Godine koje su pojeli skakavci: Uspomene iz zatvora ili antropopoeja 

(1948–1954) II. Beograd: Solaris.
--, 2004c: Godine koje su pojeli skakavci: Uspomene iz zatvora ili antropopoeja 

(1948–1954) III. Beograd: Solaris.
France Pibernik, 1983: Čas romana: Pogovori s slovenskimi pisatelji. Ljubljana: CZ.
Džerald Prins [Gerald Prince], 2011: Naratološki rečnik. Beograd: Službeni glasnik.
Marijan Zlobec, 1983: Vitomil Zupan, Levitan. Sodobnost 31/1. 104–06.
Vitomil Zupan, 1983: Levitan. Zagreb: Globus. 
Alojzija Zupan Sosič, 2004: Pregibanje okrog telesa. Slavistična revija 52/2. 157–80.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 1, januar-marec

Summary

Vitomil Zupan and Borislav Pekić describe their prison experience in narrative 
texts that differ in form but are similar in genre and poetical nature, even if that is not 
immediately apparent. The paper attempts to show how Zupan’s Levitan and Pekić’s 
The Years the Locusts Have Devoured (Godine koje su pojeli skakavci) recount the 
main points of their narrators’ prison experiences (judicial investigation, verdict pro-
nouncement, sentence execution) and how the authors select the genre for narrating 
that experience. Since in both cases the prisoners’ souls have also been judged, both 
Zupan and Pekić attempt to save their souls by selecting the genre in which narra-
tive adaptation of reality will not lose its authenticity even when it takes shape of an 
essay in its pure form. Zupan and Pekić know that an imprisoned hero has a limited 
narrative potential and that such a situation inevitably leads the text into an essayistic 
discourse, hence Zupan’s text cannot with certainty be called a novel, but it is seen as 
a work of unstable genre that merges autobiography with a perception of human ex-
istence that is constantly trapped in mendacious civilization, to which a discovery of 
prison represents a way of humanizing people. Pekić also knows that imprisonment 
is not conducive to narration and distances himself from the genre of diary/memoirs. 
Precisely because a novel is not sufficient to convey the experience of imprisonment, 
both Zupan and Pekić transcend it by using hybrid genre solutions. Pekić selects 
the essay, or rather, encyclopedia, whereas Zupan compiles a lexicon of imprisoned 
life, i.e., a kind of anthropological study of prison civilization, overcoming the lim-
ited time span of autobiographical writing as well as doubts about the safety of any 
memory that might be legitimized as historically credible.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_1_05.pdf | DOST. 29/01/26 14.32

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

