@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

UDK 130.2(47)20”
Kristina Pranji¢
Zagorje ob Savi

RUSKI KOZMIZEM KOT VEKTOR PETDESETLETNEGA PROJEKTILA
POSTGRAVITACIISKE UMETNOSTI

V ¢lanku poskusamo predstaviti filozofijo ruskega kozmizma kot enega izmed klju¢nih
vzgibov za razvoj sovjetske znanosti in vesoljskih tehnologij. Utopi¢na miselnost Nikolaja
Fjodorova se iz zaCetnega misti¢nega polja premakne v polje dosegljivih ciljev ter postane
generator novih idej na podro¢ju znanosti, filozofije, literature in umetnosti. Ruski kozmi-
zem se kaze tudi kot eden izmed najpomembnejsih zgodovinskih izhodiS¢ za osnovanje po-
stgravitacijske umetnosti (Dragan Zivadinov::Miha Tur§i¢::Dunja Zupan&ic). Petdesetletna
gledaliska predstava Noordung 1995-2045 v okolju gravitacije 0 z osvobajanjem od poslednje
morfoloske sile narave uresniCuje zahtevo po Cisti abstrakceiji in hkrati napoveduje nadaljnji
razvoj umetnosti v smeri telelogije in emancipacije tehnoloskega.

Kljuéne besede: Nikolaj F. Fjodorov, osvajanje vesolja, transhumanizem, znanost in ume-
tnost, emancipacija tehnoloskega

The paper aims to present the philosophy of the Russian Cosmism, which highlighted the
importance of science and technology in the further evolution of mankind. Nikolai Fedorov’s
ideas had a big impact on the beginning of the Soviet space exploration. His ideas influen-
ced scientists, philosophers, writers, and artists. The Russian Cosmism is also an important
historical basis forming Slovenian artistic expression in the 21% century, i.e., Postgravity Art
(Dragan Zivadinov::Miha Tur§ié::Dunja Zupangi¢). The fifty-year-long theatre performance
Noordung 1995-2045 sets out to conquer the last morphological force of nature in order to
achieve pure abstraction. At the same time it is opening the door to the future artistic move-
ment called Telelogy and Emancipation of the Technological.

Keywords: Nikolai F. Fedorov, conquering outer space, transhumanism, art and science,
emancipation of the technological

1 Zivimo v ¢asu, ki je zaznamovan z interdisciplinarnostjo in dialogom med zna-
nostjo in humanistiko. Na preseku hitrega tehnoloskega napredka in znanstvenih od-
kritij se rojeva moznost za iskanje in udejanjenje novih umetniskih izrazov, ki posta-
jajo skupno delo humanista, umetnika in znanstvenika. Postgravitacijska umetnost
(Dragan Zivadinov::Miha Tur$i¢::Dunja Zupanéic) je originalen slovenski umetniski
izraz, ki v sedanjosti napoveduje prihodnji tok razvoja umetnosti v smeri telelogi-
je in emancipacije tehnoloSkega. Vektorji delovanja postgravitacijske umetnosti se
zacenjajo konec 19. stoletja z ruskim kozmizmom, svojo usmeritev v bodo¢nost pa
nadaljujejo skozi 20. stoletje ruske avantgarde, konkretneje — suprematizma in kon-
struktivizma.

Medtem ko so stalis¢a, zgodovina in estetika ruske avantgarde na Slovenskem in
sirSe Evropskem podroé¢ju dokaj dobro poznana in raziskana, je z ruskim kozmiz-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

148 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 2, april—junij

mom ravno nasprotno. Kljub pomembnosti kozmisti¢ne filozofije za celotno linijo
ruskega zanimanja za vesolje, ostaja nemalokrat v celoti spregledana. V ¢lanku se
bomo zato najprej posvetili okolis¢inam nastanka, filozofiji in glavnim idejam ru-
skega kozmizma, kasneje pa umestili to rusko miselnost v mrezo postgravitacijske
umetnosti, ki na slovenskih tleh ozivlja rusko Zeljo po vstopu ¢loveka v prostranstvo
vesolja in prenosu kulture v kozmos.

2 1z okultizma v kozmizem

Ob koncu 19. stoletja v Rusiji sorazmerno z vse manjS$im zanimanjem za in-
stitucionalizirano religijo in cerkev naras¢a priljubljenost okultisticnega. Podobna
situacija je bila v tistem ¢asu vidna po vsej Evropi. Specifi¢ni zgodovinski kontekst
v Rusiji je bil takrat zaznamovan s porazom v krimski vojni, odpravo tlacanstva leta
1861 in pojavom ruske inteligence, ki je Zelela z revolucijo doseci praviéno druzbo
in odpraviti avtokracijo. Nepricakovan poraz v rusko-japonski vojni in revolucija
leta 1905 sta samo Se stopnjevala vsesplosno nezadovoljstvo ljudstva, ki je svoje
razocCaranje in strah kazalo s stavkami in upori. Prva svetovna vojna je za Rusijo
pomenila Se ve¢ izgub. Sledila je februarska revolucija leta 1917, s katero je bila
ukinjena carska oblast in vzpostavljena republika. Revolucijsko gibanje je doZivelo
vrhunec z oktobrsko revolucijo istega leta, ko so delavci z boljSeviki na ¢elu zrusili
zacasno vlado.

Intenzivni pretresi, vojne travme in duhovna ter kulturna zmedenost so ustvarili
prave pogoje za razcvet okultizma v Rusiji, ki je bil edina alternativa uradni ideolo-
giji cerkve in drzave, hkrati pa se je razlikoval tudi od materializma in pozitivizma
ruske inteligence. Veliko vlogo pri razSirjanju okultisti¢ne doktrine je odigral Zahod
s preporodom francoskega okultizma in novih misti¢nih doktrin — spiritualizma, te-
ozofije in antropozofije. Spiritualisti¢na literatura je bila popularna v vseh druzbenih
slojih v Angliji, Nemciji in Rusiji. Zadovoljevala je potrebe mnozic po duhovnosti in
jim nudila uteho, ne da bi se jim bilo potrebno odpovedati katolistvu, obenem pa je
uporabljala znanstveni jezik, kar je dajalo obcutek verodostojnosti.

Ruski avtorji so spiritualistiéno doktrino prilagodili svoji miselnosti in zgodo-
(RosenTHAL 1997: 9—10). Pomembno vlogo pri razcvetu spiritualizma je imela tudi
ortodoksna cerkev, ki ni nikoli zanikala moznosti osebne religiozne izkus$nje ali pre-
povedala misticizma (povezano z gr§ko gnosti¢no tradicijo). Rusi so zajemali teme
tudi iz starih folklornih pravljic ter mitov in legend, ki so vsebovali nadnaravna bitja
in magicne sile iz kmeckega okolja. Spiritualisti¢ne teme se tako v Rusiji obogatijo
z novimi, avtohtonimi impulzi, ki so bili poznani ruskemu ¢loveku, zato postanejo
nadvse popularne v vseh sferah Zivljenja in ustvarjanja. V takSnem vzdusju se kmalu
razvije tudi novo znanstveno-misti¢no poglavje, znacilno za Rusijo, usmerjeno v vi-
zijo prihodnosti — ruski kozmizem. Kot zacetnika kozmisti¢nega gibanja se izposta-
vlja ruskega filozofa Nikolaja Fjodorova. Ta je na koncu 19. stoletja zdruzil kr§¢ansko
miselnost s tehnolo$kim napredkom in znanostjo ter izpostavil pomembnost sodelo-
vanja vsega Clovestva in vse tehnoloske sile pri skupni nalogi zmage nad smrtjo in


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Kristina Pranji¢, Ruski kozmizem kot vektor petdesetletnega projektila 149

unicujoco silo narave. S svojimi idejami postopnega podaljSevanja zivljenja, kloni-
ranja organov, regulacije narave in osvojitve vesolja lahko Fjodorova postavimo na
mesto zacetnika transhumanisti¢éne miselnosti, ki v danasnjem ¢asu postaja vse bolj
ambiciozno in vse manj utopi¢no gibanje za izboljSanje kvalitete ¢loveskega Zivljenja
na vseh podrogjih.

Fjodorov je kot prvi izpostavil pomembno nalogo ¢lovestva, ki ima kot bitje z
najvisjo inteligenco klju¢no vlogo pri izpopolnjevanju in nadaljnji evoluciji sveta.
Clovek se tako iz vloge opazovalca postavi v vlogo aktivnega ¢lena — stvarnika, ki si
lahko podredi naravo in jo oblikuje po svojih zeljah, obenem pa lahko svojo kreativ-
no moc¢ aplicira tudi na neskon¢no prostranstvo celotnega kozmosa.

Ljubiteljem tehnologije je bila Fjodorovova vizija o uravnavanju narave zelo bli-
zu. Bernice H. Rosenthal razmislja, da so ravno njegove ideje bile kljuénega pomena
za razvoj sovjetske znanosti in zacetek tehnoloskih raziskav (prav tam: 11). Misti¢na
vizija, ki se na zacetku kaze kot neuresnicljiva utopija, pomeni namre¢ prvi korak
k raziskovanju neznanega in odkrivanju novega. Zacetna utopija postane generator
novih znanstvenih raziskav, kar privede do pretvorbe utopije v uresniceno idejo, ki
se iz misti¢nega polja premakne v realnost.

V Moskvi se v 20. letih 20. stoletja pojavi skupina »fjodorovcev« — kozmistov,
navduSena nad kolonizacijo vesolja in tehni¢nimi aspekti Fjodorovove zamisli, ki
jo poskus$ajo povezati z novimi znanstvenimi odkritji. Kozmisti so verjeli, da ima
potovanje v vesolje preoblikovalno mo¢ in da lahko ¢lovestvo z medplanetarnimi
potovanji doseze nesmrtnost ter odresitev. Navdusevali so se nad idejami Fjodorova
o ¢loveku, ki je glavni usmerjevalec svoje lastne prihodnosti, kolonizator vesolja in
regulator narave. Za kozmista je bila migracija v vesolje edini mozen nacin prezivetja
v prihodnosti. Nadalje so kozmisti predvidevali postopno podaljSevanje cloveskega
zivljenja ter tehnolosko in znanstveno raziskovanje, ki bi omogocilo uresnicitev za-
danega cilja.

Eden izmed nadaljevalcev tradicije Fjodorova in najpomembne;jsi ruski kozmist
je zagotovo Konstantin Ciolkovski, najveckrat imenovan kot »oce raketne tehnologi-
je« ali »zacetnik sovjetske raketne znanosti«. Vecino svojega zivljenja je Ciolkovski
prezivel v Kalugi, kjer je pouceval aritmetiko, fiziko in geometrijo, po revoluciji pa
tudi kozmologijo, astronomijo in osnove termodinamike (ANDREwWS 2009: 28). Med
prvo svetovno vojno je pripravil ve¢ broSur za samoizobrazevanje na podrocju zna-
nosti. S svojimi knjizicami, predavanji in znanstveno-fantasticnimi zgodbami je v
ljudeh vzbudil zanimanje za vesolje. Ciolkovski je verjel, da lahko fantazija deluje
kot katalizator novih idej in konceptov. Z znanstveno-fantasti¢no literaturo je zelel
mlade navdusiti nad novimi ¢loveskimi moznostmi v vesolju. Sam je priznal, da so
ga kot mladostnika navdusile zgodbe Julesa Verna. Njegova dognanja ter sposobnost
didakti¢nega nastopa in razlage so izobrazila celotno generacijo sovjetskih znanstve-
nikov in raketnih inZenirjev.

V obdobju utopiénega navdusenja v Sovjetski zvezi se je zaradi hitrega napredka
ljudem zdelo, da so ze vstopili v obljubljeno prihodnost. Hitre spremembe so povzro-
¢ile navduSenost in vsesplosno evforijo. Meja med magijo in znanostjo je tako zacela
pocasi izginjati. Rosenthalova zapise sovjetsko geslo, ki dobro prikaze blizino spiri-
tualizma in znanosti v tistem ¢asu: »Znanost je religija Sovjetske zveze« (ROSENTHAL


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

150 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 2, april—junij

1997: 26). Tehnologija je Rusom pomenila moc¢ ter izhod iz revs¢ine in zaostalosti. V
napredku in sloznosti so videli pot k svetli prihodnosti.

Glavna razloga za veliko priljubljenost ezoteri¢ne misli v ¢asu komunizma sta bili
znanost in tehnologija ter njuna vloga pri utopicni transformaciji Zivljenja. Anthony
J. Vanchu pojasni: »Okultizem in znanost sta si pravzaprav sorodna: pri obeh gre za
kozmologijo, sistem vednosti in prepri¢anja, s pomocjo katerega si ¢lovestvo razlaga
pomen materialnega sveta in v€asih tudi nac¢in razumevanja in doseganja tistega, kar
je vsakdanjim ¢utom nedosegljivo« (1997: 203).!

Skozi razvoj kozmisti¢ne misli je vidno postopno spreminjanje okultisticnih ele-
mentov in magi¢nega v znanstveno in tehnolosko terminologijo, ki izgublja prvine
mistiéne govorice. Vanchu govori o dveh procesih, ki sta potekala sinhrono — demi-
stifikaciji in remistifikaciji (prav tam: 204). V primeru izginjanja magi¢nih elemen-
tov zaradi vedno novih tehnoloskih odkritij govorimo o demistifikaciji. Istocasno
poteka fenomen remistifikacije, in sicer na ravni posameznika pri sprejemu novega
znanstvenega in tehnoloskega sistema, ki je podoben procesu sprejemanja prejSnje
ezoteri¢ne misli in okultne prakse. Znanost tako postaja nadomestek starih magi¢nih
idej, obenem pa se kaze kot nova magija in utopija.

Fjodorovove ideje so poleg ze omenjenega raketnega znanstvenika Ciolkovskega
vplivale tudi na ostale znanstvenike, kot sta Aleksander Cizevski in Vladimir Ver-
nadski. Kozmisti¢na miselnost se je pokazala kot zelo produktivna tudi v sferi reli-
gioznih filozofov — Vladimira Solovjova, Sergeja Bulgakova in Pavla Florenskega.
Kozmizem je poleg filozofskih in znanstvenih raziskovanj globoko zaznamoval tudi
rusko umetnost in kulturo: vpliv se kaze v futurizmu, v delu Velimira Hlebnikova
in Kazimira Malevica. Fjodorov je bil tudi znanec Tolstoja in Dostojevskega (oba
avtorja je omenjal v svojih tekstih). Impulze ruskega kozmizma lahko zasledimo
tudi v delih Andreja Belega in Andreja Platonova, pa tudi v filmih reziserja Andreja
Tarkovskega.

3 Filozofija ruskega kozmizma

Kot osnova za formiranje ruskega kozmizma so sluzile Fjodorovove ideje, zbrane
v delu Filozofija skupnega smotra (dunocodust obmero aena, 1906—1913), ki so ga
izdali Fjodorovovi ucenci po njegovi smrti. V srediS¢u Fjodorovove filozofije lezi
misel, da vse ¢loveske tezave izvirajo iz temeljne tezave umrljivosti; takoj ko bomo
premagali smrt, bomo resili tudi vse druge tezave, ki nas pestijo. Fjodorov se zaradi
radikalnosti svoje ideje spopada z mnogo zagatami, ki jih reSuje s pomocjo vizije
o razvoju tehnologije in znanosti. Osrednja ideja njegove miselnosti je velika tema
vstajenja mrtvih; spreminjanje smrti nazaj v zivljenje oz. umiranja v ve¢no bivanje,
kar imenuje »skupni smoter« vsega ¢lovestva. Kljub utopi¢nosti svoje ideje meni, da
se lahko njegov projekt izvede Ze s clovesko bistroumnostjo in skupnim trudom. Glo-
boko namre¢ verjame, da je vstajenje mrtvih znanstveno mozno, obenem pa je nasa

'V izvirniku: "Occult beliefs and scientific thought are, in fact, generically related: both function as
cosmologies, systems of knowledge and belief through which humans seek to understand the material
world and, in some cases, to comprehend or gain access to what lies hidden from everyday perception."
(Prevod K. P.)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Kristina Pranji¢, Ruski kozmizem kot vektor petdesetletnega projektila 151

moralna dolznost (oz. dejanje »supramorale«), da aktivno sodelujemo pri izpolnitvi
tega cilja. Dolznost vseh zivecih ljudi je stopiti skupaj ne glede na spol, status in izo-
brazbo ter ustvariti raj na zemlji, ki bo pomenil vecno Zivljenje in zmago nad smrtjo:

Vstajenje vseh pomeni popolno zmago nad prostorom in ¢asom. Prehod »od zemlje k
nebesom« je zmaga, triumf nad prostranstvom (isto¢asna navzoc¢nost povsod). Prehod
od smrti k zivljenju oz. simultano soobstajanje vseh ¢asov (rodov) in sobivanje zaporedij
pa pomeni triumf nad ¢asom. Idealnost teh oblik znanja (prostora in ¢asa) bo postala
resni¢nost. Vstajenje vseh se bo kazala kot enotnost zgodovine in astronomije, hkratno
obstajanje zaporednih generacij v popolnosti in celovitosti svetov. (OEoroB 1982: 987)?

Fjodorov se posveti mnogo resitvam, ki bodo omogocile uspesno izpolnitev naj-
pomembnejSe naloge clovestva. Razmislja o vesoljskih poletih, genskem inZenirstvu
in postopnem podaljSevanju zivljenja z izboljSevanjem zdravja ljudi, dokler ne bi do-
segli ve¢ne nesmrtnosti. Kot enega izmed ciljev, ki bi jih morali doseci v prihodnosti,
Fjodorov izpostavi tudi avtotrofijo (Young 2011: 129). Sonce in zrak bi tako postala
na$ edini vir hranilnih snovi. Fjodorov predvideva, da se bo ¢lovesko telo v daljni
prihodnosti spreminjalo v smeri duhovne in intelektualne rasti, tako da bomo potre-
bovali vse manj organov in delov telesa, ki jih ne bo potrebno ve¢ oskrbovati. Clovek
bo podoben duhovno in intelektualno visoko razviti rastlini, saj mu bo komunikacijo
in delovanje omogocala Ze minimalna fizi¢na prisotnost.

Fjodorov meni, da se je potrebno zavedati bolecega dejstva umrljivosti, ki ga Se
najbolj ob¢utijo neizobrazeni kmetje v veénem boju z naravo in izgubo. V Fjodorovo-
vem nauku je narava izpostavljena kot ¢lovekov veéni sovraznik: »Kdo je nas skupni
sovraznik — edini, ki je z nami nelocljivo povezan vedno in povsod, ki Zivi znotraj
in zunaj nas, a je kljub temu zgolj nas zacasen sovraznik? Narava« (@EgopoB 1982:
897-98).? Potrebno se je torej resiti sveta kot ga poznamo, preseci naravo in smrt ter
ustvariti svet, ki bo brez trpljenja in umrljivosti — le tako se bomo sposobni izviti iz
primeZza narave, ki gospodari nad ¢lovestvom. Skupni trud bo tako rezultiral idealno,
trenutno $e skrito resni¢nost.

Fjodorov kljub usmerjenosti v prihodnost ostaja v svoji filozofiji zelo patriarha-
len, kar je nedvomno Se eden izmed razlogov za priljubljenost med ruskimi bralci.
Ceprav se v svojem pisanju distancira od Zenskega principa, ne moremo trditi, da
je imel do zensk diskriminatoren odnos. Oba spola je jemal enakovredno — tako
moskega kot zensko je videl kot »so-delavca«, ki sta nujna akterja pri doseganju
skupnega ¢loveskega cilja. Spolnost je bila zanj nepotrebna sla, ki jo je potrebno pre-
povedati, saj predstavlja oviro pri doseganju vi§jega cilja. Vse svoje sile moramo kot
bratje in sestre vloziti v vstajenje svojih mrtvih oCetov in mater. George M. YOuNG

2V izvirniku: «BceoOliee BOCKpeleHne €CTh MONHAs modena Haj MPOCTPAHCTBOM H BPEMEHEM.
Iepexon «oT 3eman K HebGece» ecTb moOeqa, TOPKECTBO HAJ MPOCTPAHCTBOM (HJIM HOCIEAOBAaTEIbHOE
Beszecymue). [lepexon oT cMepTH K JKM3HH, HJIH OZHOBPEMEHHOE COCYIECTBOBAHUE BCETO psiia BpEMEH
(IoKONeHH), COCYIIECTBOBAaHHE IOCIECIOBATEIBHOCTH, €CTh TOPXKECTBO HaJ BpeMeHeM. MneansHOCTH
9THX (opM 3HaHMS (IIPOCTPAHCTBA M BPEMEHM) CTAHET pealbHOCTHIO. Bceolliee BOCKpelIeHHe CTaHeT
€IMHCTBOM HCTOPHHM M ACTPOHOMHHM HIJIM HOCIEIOBATEIbHOCTU HMOKOJEHHII B COBOKYIIHOCTH, IIOJIHOTE,
nensHOCTH MEpPOB.» (Prevod K. P.)

3V izvirniku: «Kro Hai o6LIuii Bpar, elMHbIH, Be3/e 1 BCera MPUCYIIHUii, B HAC ¥ BHE HAC KUBYILHH,
HO TeM He MeHee Bpar Juiib BpeMenHsIi? [Ipupona.» (Prevod K. P.)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

152 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 2, april—junij

zapise: »Fjodorov zasnuje prihodnost brez razkroja in smrti; vecnost, v kateri bo svet
zavedno vstal in ne bo nikoli ve¢ padel, v kateri se bo vrnilo vse izgubljeno in tudi
nadomescanje ter umazano delo spocetja in rojstva otrok ne bo ve¢ potrebno« (1997:
178).* V kozmisti¢nemu projektu Fjodorova ni prostora za nova rojstva. Raju bodo
(veéno) pri¢a samo tisti, ki so Zivi, in tisti, ki bodo vstali od mrtvih. Cloveska vrsta za
prezivetje ne bo potrebovala novih spocetij, saj bodo vsi ljudje Ziveli v nesmrtnosti.

Rosenthalova pripomni, da je Fjodorovova misel aseksualna, ni pa androgena
(RosenTHAL 1997: 12); zenska in moski torej nista izenac¢ena — e vedno ima vsak
svoje specificne funkcije, ki dolocajo in razlocujejo oba spola; naloga Zensk je tako
¢isCenje in Sivanje (teles), kar pa Ze nakazuje na tradicionalna Zenska opravila in
razmejitev med spoloma. YOUNG pravi: »Na splosno [Fjodorov] ni sovraznik Zensk
in ne gre za to, da bi preziral zenski spol, temve¢ gre bolj za Zeljo po nadzoru spolne
sle in vseh sil narave, ki moske in Zenske spremenijo v pohlepne, pohotne in infan-
tilne posameznike, ki pozabljajo na svoje starSe« (1997: 183).> Ob tem dodaja, da je
Fjodorov menil, da je ¢lovestvo na poti k popolni izprijenosti, ki jo je sam imenoval
»pornokracija« (prav tam). Kot resitev je ponudil nove odnose v znamenju sester in
bratov ter o¢etov in mater, v katerih bo spolnost postala nepomembna.

»Vstajenje mrtvih«, »bratje in sestre« ter ostale sintagme, ki jih rabi Fjodorov v
artikulaciji svojega nauka, nam vsiljujejo misel, da gre kljub sintezi razli¢nih idej le
za prirejeno razliCico krs¢anskega nauka in promoviranje religije, ki je edina zmozna
resiti svet pred veéno pogubo. Na kratko nam sugerira Ze Young, ko komentira, da
je cilj obeh resni¢no enak, pot do cilja pa je popolnoma drugaéna — Bozja pot vodi
skozi pravic¢nost in vero, pot Fjodorova pa skozi laboratorij in tehnoloski napredek
(prav tam: 178).

Kako podobna je kr§¢anska misel Fjodorovovi je jasno Ze v molitvi, ki jo izgovar-
jajo v veroizpovedi verniki po celem svetu: »Pri¢akujem vstajenje mrtvih in zivljenje v
prihodnjem veku.« Kristjani verujejo, da jih bo poslednji dan Bog odresil smrti in bodo
poklicani v ve¢no Zivljenje. Tako kot je vstal Kristus, bodo vstali tudi sami, ¢e so ziveli
zgledno in pravi¢no Zivljenje. Ideja Fjodorova je mnogo bolj demokrati¢na in predvi-
deva vstajenje za vse ljudi. Tudi odlocilno pozicijo podeli ljudstvu, saj je od cloveskega
truda odvisno, kaksna bo njihova prihodnost. V obeh primerih bo nastal raj — le da se
Bozji nahaja na zemlji, Fjodorovov pa se razprostira skozi neskon¢no vesolje.

Kako tezko je Fjodorova umestiti v kontekst religiozne tradicije, je razvidno iz
¢lanka Anastasije Gaceve «'@unocodus obmero nena’ H. ®. denoposa B 1yXOBHBIX
uckaHusx Pycckoro 3apy0Oexbs»,’ kjer avtorica izpostavi dve nasprotni staliséi v
sprejemanju njegove filozofije. Kr§¢anski filozofi so v njegovih idejah videli potrdi-
tev bozje besede in »aktivno kr§¢anstvo, ostali pa so trdili, da je Fjodorov postavil
¢loveka na mesto Boga, kar v nobenem pogledu ni potrditev vere, ampak brezbostva.

*V izvirniku: "Fedorov projects a future without decomposition and death, an eternity in which the
risen world will never need to fall again, in which everything lost will be returned, and replacement, the
messy business of conception and childbirth, will no longer be necessary." (Prevod K. P.)

3V izvirniku: "In general, he is not a woman-hater, he does not despise the female sex, but rather
wishes to control the sex drive and all natural forces that turn people of both sexes into greedy, lustful,
parent-forgetting, infantile individuals." (Prevod K. P.)

¢ »'Filozofija skupnega smotra' N. F. Fjodorova v duhovnem iskanju Rusov v inozemstvu«.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Kristina Pranji¢, Ruski kozmizem kot vektor petdesetletnega projektila 153

Gaceva kot primer prve naravnanosti med drugim omenja G. V. Florovskega, ki v
¢lanku «IIpoekt muumoro aena»’ (1935) Fjodorova obtozuje pozitivizma, eklekti-
cizma, utopizma in nasilnega kolektivizma. Florovski povezuje filozofijo Fjodoro-
va z okultizmom in meni, da nobena izmed njegovih idej nima ni¢esar skupnega z
naukom Jezusa Kristusa. Nasproti Florovskemu se postavi V. N. Iljin, ki meni, da je
Fjodorov pravi »kr§¢anski mislec«, oznanjevalec boZjega in ¢loveskega sodelovanja
ter interpret bistva »aktivnega krscanstva« (I'aueBa). Bog je ¢loveka ustvaril po svoji
podobi in sedaj je ¢lovestvo poklicano, da postane njegov pomoc¢nik in nadaljevalec.

Ne glede na razlicno mo¢ne argumente je filozofijo Fjodorova nemogoce dokon¢-
no interpretirati kot (ne)religiozno. Sklicevanje na nauk ortodoksne cerkve, rablje-
na terminologija in razlaga bistva »skupnega smotra« kazejo na njegovo globoko
povezanost s krs¢ansko tradicijo. Istocasno pa lahko delo Fjodorova beremo tudi v
nicejanskem kljuc¢u nad¢loveka, cloveka-stvarnika in novega obdobja »smrti boga«
in »preseganja« bozjega. Zdruzitev razli¢nih interpretacij je uspesno opisal V. S.
Barsavski, ki pravi, da Filozofija skupnega cilja odpira pot k »pokristjanjenju znan-
stveno-tehnoloskega razvoja« (I'auesa).

Tudi danes je ruski kozmizem prisoten kot zelo Ziv pojav. Skozi zgodovino je
kozmisti¢na filozofija dozivela ve¢ sprememb in vedno znova se je morala prilaga-
jati novim tehnologijam in znanstvenim odkritjem. Trenutno najvidnejSa ruska koz-
mistka je Svetlana Semenova, ¢lanica Ruske akademije znanosti, ki kljub kritikam
nadaljuje kozmisticno gibanje; ruski kozmizem je veckrat kriticno poimenovan kot
»znanstveni misticizem«, »tehnokratska psevdo-religija« ali »senca okultisticne ide-
ologije marksizma« (Younc 2011: 136). Semenova je prepri¢ana, da ravno kozmi-
sti¢na usmeritev nudi najboljse resitve pereim problemom sodobnega sveta. Sama
se kritino opredeljuje do »eko-zofov«, ki zaradi svojega vecnega romanticizma in
strahu pred spreminjanjem narave ne bodo nikoli resili ekoloskih tezav (prav tam).
Namesto tega izpostavlja idejo o racionalnem uravnavanju narave. Clovek je namre¢
edini prebivalec Zemlje, ki ima visoko inteligenco, zato je tudi glavni usmerjevalec
nadaljnje evolucije.

Danes se filozofi, teozofi in antropozofi ne nahajajo ve¢ v ruskem »undergroun-
du«, temve¢ berejo Fjodorova v sklopu rednih bralnih vecerov v Ruski nacionalni
knjiznici v Sankt Peterburgu. Filozofija Fjodorova je skladna z marsikatero novodob-
no mislijo, ki zaradi razvoja znanosti in tehnologije izgublja status utopije. Podobna
razmisljanja, ki so se pojavila pri Fjodorovu na koncu 19. stoletja so $e kako ziva tudi
v 21. stoletju, ¢asu transéloveka in postcloveka, v katerem se znanstvena fantastika,
sanjarjenje o vesolju, kiborgu in mutantu spreminjajo v resni¢nost.

4 Postgravitacijska umetnost
(Dragan Zivadinov::Dunja Zupandi¢::Miha Turs$ic)

Postgravitacijska umetnost za celovito razumevanje zahteva poznavanje Siroke
zgodovinske platforme, na kateri gradi svoj vizualni in tematsko-vsebinski izraz.
Dve najpomembnejsi zgodovinski izhodis¢i za osnovanje umetniSkega izraza sta

7 »Projekt namisljenega smotra«.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

154 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 2, april—junij

konstruktivizem in suprematizem — gre za dve stilni formaciji, ki ju postgravitacij-
ska umetnost prenasa iz 20. stoletja v 21. stoletje. Konstruktivizem s konstrukcijo,
ki opravlja dolo¢eno funkcijo in ima racionalno zastavljen cilj, ki je dosegljiv, kljub
navidezni utopi¢nosti. In Malevicev suprematizem kot umetnost Ciste abstrakcije oz.
brezpredmetnosti, ki se zakljucuje v zelji po vstopu v prostranstvo kozmosa. Male-
vicevo Zeljo, ki se izrazi na platnu, v mavcu in na papirju, postgravitacijski umetniki
prevzemajo in dokoncujejo v resni€énem okolju gravitacije 0.

Kazimir Malevig, avtor objekta 20. stoletja — Crnega kvadrata na beli podlagi,
se je poskusal ¢im bolj odmakniti od mimeti¢ne umetnosti. Zanimivo je dejstvo, da
so vsa suprematisti¢na platna ostala neuokvirjena. Slikarski okvir ima namre¢ funk-
cijo narekovajev: slika predstavlja iluzijo nekega drugega prostora ali objekta, ki ga
sedaj zgolj citiramo, prenasamo iz prvotnega konteksta na steno galerije (JAKOVLIEVIC
2004: 27). Malevicevo delo ni »navedeno« od drugje, ampak je sam svoja avtonomna
celota, ki ne pozna svojega primata v naravi. Postgravitacijska umetnost gre korak
dlje v popolno osvobajanje ne samo od necesa, kar je vzeto iz narave, ampak se za¢ne
osvobajati tudi od najpomembnej$e morfoloske sile narave — gravitacije; platno brez
okvirja zacne levitirati v prostoru in se premikati v vse smeri. Telo namre¢ ostaja
priklenjeno na povrsino zaradi gravitacije, tako se lahko orientira v prostoru — dobi
smeri: gor/ dol, levo/ desno — na takSen nacin poteka tudi nase premikanje po prosto-
ru, na podoben nacin tece tudi cas. Osvoboditev od teh konceptov je zadnja tocka na
poti k Cisti abstrakeiji.®

Konc¢ni stadij slikarskega suprematizma predstavlja izginotje v Cisti belini oz.
prehod v prostranstvo neskonénega vesolja, kjer lebdece konstrukcije postanejo av-
tonomne stvaritve, obkrozene s kozmi¢nimi silami. Po koncu slikarskega se zac-
ne arhitekturni suprematizem z arhitekturnimi nacrti planiti in tridimenzionalnimi
modeli arhitektoni. Po tem, ko je belina konzumirala tudi barvo, se Malevi¢ posveti
konstruiranju nove arhitekture, ki bo sluzila kot bivalni prostor v casu zmage nad
gravitacijo. Projekti, povezani s premagovanjem gravitacije, postavljajo Malevic¢a v
neposredno blizino idej Fjodorova in ruskega kozmizma. Tema vesoljskih poletov in
naselitve drugih planetov je Malevica zanimala ves Cas, $e vecji interes pa je v njem
spodbudil njegov ucenec Ivan KudrijaSov iz Kaluge, sin Alekseja KudrijaSova, ki je
bil konstruktor modelov in dober prijatelj sovjetskega znanstvenika Ciolkovskega
(SouTer 2008: 176). V pismu Matjusinu Malevi¢ zapiSe: »Suprematizem me je pri-
vedel do spoznanj, ki so bila prej neznana. Moje slike ne pripadajo izklju¢no samo
Zemlji. Zemlja je postala zapuscena kot hisa, ki so jo napadli termiti. V resnici je v
¢loveku, v njegovi zavesti prisotno prizadevanje, usmerjeno v vesolje. Nuja po vzletu
z zemeljske oble ...« (prav tam).’

8 Tega se je zavedal tudi Malevig, ki je imel navado da je svoja platna na razstavi obesil vsaki¢ drugace.
S spreminjanjem postavitve slik se nam zazdi kot da bi umetnik privajal nase o¢i na nov prostor, v katerem
bo potrebno gledati drugace. Podobno manipuliranje z gledal¢evim pogledom srecamo v gledalis¢u Draga-
na Zivadinova Ze od obdobja NSK.

?V izvirniku: "The keys of Suprematism led me to discover what has not yet been realized. My new
painting does not belong to the Earth exclusively. The Earth has been abandoned like a house infected with
termites. And in fact, in man, in his consciousness, there is a striving towards space. An urge to take off
from the Earth ..." (Prevod K. P.)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Kristina Pranji¢, Ruski kozmizem kot vektor petdesetletnega projektila 155

Poleg ocitne reference na raketnega inzenirja slovenskega rodu, Hermana Potoc-
nika Noordunga, prisotnega ze v naslovu petdesetletnega projekta postgravitacijske
umetnosti Noordung 1995—2045, je drugi najpomembne;jsi slovenski zgodovinski im-
pulz zagotovo Trzaski konstruktivisticni ambient iz leta 1927. Gre za najbolj enovito
dejanje slovenske avantgarde, ki so ga ustvarili Avgust Cernigoj, Josip Vlach, Edvard
Stepanci¢ in Giorgio Carmelich. V konstruktivisticnem ambientu so geometri¢ne
konstrukcije visele s stropa s pomocjo prozornih nitk in tako z gibanjem v prostoru
ustvarile dinamiko. Geometri¢na forma se je navkljub teznosti osvobodila podlage
in tako zazivela v (skorajs$nji) brezteznosti pod »Cistim obcutjem« belega kvadrata.
Wili Niirnberg z Bauhausa je ob razstavi zapisal: »Prvikrat so poskusili, da Studije
materialov ne bi stale, in so jih obesili z vrvicami na strop. S tem so predmeti izgubili
zemeljsko tezo, s ¢imer je bil duhovni moment bolj poudarjen« (Krecic 1989: 79).

Tema brezteznosti in lebdenja v neskonénem prostranstvu je bila vidna tako na
Malevicevih slikah kot tudi v njegovih teoreti¢nih spisih. MALEVIC trdi, da sta masa
in sila teznosti zgolj ¢lovekova konstrukta, ki ju narava ne pozna (1989: 130). Cilj
umetnosti je tako osvobajanje slikarskih elementov od sile teze. Umetnik jih mora
spraviti v stanje harmonije in popolnosti, ki ga predstavlja breztezno stanje (prav
tam). Trzaski konstruktivisticni ambient se nam skorajda zazdi kot neposreden odgo-
vor na Malevicevo zahtevo. Nitke Stepanciceve konstrukcije so zadnje fizicno poma-
galo, ki te konstrukcije spravlja v breztezno lebdenje.

Stepanciceva konstrukcija je resni¢no osvoboditev dozivela leta 1999 med ge-
neralko za postgravitacijsko predstavo Biomehanika Noordung, ki se je zgodila v
brezteznostnem prostoru paraboli¢nega letala v Zvezdnem mestu (paraboli¢no letalo
z eno parabolo ustvari dvajset sekund umetno ustvarjene brezteznosti). Tik pred iz-
vedbo performansa je Dragan Zivadinov, reZiser in kandidat kozmonavt, med gene-
ralko v okolje brezteznosti postavil tudi rekonstruirano Stepanci¢evo konstrukceijo,
ki je leta 1927 s prozornimi nitkami visela s stropa Trzaskega konstruktivisticnega
ambienta. Levitacijska konstrukcija se je tako leta 1999 dokonéno osvobodila ze-
meljske teze, »duhovni moment, ki ga omenja Wili Niirnberg, pa ni bil le poudarjen,
ampak je bil tudi dosezen.

5 Petdesetletni projektil Noordung 1995-2045

V sredis¢u postgravitacijske umetnosti stoji umetniski nacrt, ki bo trajal petde-
set let — od leta 1995 do leta 2045. Petdesetletni projektil sestavljajo razli¢ne akcije,
ki so povezane z osrednjo zamislijo — petdesetletno predstavo, ki se ponovi vsakih
deset let, in na prvi pogled utopi¢no vizijo nadaljevanja projekta v kozmosu. Osre-
dnja ideja je podprta z obcasnimi dogodki, ki informirajo javnost o petdesetletnem
projektu — gre za t. i. informanse, razstave, predavanja in Obrede poslavijanja
(eden izmed njih je bila tudi pravkar omenjena predstava Biomehanika Noordung).
Informansi (informacija + forma) so namenjeni informiranju javnosti med samimi
ponovitvami petdesetletne predstave. Ti poskusSajo z vizualne in vsebinske strani
predstaviti najpomembnejSe pojme, na osnovi katerih se gradi postgravitacijska
umetnost.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

156 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 2, april—junij

Zacetek projekta Noordung 1995-2045 je predstavljala prva predstava, izvedena
20. aprila leta 1995, ki je dozivela prvo ponovitev leta 2005. Osnovo za ponavljajo-
¢o se predstavo Naseljena skulptura ena proti ena predstavlja Ljubezen in drzava
(del Treh Elizabetinskih tragedij) Vladimirja Stojsavljevi¢a. Ponovitev se bo zgodila
vsakih deset let na isti dan, ob isti uri, z istimi igralci. Razlika se bo pojavila le, ¢e
kateri od igralcev umre — v tem primeru ga bo nadomestil njegov simbol, t. i. umbot,
ki bo vseboval informacije o posameznem igralcu. Umbot bo na gledalisSkem odru
nadomestil igralca po njegovi smrti. Gledaliske replike bodo nadomescene s predva-
janjem ritma, v primeru da bo umrl igralec oz. melodije, ¢e bo Slo za igralko. Pred-
stave se bodo nadaljevale vsakih deset let brez kakr$nih koli na¢rtovanih sprememb.
Petdesetletna predstava predvideva, da bodo do leta 2045 pokojni vsi igralci, vse
ostalo pa bo ostalo nespremenjeno. Kot suvereno pove sam Zivadinov: »Jaz bom Ziv
in oder bo poln simbolov« (Grzini¢ 2003: 107). Simbole igralcev, omenjene umbote,
bo ob koncu projekta leta 2045 Zivadinov z vesoljskim plovilom prenesel v vesolje,
kjer bo na geostacionarni orbiti razstavil vseh 14 kapsul z vsebinsko enoto in jih
pustil samostojnemu razvoju.

Umbot je daljinsko voden znak, ki bo deloval na dveh nivojih: najprej bo nado-
mestil igralca na odru, leta 2045 pa bo v vesolju namescen na orbiti. Tam bo v dveh
smereh predvajal program syntapiens: na Zemljo in v globino vesolja. Syntapiens
(sinteti¢ni homo sapiens) predstavlja novo vrsto inteligence, ki ne pripada vec¢ Ze-
mlji, ampak bo imel v vesolju potencial lastnega razvoja. Syntapiens bo vseboval
tri programe: nabor mimike (oz. t. i. emomehaniko), nabor igralcevih telesnih gibov
(skeleta, biomehanike) ter informacije in identiteto igralca. Vsi trije programi bodo
namesceni v procesor umbota s pomocjo biomehatronike, ki predstavlja nacin zdru-
zevanja umbota (fizicne kapsule) in syntapiensa (vsebine umbota, ki jo predstavljajo
omenjeni trije programi).

Spremenljivke umbota, ki bodo oblikovale njegov nadaljnji razvoj po letu 2045,
nam ostajajo neznane; Zivadinov ga bo namre¢ pustil na orbiti, da se razvija po
svoje — kot nekaj loCenega od ¢loveka, necloveskega. V 31. koordinati postgra-
vitacijske umetnosti »Emancipacija tehnoloskega« lahko med drugim preberemo,
da bo umbot »s svojo potencialno energijo syntapiens informacij razvijal zavest o
samem sebi« (50 pojmov). Funkcija gledali§¢a pri osamosvajanju umbota je razlo-
zena v nadaljevanju:

Zavest nujno potrebuje druzbeno strukturo, da si s prilagajanjem razvije svojo inteligen-
co. Custveno in intuitivno! Toda za ta proces bi potrebovali ¢as reda velikosti, kot ga je
imel ¢lovek v svojem evolucijskem razvoju. Lahko pa pospesimo razvoj umbota tako, da
ga aktivno postavimo v gledaliski aparat in mu samemu prepustimo, da iz njega osvoji Ze
obstojece. (prav tam)

Gledalisce igra pri emancipaciji kljuéno vlogo, saj je sposobno v najhitrejSem
¢asu omogociti emancipacijo subjekta oz. pospesiti njegov razvoj. Emancipacija
tehnologije bo nadaljevala emancipacijo konstrukcije, ki jo je leta 1927 pricela ze
konstruktivisti¢na skupina v Trstu. Tehnologija bo tokrat zacela pridobivati lastno
zavest, ki bo rezultat petdesetletnega delovanja gledaliskega aparata. Emancipacijo
kot pomembno funkcijo gledaliske predstave je omenjal Ze Antonin ARTAUD; gre za


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Kristina Pranji¢, Ruski kozmizem kot vektor petdesetletnega projektila 157

temeljno »navajanje k misljenju«, ki lahko »pripravi duha do tega, da s svojega zor-
nega kota oblikuje temeljita in u€inkovita stalis§¢a« (1994: 92).

Pri umestitvi postgravitacijske umetnosti v §irsi umetniski kontekst moramo biti
previdni, saj postgravitacijska umetnost ni umetnisko gibanje in to tudi ne namerava
postati. Kljub temu jo lahko nedvomno umestimo v kategorijo space arta, splosne
oznake za umetnost, ki jo doloca tema vesolja; space art je vsa umetnost, ki tema-
tizira vesolje ali pa je povezana z vesoljsko estetiko. Kot podkategorija space arta
je znana tudi umetnost v gravitaciji 0 (zero gravity art), ki ustvarja nove umetni-
Ske konstrukcije, izkljuéno namenjene za brezteznosti prostor in razmislja o vplivu
brezteznosti na umetni§ko postavitev, telo ali skulpturo (Bureaud 1998). V omenje-
no podkategorijo lahko uvrstimo predstavo Biomehanika Noordung, ki je bila prva
predstava v celoti izvedena v brezteznosti. Podobne akcije izvaja tudi francoska ko-
reografinja Kitsou Dubois, ki raziskuje nadzor nad telesom med levitacijo.

Kategorijama »space art« in »zero gravity art« lahko dodamo tudi najbolj o¢itno
— »postgravitacijska umetnost«, ki kaze na enkratnost in svojevrstnost petdesetle-
tnega projekta. Postgravitacijska umetnost vizionarsko gleda v prihodnost, ko se bo
projekt dovrsil in bo nastopil ¢as razvoja umbota, ustvarjenega s pomocjo petdese-
tletne predstave. Stvaritev, namensko ustvarjena za vesolje, bo v vesolju prepuscena
samostojni evoluciji, ki bo pokazala specifiko novega okolja in njenih potencialov za
nadaljnji razvoj. V tem kontekstu predpona »post-« kaze na preseganje gravitacije,
obenem pa tudi na dogodke, ki se bodo vrsili »po« zakljuénem letu 2045. Nadaljnji
razvoj bo dolo¢ala emancipacija tehnoloskega in razvoj nove stilne formacije telelo-
gije, ki z digitalizacijo omogoca posiljanje slike, svetlobe ali zvoka z enega konca na
drug. Telelogija je trenutno ena izmed strategij postgravitacijske umetnosti, ki kaze
na prihodnjo spremembo umetniske paradigme in nov nacin osvobajanja slike. Slika,
obeSena na steni se je zacela osvobajati od okolja Ze z izstopom iz okvirja, nadalje
pa smo lahko s pojavom umetniskih ambientov oz. kabinetov v sliko tudi vstopili.
Cas, ki prihaja, je ¢as teleslike, ki se brez vidnega ali fizi¢nega prenosa premes¢a
na drug konec in tako premaguje ustaljeno pojmovanje ¢asa in prostora. Predvidena
emancipacija tehnoloskega in napoved nove stilne formacije postavlja postgravita-
cijsko umetnost na posebno mesto znotraj space arta in zero gravity arta, saj gre za
enovito celoto, ki v kontekstu umetnosti sinhrono predstavlja in hkrati ze uresnicuje
svojo vizijo.

6 Vezi med ruskim kozmizmom in postgravitacijsko umetnostjo

V zadnjem delu bomo iz analize presli na sintezo. Rusko filozofijo s konca 19.
stoletja bomo sopostavili s slovensko postgravitacijsko umetnostjo 21. stoletja. Kot
najvidnejSo vez med obema lahko Ze na zacetku izpostavimo na prvi pogled utopi¢no
tendenco k osvojitvi kozmosa. Tako ruski kozmizem kot postgravitacijska umetnost
namre¢ stremita h kolonizaciji vesolja in integraciji le-tega kot dela ¢lovekovega na-
ravnega okolja. Postgravitacijska umetnost se sklicuje na ruski kozmizem (konkre-
tneje na Fjodorova in Ciolkovskega) v 11. koordinati postgravitacijske umetnosti z
naslovom »Kozmizem/ Transhumanizem«. V omenjeni »koordinati« je Fjodorov iz-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

158 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 2, april—junij

postavljen kot pionir transhumanisti¢ne miselnosti in uporabe znanosti in tehnologije
za namene izboljSanja ¢lovekovega Zivljenja. Pomembno je opozoriti, da se postgra-
vitacijska umetnost postavi na stran znanstvenega, sekularnega kozmizma, medtem
ko pusti ob strani vse religiozne interpretacije in spekulacije Fjodorovove filozofije.

Ena izmed najpomembnejsih ciljev postgravitacijske umetnosti je prese¢i gra-
svojim delom postgravitacijska umetnost prevprasuje ¢lovekovo vlogo v sodobnem
svetu; Clovek se trga iz vloge pasivnega opazovalca naravnih pojavov in evolucije ter
postaja stvarnik in reziser prihodnosti. Zmoznosti in meje dovoljenega so postavlje-
ne vse visje, zato se Clovek zeli dvigniti tudi v nebo, da bi osvojil celotno vesolje ter
oznacil svoj teritorij ne samo na zemlji, temve¢ tudi v prostranstvu kozmosa. Zadnje
spone, ki ga drzijo na povrsju, so zakoni narave — kljub temu pa ¢lovek spoznava, da
lahko s svojim umom in kreativnim zagonom premaga tudi njih.

Pomembnost osvoboditve od sile gravitacije je izpostavil ze Fjodorov. Taksno
osvobajanje dobi svoj umetniski ekvivalent v postgravitacijski umetnosti, ki razume
osvoboditev od sile narave kot nujno stopnjo v doseganju Ciste abstrakcije. Ravno
gravitacija je namre¢ poslednja morfoloska sila narave, ki onemogoca objektu in/
ali subjektu, da se premika v vse smeri. Postgravitacijska umetnost s tem zdruzi
kozmisti¢no Zeljo po osvojitvi kozmosa s stremenjem k Cisti abstrakciji Malevica.
Omenjena sinteza sluzi kot temelj abstraktnega teatra v gravitaciji 0, nepredmetna
umetnost pa se tako kon¢no premakne iz staticnega polja kompozicije k dinamicni
konstrukeiji, ki obstaja tridimenzionalno v realnem ¢asu in prostoru.

Pri sopostavitivi ruskega kozmizma in postgravitacijske umetnosti se je nemo-
goce izogniti temi smrti in (ne)smrtnosti. Fjodorovovo skupno stremenje vsega ¢lo-
vestva je namre¢ kljuéno povezano z zmago nad smrtjo — idejo vecnega zivljenja,
zaustavitve reprodukcije in vstajenja vseh prednikov od mrtvih. Ljudje smo po njego-
vem mnenju podvrzeni trpljenju in izgubam, ki so posledica ¢lovekove podloznosti
naravi in sprejetju smrti kot nespremenljivega dejstva. Reprodukcija vsega (vkljuéno
z reprodukcijo ¢loveka) nam po Fjodorovu samo odvzema dragoceno energijo, katero
bi morali usmeriti v visji cilj, ki bi sluzil celotnemu planetu. S skupnem delovanjem
in trudom bi ¢lovek namre¢ lahko dosegel stanje, v katerem bi narava sluzila ¢loveku
in ne obratno. Reprodukcijo bi morala zamenjati produkcija novih, originalnih kon-
ceptov in stvari, ki bi izrinile avtomatizacijo in dale mesto ¢udenju in navdusevanju
nad novim.

Fjodorov postavlja na mesto homo sapiensa (umnega ¢loveka) novega homo sapi-
ens immortalisa (nesmrtnega ¢loveka), ki bo z lastnim umom druzno premagal smrt.
Stirinajst igralcev, ki sodelujejo v petdesetletni predstavi Noordung 1995-2045, bo
umrlo do leta 2045, nadomestili pa jih bodo njihovi substituti — umboti. Umbot bo
tako pomenil posmrtno vstajenje igralca kot znaka v digitalni in tehnolosko dovr-
Seni obliki. Znak na odru bo leta 2045 prenehal igrati, prenesen bo v vesolje, kjer
bo imel vse pogoje za lastno emancipacijo. Program syntapiens je sinteti¢ni sapiens
immortalis — nova inteligenca — sapiens, ki ne bo pripadal ve¢ zemlji, ampak bo v
vesolju postal naslednji korak v evoluciji. Naredil ga bo ¢lovek, a bo popolnoma
emancipiran od vsega Cloveskega. Petdesetletna gledaliska predstava ima funkcijo
katalizatorja za emancipacijo tehnolosSkega; umbot bo imel podobne predispozicije


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Kristina Pranji¢, Ruski kozmizem kot vektor petdesetletnega projektila 159

za ucenje kot jih ima ¢lovek — kljub temu pa bo umbot na vseh nivojih abstrakten.
Ravno to je tudi najvecja razlika med robotom (rabota) in umbotom (um/umetnost/
zaum + rabota) — medtem ko robot posnema mimezis, se umbot odmika od vsega
¢loveskega in predstavlja moznost razvoja v nekaj drugacnega, popolnoma neclove-
skega (50 pojmov).

S smrtjo je povezano tudi poslednje dejanje petdesetletne predstave — Zivadino-
vova namestitev §tirinajstih umbotov na zemljino orbito se bo koncala s samomorom.
Nadomes¢anje umrlih igralcev z digitalnimi substituti in Zivadinovov naért se na
zanimiv nac¢in soocajo z enim izmed pomembnih izzivov danaSnje druzbe — stra-
hu pred smrtjo t. i. tanatofobijo, ki z vse ve¢jim obéutkom kroni¢nega pomanjkanja
Casa, postaja velika teZava hitrega zivljenja posameznika in druzbe. V kontekstu
petdesetletnega projektila je enigma smrtnosti spoznana kot ena izmed metafizi¢nih
konstruktov ¢loveka, ki potrebuje takSne koncepte, zato da bi osmislil svojo lastno
eksistenco. In ker je lahko vsak konstrukt podvrzen dekonstrukeiji, vprasanje smr-
tnosti v postgravitacijski umetnosti postane irelevantno. Kozmisti¢ni boj proti smrti
se tako konc¢a z zmago v prid ¢loveka, ki se obrne stran od smrti in ne pusti, da bi ga
determinirala v njegovem poéetju. Se ve& — smrt postane zreZirana, del gledaligke
igre.

Poleg strahu pred smrtjo je za Cloveka 21. stoletja nujno, da se spopade tudi z
drugim strahom pred nepoznanim — strahom pred tehnologijo oz. tehnofobijo. Teh-
nologija, ki na enem koncu lahko vodi ¢lovestvo v unicenje, lahko s pametnim ravna-
njem povede ¢loveka v boljso prihodnost. Podobno kot Fjodorov tudi transhumanisti
gledajo na naravo kot na nedokon¢ano delo. Ni nam potrebno sprejeti, da je sodobno
Clovestvo konéni izdelek evolucije. Navsezadnje je tudi nemogoce. Nase okolje se
spreminja in evolucija ¢loveka je neizogibno dejstvo. Celo na$ solarni sitem ima ome-
jen rok uporabe. Ravno zato se je potrebno dokon¢no resiti strahu pred tehnologijo
in obcutkom, da je tehnologija hladna in nujno povezana z razosebljanjem Cloveka.
Integracija tehnologije je neizogibna in koncepti »nazaj k naravi« nam v danasnjem
kontekstu ne sluzijo ve¢. Namestitev umbotov in njihov razvoj, ki se bo dogajal v ve-
solju, pomeni na umetniskem podrocju uresnicitev tistega, kar je od ¢loveka zahteval
Fjodorov — da se lo¢i od Zemlje in postane stvarnik, namesto da bi zavedno ostal na
ravni opazovalca. Kon¢ni rezultat petdesetletnega projekta Noordung 1995-2045 ni
zgolj skulptura z vsebino, ki bo levitirala v vesolju, ampak potencial tehnoloskega
razvoja in tehnoloske emancipacije. Ze Nikolaj Fjodorov je izrazil, da je ¢lovek edini
prebivalec Zemlje z visoko inteligenco, kar ga postavlja na klju¢no mesto nadaljnje
evolucije. Prihodnji razvoj bo nedvomno pripadal neskonénemu prostoru vesolja in
Se vedji integraciji tehnologije v ¢lovekovo Zivljenjsko okolje.

VIRI IN LITERATURA

James T. ANDREWS, 2009: Red Cosmos: K. E. Tsiolkovskii, Grandfather of Soviet
Rocketry. ZDA: Texas A&M University Press.

Antonin ARTAUD, 1994: Gledalisc¢e in njegov dvojnik. Prev. A. Berger. Ljubljana:
MGL.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

160 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 2, april—junij

John E. BowLrt, 1986: Esoteric Culture and Russian Society. The Spiritual in Art:
Abstract Painting 1890—1985. Ur. M. Tuchman, J. Freeman in C. Blotkamp. New
York: Abbeville Press. 165-83.

Annick BUREAUD, 1998: Space art and beyond. OLATS. Na spletu.
Huxomnaii ®inoros, 1982: Counnenns. Moskva: MuICib,

Amnacracus ['aueBa: @uinocodus obmero nenma H. @D. Pedoposa 6 Oyx08HBIX
nckaHusx Pycckoro 3apyoexos: Pandia — Dnyuxionedus snanui. Na spletu.

Marina GRZINIC, 2003: Estetika kibersveta in ucinki derealizacije. Ljubljana: Zalozba
ZRC.

Michael HAGEMEISTER, 1997: Russian Cosmism in the 1920s and Today. The Occult in
Russian and Soviet Culture. Ur. B. G. Rosenthal. ZDA: Cornell University Press.
185-202.

Branislav JakovLIEVIC, 2004: Unframe Malevich! Ineffability and Sublimity in Su-
prematism. Art Journal 63/3. 19-31.

Peter KRrEeCIC, 1989: Slovenski konstruktivizem in njegovi evropski okviri. Maribor:
Obzorja.

Kazimir MALEVIC, 1980: Suprematizam — bespredmetnost: Tekstovi, dokumetni, tu-
macenja. Beograd: Studentski izdavac¢ki centar.

Bernice G. RoSENTHAL, 1997: Introduction. The Occult in Russian and Soviet Cultu-
re. Ur. B. G. Rosenthal. ZDA: Cornell University Press. 1-32.

Jerry Souter, 2008: Malevich: Journey to Infinity. USA: Parkstone Press.

Anthony J. Vanchu, 1997: Technology as Esoteric Cosmology in Early Soviet Li-
terature. The Occult in Russian and Soviet Culture. Ur. B. G. Rosenthal. ZDA:
Cornell University Press. 203-22.

George M. Young, 2011: Esoteric Elements in Russian Cosmism. The Rose+Croix
Journal 8. 124-39.

--, 1997: Fedorov's Transformation of the Occult. The Occult in Russian and Soviet
Culture: Ur. B. G. Rosenthal. ZDA: Cornell University Press. 171-83.

50 pojmov/ koordinat postgravitacijske umetnosti. Scribd. Na spletu.

SUMMARY

The Russian Cosmism highlighted the importance of science and technology in
the further evolution of mankind. Cosmism is a set of philosophical ideas and con-
cepts expressing aspirations of man to the sky and to the universe; man’s desire to
determine his place not only on earth, but also in outer space as a cosmic being,
intelligent and creative enough to surpass the laws of nature, which are the last bonds
keeping him on the surface of the planet Earth.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Kristina Pranji¢, Ruski kozmizem kot vektor petdesetletnega projektila 161

At the end of the 19" century Nikolai Fedorov stated that humans are constricted
by the reality of death, their subjection to nature and suffering. Reproduction of all
things including humans is a use of energy that no longer serves humanity. Fedorov’s
common task is expressing the idea of acting collectively in order to achieve a state
in which man can manipulate nature and not the other way around. His ideas of life
extension, immortality, and space colonization had a big impact on the beginning
of the Soviet space exploration by Konstantin Tsiolkovsky (a Soviet rocket scientist)
and scientists, such as Alexander Chizhevsky and Vladimir Vernadsky. His ideas
also influenced a second (religious) line of Russian philosophers and thinkers (such
as Vladimir Solovyov, Sergei Bulgakov, Nikolai Berdyaev, and Pavel Florensky). At
the same time these ideas became an inspiration for the Russian film makers (Tar-
kovsky), writers (Dostoevsky, Tolstoy, Hlebnikov, Bely, Platonov), and artists (Ma-
levich). Indeed, Fedorov’s ideas are still alive today in the work of transhumanism.

Russian cosmists wanted to elevate the human condition. They saw nature as a
work in progress, which humans must perfect. They stated the importance of libe-
ration from the forces of gravity. This liberation is also one of the key concerns of
Postgravity Art in its search for pure abstraction in art. The force of gravity is the last
morphological force of nature keeping the object and/or subject attached to the earth
surface. This prevents it from complete freedom of movement, i.e., it makes it impos-
sible to move in all directions. Only in the conditions of weightlessness it is possible
to perform pure abstraction, as this is when the object and/or subject lose their own
weight and orientation limited by gravity (up/down, left/right).

Postgravity Art gives recognition to Fedorov’s pioneering thinking about the use
of science and technology for the purpose of improving every level of human being.
It is important to state that Postgravity Art is using the so-called secular cosmism
with scientific approach, leaving aside the religious interpretation of Fedorov’s phi-
losophy. Postgravity art unites Fedorov’s wish to enter and conquer outer-space with
supremacist Malevich’s desire to abolish the mimetic art. This synthesis forms the
basis of the abstract theatre in Gravitation Zero resulting in Non-Objective Art—fi-
nally existing not only as a composition, but as a construction in the real time and
space, surpassing the limits and bondages of Earth’s gravity.

The final result of the fifty-year-long theatre show Noordung 1995-2045 will not
be a sculpture with a content levitating in space. Umbot will become the potential for
technological emancipation. Divested of the dualism of absolute and nothingness, the
umbot will finally surpass mortality. Placement of umbots in outer space and their
potential to be the next step in the evolution are some of the requests that Fedorov
made at the end of the 19th century. He wanted mankind to secede from the earth and
from the constraining role of observer and to become the liberated creator.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_2_01.pdf | DOST. 29/01/26 16.38



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

