@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

UDK 81:1:811.163.6
Dean Komel
Filozofska fakulteta Univerze v Ljubljani

GOVORICA KOT PROSTOR FILOZOFIIJE,
FILOZOFIJA KOT KRAJ GOVORICE

Razmerje med govorico in filozofijo se v ve¢ pogledih in merah zastira, kot pa odsti-
ra. To najprej zahteva, da po eni strani pojmovno opredelimo »govorico« in »filozofijo«, po
drugi strani pa »prostor« in »kraj« njunega sopogojevanja ter soomogocanja. Vendar pa tudi
vprasanja v zvezi z oblikovanjem primerne filozofske pojmovnosti oziroma terminologije, ki
so sama po sebi sicer lahko nadvse zanimiva in tehtna, ne zaobjamejo celotne problematike
razmerja med filozofijo in govorico. Sprico tega velja posebno pozornost nameniti nacinu, da
in kako se od govorice do govorice, od govorca do govorca porajajo vselej druga¢ne moznosti
ubeseditve smisla, kar bistveno opredeljuje resni¢nost filozofske misli. To velja tudi za »slo-
vens$¢ino Vv filozofiji« in »filozofijo v slovens¢ini«.

Kljuéne besede: filozofija, slovens¢ina, govorica, prostor, terminologija

The relationship between language and philosophy is in many ways being concealed
rather than revealed. That fact necessitates a definition of “language” and “philosophy” on
the one hand, and of “space” and “location” of their mutual conditioning and enabling, on the
other. However, even the questions involved in formulation of an appropriate philosophical
definition or, rather, terminology—which in themselves can be rather interesting and substan-
tial—do not cover the entire question of the relationship between philosophy and language.
Consequently, special attention needs to be paid to the manner in which various possibiliti-
es of verbalizing the meaning arise among different speakers, which ultimately defines the
authenticity of philosophical thought. That is also true about “Slovene language in philo-
sophy” and “philosophy in Slovene language”.

Keywords: philosophy, Slovene language, language, space, terminology

Filozofija jezika se je skozi svoj zgodovinski razvoj uveljavila ne le kot pomozna
filozofska disciplina, marvec tudi kot samostojno polje refleksije odnosa misljenja
in jezika, ki izpolnjuje ¢lovekovo razmerje do sveta. V dvajsetem stoletju pa belezi-
mo prav poseben zasuk filozofije k tematiki jezika, ki ga ni pogojeval le znameniti
»linguistic turn« v humanisti¢nih vedah; v prvi vrsti so ga narekovali notranji vidiki
razvoja sodobne filozofije, ki so povezani s kritiko prvenstva logike in spoznavne
teorije v filozofski obravnavi jezika ter Se izraziteje s kritiko filozofske tradicije kot
metafiziénega nihilizma. Ze to, da se ta kriti¢ni premislek odvija v okvirih destrukcije
filozofske pojmovnosti, napeljuje k ponovni osmislitvi filozofije kot kraja govorice, s
tem da filozofija najde svojo pot in smiselno napotilo ravno v nacinu, kako pripuséa k
sebi govorico kot lasten prostor. S tem pripuséanjem se hkrati zarisuje neka kriticna
meja, ki ni povezana zgolj z neposrednim izkustvom omejenosti kraja in posrednim
izkustvom brezmejnosti prostora, marve¢ smiselno stopa vmes ter razmejuje v sredini
in meri tistega, kar nas opredeljuje kot bivanjski svet.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

424 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 3, julij—september

Ta kriti¢éna meja je konkretno navzoca v pojmovnem razmejevanju, ki opredeljuje
filozofsko misel v zmoznosti razsojanja in presojanja necesa kot necesa (fo on he
on).! Vendar pa se tvorjenje smisla v misli in govorici, ki si sopripadata v izrekanju
resnice tega, kar »je« in nosi ime »biti«, ne izérpa v pojmovnem sovpadanju. Govori-
ca filozofije ni zgolj in le pojmovno izrazanje. Upostevajo¢ omenjeni zasuk sodobne
filozofije k problematiki govorice, ki ga zaznamuje destrukcija in dekonstrukcija filo-
zofske pojmovnosti, je potrebno opustiti filozofsko stalisce, da je pojem priviligiran
kraj govorice v filozofiji in sprejeti e kako drugo topologijo razprostiranja govorice
v filozofiji. Mogoce jo $e najbolj strnjeno povzame razglaseni Heideggerjev rek, da je
govorica »hisa biti«?. Vendar pa Heidegger sam ob tem ne pozabi dodati, kako govo-
rica, v kateri smo naseljeni, ni preprosto nasa last.> Govorica si prilas¢a nase bistvo, in
sicer tako, da nas v miselnem pogledu pusca same na poti do nje. To pa hkrati pomeni,
da pojma kot ekskluzivnega kraja govorice v filozofiji ni mogoce kar svojevoljno
nadomestiti s kako nepojmovno izraznostjo; treba je sestopiti na mesto pojma, ne da
bi pri tem zanemarili samo vprasanje po filozofiji kot kraju govorice. Pojem slej ko
prej dolo¢a neko razmejevanje, za kar ima starogrski jezik na voljo oznako horismos,
latinski jezik pa terminus.*

V naSem prispevku sicer ne moremo podati vseh elementov in momentov pre-
boja filozofske misli 20. st. k fenomenu govorice, saj bi to nujno vkljuéevalo sooce-
nje s celotnih filozofskim izro¢ilom, upostevamo pa oba omenjena vidika preseganja
prvenstva logike in spoznavne teorije ter metafizicnega nihilizma v zgodovinskem
razvoju filozofije. Ce se v zvezi s prvim kot kljuéni referenéni okvir ponujata filozof-
ska opusa Edmunda Husserla in Ludwiga Wittgensteina, je glede drugega potrebno
omeniti predvsem Martina Heideggerja ter na njegovi sledi Hansa-Georga Gadamerja
in Jacquesa Derridaja.® Vsi nasteti filozofi so bili znotraj slovenskega filozofskega, pa
tudi literarno-teoretskega prostora ze dovolj obsirno interpretirani, tako da se kako
posebno uvajanje v njihove miselne horizonte ne zdi potrebno. Toliko bolj po drugi
strani sili v ospredje vprasanje, kaj je v kontekstu tega zasuka sodobne filozofije k
tematiki jezika mozno postaviti kot merodajno izhodisce zadevnega premisleka? Kaj
nam iz tega konteksta govori naprej in v tem prihodnjem smislu narekuje nas miselni
odnos do govorice?

! »Obstaja dolo¢ena vrsta znanosti, ki pazljivo sprevideva bivajoce, kolikor je bivajoce (fo on he on)«
(ARISTOTELES, 75)

2 Gianni Vattimo v svoji refleksiji filozofije v 20. st. v zvezi s tem poudaril: » Tako se je strukturalizem
opiral zlasti na jezikovni model, ze prej so jezik za svojo prednostno temo vzele filozofije, ki so bile
blizu znanstveni problematiki, kot neopozitivizem in razli¢ne oblike analiti¢ne filozofije. Pa tudi izven
obeh omenjenih tradicij pripada jeziku osrednje mesto, tako da prenekateri filozofski tok naSega stoletja
problemati¢no strnili v Heideggrov stavek 'jezik je hisa biti' iz Pisma o humanizmu (1947).« (VATTIMO
2004: 79)

3 »Clovek govori, kolikor odgovarja govorici.« (HEIDEGGER 1995: 28)

4 yLatinski izraz terminus v pomeni v stari latin§¢ini 'mejo', 'znamenje', 'cilj', 'konec' in oznacuje
predvsem C¢vrsto in nespremenljivo, vecno in nedoumljivostjo mejnike bozansko razdeljene zemlje.
Terminus je bilo tudi ime bozanstva, ki je bdel nad to nedoumljivostjo.« (BarBari¢ 2011: 11)

5 Poleg zdaj ze klasi¢nega dela o transformaciji filozofije v 20. st , ki ga prispeval Apell (1973), velja
opozoriti tudi na relevantno novej$o zastavitev te problematike pri Flatschar (2011).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Dean Komel, Govorica kot prostor filozofije, filozofija kot kraj govorice 425

Vprasanje smiselno zadeva naslovno konstelacijo »filozofija kot prostor govorice,
govorica kot kraj govorice«. Od Kanta naprej veljata »kraj«« in »prostor« za apriorni
dolo¢ili spoznavnega izkustva. Kant na podlagi tega dolo¢i tudi meje nasega izkustva
sploh, ki jih izenacuje s subjektivno predstavno zmoznostjo in objektivno moznostjo
predmetne danosti. Sodobna fenomenologija, zacensi s Husserlom, v tem pogledu
stopa korak naprej oziroma, primerneje povedano, korak nazaj® in sicer na podlagi
uvida, da je to, kar tvori podlago fenomenskega izkusanja samo po sebi zZe sled nekega
izkustva pred sleherno njegovo predstavnostjo. Danosti necesa v njegovem dajanju
zato ne gre izenacevati s katerokoli predstavno danostjo, kar je seveda odlocilno, ko
je v igri izkustvo govorice; Se ve¢: z njim se namre¢ naznanja neko spregovarjanje
fenomenov, ki kot tako opredeljuje govorico v njeni fenomenskosti, tj. v njenem bi-
stvenem dajanju. V skladu s tem fenomenoloskim izhodis¢em puscamo dolo¢ili kraja
in prostora odprti ob predpostavki, da nam Sele taka fenomenska odprtost ponuja iz-
kustvo (fenomena) govorice, ki se ne vnaprej omejuje na tako ali drugac¢no predstavo
jezika.” Predstava jezika je mozna $ele iz predpostavljenega izkustva govorice, ki je
lahko izrecno ali neizrecno, nikoli pa ni zgolj predmetno dano, recimo na nacin zna-
kovnosti. Znak sicer vzpostavlja relacijo do necesa, vendar sam po sebi ne izraza
nicesar. Husserl v drugi raziskavi drugega dela Logicnih raziskav z naslovom »lzraz
in pomen« tako poudari:

»Termina 'izraz'« in 'znak' se neredko obravnavata kot sinonima. Ni pa nekoristno biti po-
zoren na to, da se v obi¢ajnem govoru nikakor ne prekrivata v celoti. Vsak znak je znak za
nekaj, toda nima vsak 'pomena’, 'smisla’, ki je 'izrazen' z znakom. V $tevilnih primerih ne
moremo reci niti, da znak 'oznacuje' to, zaradi ¢esar je poimenovan kot znak. Celo tam, kjer
je tak nacin govora na mestu, je opaziti, da no¢emo, da bi oznacevanje vedno veljalo za tisti
‘pomen', ki karakterizira izraze. Znaki v smislu naznak [Anzeichen] (oznacbe, znamenja
ipd.) namre¢ nic ne izrazajo, razen v primeru, ko poleg funkcije naznacitve izpolnjujejo Se
funkcijo pomena.« (HusserL 2006: 18)

Bistvena znacilnost izraznega fenomena govora je, da kot fenomen razkriva druge
fenomene. Husserlovo intencionalno razumevanje izraznega govora je v osnovi po-

© Misljen je seveda Husserlov poziv »nazaj k fenomenom samim«: »Nikakor se no¢emo zadovoljiti
z 'golimi besedami', to je z golim simboli¢nim razumevanjem besed, kakr§nega imajo v nasih refleksijah
o smislu zakonov (ki so postavljeni v Cisti logiki) o 'pojmih’, 'resnicah’. Pomeni, ki so ozivljeni le v
oddaljenih, zlitih, nejasnih zorih — ¢e sploh v kak$nih — nam ne zado$¢ajo. Ho¢emo se vrniti k 'stvarem
samim'.« (HusserL 2006: 12)

7 Fenomenolosko razlikovanje med predstavo predmeta in izkustvom fenomena nazorno orise
Heidegger: »Vsakdanje izkustvo stvari v najsirsem smislu ni ne objektivirajo¢e ne opredmetujoce. Ce npr.
sedimo v vrtu in se navduSujemo nad cveto¢imi vrtnicami, ne delamo vrtnic za objekt, niti za predmet, tj
za nekaj temati¢no predstavljenega. Ko se v molcecem upovedovanju predajam sijoci rdeCini vrtnice in
premisljujem o rdecosti vrtnice, ni ta rdecost niti objekt niti stvar niti predmet kot cvetoca vrtnica. Ta je v
vrtu, morda jo veter ziblje sem in tja. Kljub temu jo mislim in izrekam v tem, ko jo imenujem.« (HEIDEGGER
1994: 91) Na to neposredno naveze fenomenolosko izkustvo govorice: »Je govorica zgolj instrument,
potreben za obdelavo objektov? Ali ¢lovek sploh razpolaga z govorico? Je ¢lovek tisto bitje, ki ima v
posesti govorico? Ali pa je govorica ta , ki 'ima’ ¢loveka, kolikor on pripada govorici, ki nam razpira svet in
hkrati s tem njegovo prebivanje v svetu.« (HEIDEGGER 1994: 92)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

426 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 3, julij—september

dano ze v Platonovem uvidu, da je govor vedno govor o ne¢em (logos tinos)® oziro-
ma govorica nec¢esa. Reklo »govorica neesa« ne zajema le tega, s ¢imer govorimo,
kar govorimo in o ¢emer govorimo. Gre za bistveno moznost spregovarjanja necesa
sploh, po kateri, vse, kar je, nekako govori, tudi in morda Se najbolj, ko mol¢i. Govo-
rica ni izrazno sredstvo, marvec¢ se razprostira kot izrazna sredina. To razprostiranje
opredeljuje prostor govorice Se pred sleherno predstavo prostora in ga zato ni mogoce
stlaciti v to ali ono prostornino. Prostornina sama po sebi ne izraza in tudi ne more
izrazati niCesar. Izrazna sredina ni geometriéna, marve¢ bivanjska sredina, ki (nam)
pomeni svet in jo dojemamo kot kraj nasega prebivanja in sobivanja. Izkustvo govo-
rice spric¢o tega ni katerokoli izkustvo, marvec izkustvo biti sveta kot smiselne sredine
in s tem tudi izkustvo ¢loveskega prebivanja kot biti-v-svetu.

Prostor govorice je v tej smeri opredelil utemeljitelj sodobne hermenevtike, Hans
Georg Gadamer, ki je v delu Resnica in metoda (1960) zasnoval svojo hermenevti¢-
no ontologijo ob vodilu »sredine jezika/govorice«, iz katere se dogaja »nase celotno
izkustvo sveta in Se posebej hermenevti¢no izkustvo« (GADAMER 2000: 371). Iz citata
je razvidno, da je prevajalec Gadamerjevega dela v slovens¢ino (Tomo Virk) nem-
§ko besedo »Sprache« prevajal kot »jezik/govorica«’, kar vsekakor ne pomeni zgolj
kakega zasilnega izhoda iz prevajalske zagate, kolikor beseda »Sprache« v nems¢ini
pomensko pokriva tako »jezik« kot »govorico«, marve¢ se sem vmesa tudi prej ome-
njeni premik od predstave jezika k izkustvu govorice.!® Pri tem se ni dovolj opirati
na konceptualno razmejevanje med jezikom, govorom in govorico, ki ga je uvelja-
vilo sodobno jezikoslovje ter ga je prevzela tudi strukturalisti¢no in pragmatisti¢no
usmerjena filozofija. To razmejevanje je Se vedno razvito na podlagi znakovnega ra-
zumevanja jezikovnega-govorjenega fenomena. Premik od predstave jezika k izku-
stvu govorice opredeljuje, kot poudari Gadamer, hermenevticno prehajanje sredine
kot odprtosti sveta, ki nam govori, se pravi, nam pomeni nekaj. Kako vstopa v nas,

8 Tako Heidegger v obravnavi logosa iz Biti in ¢asa, poudari: » Logos kot govor pove toliko kot deloun,
razodevati to, o Eemer je v govoru 'govor«. (HEIDEGGER 1997: 58) Dologili logos tinos in deloun podaja
Platon v Sofist (PLaToN 1991a: 272). Heidegger v predavanjih o tem Platonovem dialogu leta 1924 izrecno
napoti na poveza s Husserlovim pojmovanjem intencionalnosti zavesti kot »zavesti o neCem«: »

Tega uvida, da je logos logos tinos se ni ve¢ upostevalo. Sele Husserl ga je spet odkril s svojim
pojmovanjem intencionalnosti.« (HEIDEGGER 1992: 598)

 Tomo Virk tudi podrobneje pojasni ta prevajalski vozel v obsezni opombi, iz katere navajamo le izsek:
»Mnoga mesta pri Gadamerju govorijo v prid 'govorice', zlasti tista, ki hermenevti¢ni proces opisujejo
kot pristni pogovor, kot sprasevanje in odgovarjanje in poudarjajo dogodkovni znacaj razumevanja in
govorice. Po drugi strani pa ima beseda tudi negativne konotacije na govorjenje in govor, kar spet ni v
skladu s pomenom, ki ji ga pripisuje Gadamer. Ta namre¢ poudarja kot izredno pomemben moment jezika
(Sprache) tudi pismeno izro¢ilo in opozarja, da jezik/govorica (Sprache) ni vezan(a) (izklju¢no) na ustno
izrazanje. Osnovna tezava je v tem, da sta v nems¢ini oba pomena hkrati navzoca, kar omogoca, gledano
z naSega vidika, celo dolo¢eno ohlapnost v izrazanju. Na primer v naslednjem primeru, v katerem pride
pri prevajanju do izraza pri Gadamerju nenehno poudarjana 'kon¢nost razumevanja': 'Zieht nicht all unser
Denken immer schon in den Bahnen einer bestimmten Sprache, und wissen wir nicht zu gut, dass man in
einer Sprache denken muss, wenn man sie wirklich sprechen will?” Pod¢rtana beseda pomeni 'govoriti'; v
kurziv postavljeno je brzkone mogoce prevajati kot 'jezik' ali 'govorica'; za okrepljeno pa se zdi, da bi jo
bilo bolje prevesti kot 'jezik'. (Namre¢: misliti v dolo¢nem jeziku, in ne: v dolo¢eni govorici.)« (GADAMER
2001: 316)

10V tem pogledu je vsekakor pokazalna tudi Heideggerjeva pripomba: »Ze dolgo le nerad uporabljam
besedo Sprache, 'jezik/govorica', ko premisljujem bistvo govorice.« (HEIDEGGER 1995: 150)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Dean Komel, Govorica kot prostor filozofije, filozofija kot kraj govorice 427

da smo ze vnaprej v njej? S prehajanjem te vmesnosti ne le da segamo ¢ez omenjena
konceptualna razmejevanja, marve¢ se znajdemo pred neko edinstveno mejnostjo, ki
jo je podal Wittgenstein v znamenitem izreku iz Filozofskega Traktata: »Meje mojega
jezika pomenijo meje mojega sveta.« (WITTGENSTEIN 1976: 131)

K temu velja pripomniti: »mi«, govorni subjekti, ne govorimo le do meja nasega
jezika, marve¢ skuSamo z govorom in pravzaprav z vsem, kar ogovarjamo kot »nase,
priti Cezse, se pravi do sveta, v katerem pa hkrati ze zmeraj smo. Kako bi sicer sploh
vedeli za nekaj takega kot je svet?!! Svet je vselej ze vsepovsod tu, obenem pa se
zdi, kakor da ga nikjer ni. Z govorico (nam) spregovarja vse, a hkrati ostajamo z njo
povsem sami, kar pomeni, da se izkustvo govorice, ki ni omejeno zgolj na govorjenje,
marvec se brezmejno §iri na govorjeno in izgovorjeno, na negovorjeno in negovorlji-
VO, na zgovorno in pregovorno, vselej dogaja v nekem prehajanju, v hkratnosti kraja
in brezkrajnosti. Kraj govorice je zavoljo razprostiranja govorice gibljiv, premicen,
prehoden, vmesen. To prehajanje izkazuje tisto, kar je dobesedno »pred nami«, in
nam je bivanjsko pomembno kot svet, obenem pa se samo Siri v neko brezmejnost,
ki ji ne vemo pomena.'? Zaradi svetne premi¢nosti kraja govorice bivanje za govorno
bitje vselej prehaja v pre-bivanje, s tem pa tudi k drugemu v so-bivanje. Bivanjska
Sirina sveta doloca nase spoznavno izkustvo, ki nikakor ni omejeno zgolj na predstave
predmetnosti, marve¢ je obsezemo z na¢inom nase postavljenosti pred to, kako se
nam v svetu nekaj »zastavlja«, nenazadnje vprasanje lastnega prebivanja v svetu. To,
da govorica nikoli ni zgolj »naSa«, da pa svet z njo »postaja nas« in mi »njegovi,
kaze posebno situacijo prehajanja jezikovnih meja, ki o€itno kljub ali pa prav v svoji
omejevalnosti vkljucujejo tudi neko brezmejnost. So potemtakem bistveno vmesne.

Ali prav ta potisk v bivanjsko vmesnost pogojuje tudi filozofijo kot mozni kraj
govorice? Hans-Geog Gadamer poda v svojem razpravljanju o pojmovni zgodovini in
filozofskem tvorjenju pojmov pomenljiv namig, da se filozofija poraja iz neke stiske
govorice.!® Tako padanje v stisko se sprva zdi paradoksno, kolikor upo$tevamo, da
je v filozofskem tvorjenju pojmov na delu ravno neko razprostiranje govorice, ki ga
Gadamer sam vzame za klju¢no smernico v svojem delu Resnica in metoda. V tre-
tjem poglavju mu posveti sistemati¢no obravnavo v okviru izdelave ontologije jezika/
govorice, kjer tudi kriti¢no povzame celotno filozofsko obravnavo jezika/govorice od
Platona naprej ob vodilu »logosa« kot mesta izrekanja biti in resnice. Svoj razmislek
strne v formulaciji, ki ji sam pripisuje univerzalno hermenevti¢no veljavo: »Bit, ki jo
je mogoce razumeti, je jezik/govorica.« (GADAMER 2000: 384)

Reklo je smiselno nedostopno, kolikor njegovo razlago opiramo na predstavo, da
je bit predmet naSega razumevanja in se kot taka izraza z jezikom/govorico. Govorica
kot govorica necesa namre¢ ze vnaprej daje razumeti svet v neki potencialnosti pre-

I Wittgenstein sam sicer ocenjuje ta nagib kot brezupen: »Nekaj me sili, da bi se zagnal zoper meje
jezika in to je, lahko menim, gon vseh ljudi, ki so se kdajkoli poskusali pisati ali govoriti o etiki in religiji.
A to zaganjanje proti stenam nase kletke je popolnoma in absolutno brezupno. « (WITTGENSTEIN 1994: 69)

12V zvezi s tem seveda velja omeniti ze Anaksimandrovo dolocilo apeirona, »brezmejnostic,
»brezkonénosti« v najzgodne;jsi griki filozofiji. (DieLs, Kranz 2013: 195)

13 »To se resni¢no zdi dih jemajoca drama filozofije, da si stalno prizadeva najti govorico, da, ¢e naj
povemo bolj pateti¢no: stalno trpi stisko govorice.« (GADAMER 1986: 83)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

428 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 3, julij—september

hajanja v biti sami.'* Bit se kot prehod (sredina sveta) razprostira brezkrajno, hkrati
pa ta njena brezkrajnost tvori tisti edinstveni kraj, iz katerega spregovarja govorica,
najbolj presunljivo v brezglasnem razleganju tiSine, kakor ga, recimo, izpove Josip
Murn v pesmi Urok:

Molk je to v vsem bozjem nebesnem prostranstvu,

skoro dusa v njem se izgubi,

skoro cuti tek svetov je in vesoljstva,

tajno govorico vse dehti.

Jaz jo ¢ul sem, divna, bajna je, brezglasna. (MurN 1967: 23)

Ko se govorica prebudi v pesmi, se prehod biti skozi sredino sveta neposredno
zjasni na nacin poiesis, ustvarjanja, ki ga Platon v Simpoziju opredeli kot »vzrok,
ki kar koli vodi iz nebivajofega v bivajoe« (PLaton 2004: 515). Konkretno to za
sleherno razmisljanje, ki se zave, kako se ne zgolj »izraza« v neki govorici, marve¢
je tudi narekovano od nje, pomeni, da moramo tudi na§ miselni odnos do govorice v
vsakem trenutku ustvariti, da ni dovolj, da ga ze predpostavljamo in v tem pogledu
postavljamo take ali drugacne ugotovitve. To je dolo¢ilno ravno v primeru filozofske-
ga tvorjenja pojmov, ki ni obi¢ajno oblikovanje znanstvene terminologije, marvec se,
¢e naj spet opozorimo na Gadamerjev namig, poraja iz neke stiske govorice. To stisko
trpi na prehodu nebitnega v bitno, kjer se pesnistvo zdi najblizje prostoru govorice,
se tako rekoc stiska vanj, medtem ko se za filozofijo nasprotno dozdeva, da jo njena
pojmovnost potiska stran, tja v onostranstvo transcendentalnosti, ki ga ze Platon v
dialogu Faidros oznaci kot »hyperouranios topos«, »nadnebni kraj«, ki ga »ni Se ni-
koli slavil noben tukaj$nji pesnik, niti ga nikdar ne bo slavil tako, kot bi si zasluzil.«
(Praton 2004: 548)

Vendar pa se je sodobna filozofija, kakor smo uvodoma poudarili, izrecno okrenila
k prostoru govorice, kar je naznaceno tudi v Gadamerjevem reklu »bit, ki jo je mo-
goce razumeti je govorica/jezik«, ki poudarja moznost razumevanja. »Razumevanje«
v tem kontekstu ne implicira tega, kako naj razumemo tisto, kar izrekamo kot bit,
marve¢ to, da (se) bit daje razumeti kot prehod v govorici. Ze v obi¢ajnem govoru
pomeni razumeti neki jezik: biti v moznosti, da nam ta jezik govori. Razumevanje
poleg dojemanja necesa vkljuCuje tudi dojemljivost za nekaj, ki stopa pred sleherno
pojmovnost in na njej zgrajeno arhitektoniko razuma. Prav zaradi te dojemljivosti
razumevanje nujno »cuti« stisko, ki izhaja iz tega, da smo, ko se bit da razumeti,
napoteni zgolj na govorico in razen tega ni¢. Z vidikom »razumevanja« kot herme-
nevti¢ne poslusnosti se v sodobni filozofiji zato neposredno najavlja zasuk h govorici,
ki je najtesneje povezan z vpeljavo t. i. »ontoloske diference« pri Heideggerju, po
kateri smisel biti kot take ne more prevzeti pomena necesa bivajocega . Predvsem pod
vplivom Jacquesa Derridaja, Gillesa Deleuzea in Giannija Vattima se je na tej sledi v
filozofiji 20. st. uveljavilo t.i. »misljenje diference« (Vattimo 1998). Gadamer izrecno
povezuje »misljenje diference« z dojemanjem razlicnosti govorice oziroma govoric,
ki ne vodi stran od marveé k razumevanju in sporazumevanju v svetu, ki pa je o¢itno
vse kaj drugega od kakega enotnega pojma sveta. (Gadamer 1993)

4 »Bit se mora, da bi sploh bila, sama od sebe razlikovati, postajati drugo, se kazati, predstavljati.«
(BarBARIC 2000: 71)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Dean Komel, Govorica kot prostor filozofije, filozofija kot kraj govorice 429

Kaj to pove v zvezi s smiselno konstelacijo: kako govorica daje prostor filozofiji
in kako je lahko filozofija kraj govorice? S tem ne podajamo kakrSnekoli analogije
med tem krajem in onim prostorom, marve¢ neko temeljno analogijo, ki je filozofski
tradiciji znana kot analogia entis, »primera biti«. Prvi jo je podal Aristotel v Metafi-
ziki z opredelitvijo: »Bivajoce se sicer res izreka na mnogotero nacinov (pollachos),
vendar z ozirom na neko eno in doloeno naravo.« (ARISTOTELEs 1999: 76) Ce prej
podano Gadamerjevo reklo »Bit, ki je lahko razumeta je jezik/govorica« smiselno
povezemo s to Aristotelove opredelitvijo »analogije biti«, lahko precej ugotovimo,
da implicira njen prevod, vendar ne v smeri potencialne enotnosti pojma, marvec iz
odpiranja v prostor govorice oziroma razlicnosti govoric. Glede na to, da Aristotelov
izrek lahko vzamemo kot temeljno nacelo njegove »prve filozofije« in morda celo fi-
lozofije nasploh, lahko predpostavimo, da je ravno mnogovrstnost spregovarjanja biti
to, kar daje misliti filozofom in vzpostavlja filozofijo kot kraj govorice. Spri¢evalo o
tem nam ponuja Heraklitov rek, ki naj bi sploh kot prvi omenjal filozofe in po katerem
morajo ti biti ves¢i mnogih znanj. (DieLs, Kranz 2013: 381) Vendar pa se ljubezen
do modrosti za Heraklita ne zaustavi pri mnoStvu, marve¢ stremi k tistemu »enemu,
v sebi razlikovanemu, ki se v nadaljnjem razvoju filozofije uveljavi kot enotni in
enoteci pojem kot ga merodajno domisli Hegel. A prav Hegel v svoji Logiki znanosti
pokaze, da pojem ni vnaprej istoveten sam s seboj, temve¢ jo pridobi Sele na podlagi
dialekticne prevedljivosti enega pojma v drug pojem, pa tudi same drugosti biti v
pojem: »Glede na osnovni element, ki je v enotnosti pojma v samem sebi in s tem v
nelo¢ljivosti njegovih dolog¢il, pa bi morala ta dolo¢ila nadalje tudi (kolikor so razli-
kovana, kolikor je pojem postavljen v svoji razliki) vsaj stati v medsebojnem odnosu
1z tega izhaja neka sfera posredovanja, pojem kot sistem refleksijskih dolocil, tj. sfera
biti, prehajajoce k vsebnosti pojma, ki na ta nacin e ni postavljen kot tak, temve¢ je
hkrati obremenjen z neposredno bitjo kot z ne¢im njemu zunanjim.« (HEGEL 1991: 45)

Tako nas ne sme presenetiti, da Stari Grki, ki veljajo za izumitelje pojmovnega
misljenja v strogem smislu ne poznajo pojmov poznajo pojmov v strogem smislu,
marve¢ zgolj dolo¢ila biti. Tako Janko Pajk, ki je leta 1880 v Kresu objavil prvo siste-
mati¢no razpravo o slovenski filozofski terminologiji'’, glede ustreznice za »pojem«
v grski filozofiji pojasni:

»To, kar Nemci Begriff imenujejo, je neka raznim predstavam enovrstnih predmetov lastna
obc¢na (dusevna) podoba. Kot osebina ali kot pojedina stvar se ta podoba v vunasnjej prirodi
ne pojavlja, ampak samo v ¢loveskem predstavljanji. Ker se ne da dokazati, da bi ta obca
dusevna oblika stvarem samim odgovarjala, ima se ona za nekakove znake stvarij smatrati.
Zato so Latinci za Begriff imeli besedo: notio (znamenje ali znak), Grki pak so ga s to on,
he ousia, to hyparchon (bitje, bitnost, bistvo) izrazevali .« (Paik 2001: 217)

Fenomenoloska hermenevtika postavlja pod vprasaj tudi prevajanje logosa s »poj-
mom«: »Logos 'prevajajo', se pravi zmeraj razlagajo kot um, sodbo, pojem, definicijo,
razlog, razmerje. Kako pa bi mogli 'govor' tako modificirati, da bi logos pomenil vse
prej nasteto in to znotraj znanstvene jezikovne rabe?« (HEIDEGGER 1997: 58)

15 O Pajkovih zaslugah za razvoj slovenske filozofske terminologije, pa tudi njegovem sporu glede rabe
slovensc¢ine v znanosti glej Komel 1996.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

430 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 3, julij—september

To, da avtoriteto pojma v filozofiji lahko temeljito omaje Ze prevod iz ene govo-
rice v drugo, kaze, da govorica v primerjavi s pojmom ne obstaja po sebi kot enoteca
enost.'® Ne obstaja govorica nasploh, marve¢ le govorice. Ne tako, da so zgolj po-
stavljene ena ob drugo in se lahko poljubno sestavljajo. Govorice so, ¢e so ze kam,
postavljene v medsebojni pogovor v katerega prehajajo. Meje moje govorice so meje
mojega sveta, vendar jih lahko delim z drugimi. Pogovor je tisto, kar je skupno vsem
govoricam in po ¢emer je tudi svet vsem skupen, kar pa seveda ne pomeni isto kot
enoten. Tako lahko za govorico filozofije recemo, da je kraj takega pogovora, ki spra-
vlja skupaj razlicnost govoric; ne tako da se postavlja nadnje v smislu kake metagovo-
rice, marvec s tem, da se postavi v polozaj in razpolozenje ene od njih in se tako naseli
vV njenem prostoru, se spoji z njeno pokrajino.

Kaj glede na to lahko re¢emo o slovenscini kot govorici filozofije? Potrebno je
poudariti, da se je v zadnjih letih zaostrilo vprasanje smiselnosti znanstvene, kulturne,
pedagoske in politicne rabe slovenséine, ki zaznamuje tudi filozofsko razmerje do
slovenséine, in sicer v meri dogajanja filozofiranja kot takega iz nje in v njej. Potem
ko se je slovenscina dodobra uveljavila kot enakopraven evropski in svetovni jezik, bi
Cesa takega pravzaprav ne pricakovali. Slovenscino naj bi ogrozala predvsem globalni
druzbeno-ekonomski razvoj ter napredek informacijskih in komunikacijskih tehno-
logij, ki narekujeta univerzalno rabo angles¢ine. A oboje lahko prav tako podpira ali
celo pospesuje rabo slovenscine. Zato menim, da se raba slovens¢ine zdi problema-
ti¢na predvsem zaradi redukcijskega razumevanja same »rabe jezika, kolikor se jo
vnaprej enaci z uporabnostjo necesa. Po tej vrednostni predstavi uporabljamo jezik
tako kot vsa druga sredstva in priprave. Vsak pri sebi pa dobro ve, da s raba jezika
razlikuje od uporabljanja stvari ze po tem, da slednjih ni mogoce govoriti, pa¢ pa je
mozno le govoriti o njih. Tudi ko se nam zastavlja vprasanje, cemu rabi slovensc¢ina,
nimamo v mislih, kako bi sloven$¢ina morda koristila in sluZzila pri tem ali onem opra-
vilu. Raba jezika vkljucuje celoto tistega, s ¢imer si damo kakorkoli karkoli opraviti.
Se veé: vkljucuje horizont tega, kar nam pravi nase bivanje v celoti in je sosledno
klju¢na za sleherno mozno razumevanje sveta in sporazumevanje med ljudmi. Zato
raba »lastnega jezika« ni nekaj, kar bi zgolj nekako upostevali, marvec ji pripade neko
spostovanje, ki zadeva dostojanstvo ¢loveskosti.

A tudi ¢e poudarimo, da raba slovensc¢ine v celoti opredeljuje nas bivanjski polozaj
in razpolozenje, $¢ nimamo zadostne opore za to, da bi lahko, ¢e ne Ze dokazali, pa
vsaj pokazali relevantnost rabe slovensc¢ine na vseh prej omenjenih druzbeno-insti-
tucionalnih ravneh. Raba govorice namre¢ vkljuéuje tudi naso govorno dejavnost.
Zato se izkaze pomanjkljivo sleherno »zas¢itnistvo« rabe slovenscine, ki postavlja
v ospredje potrebo njenega »ohranjanja« — kakor da bi se ze vnaprej sprijaznili z
njeno neuporabnostjo in nekoristnostjo ter jo mirno odlozili v kako shrambo. Ob tem
pozabljamo, da je morda slovens¢ina ta, ki »nas hrani« in »drzi zive«, ne le v smislu
kakega (spet) ohranjanja nacionalne identitete ali cesa podobnega, marve¢ preprosto
v tem, da lahko smo ljudje in dejavni v lastni ¢loveskosti.

S to govorno dejavnostjo je povezan tudi tisti vidik rabe slovenséine, ki zadeva
temo nasega razpravljanja: kako upraviciti rabo slovensc¢ine kot filozofske govorice?
Glede na obilico avtorskih in prevodnih filozofski del, ki so na voljo v slovens¢ini, se

16 Ta vidik sicer podrobneje razvijam v primeru slovenske besede »resnica« v Komel 2003.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Dean Komel, Govorica kot prostor filozofije, filozofija kot kraj govorice 431

tako pomisljanje sicer lahko upraviceno zdi odvecno in neumestno. Pa vendar je tu.
Ne le zaradi tega, ker, recimo, vrednotenje raziskovalnih dosezkov favorizira objave
v tujih jezikih. Prav tako tudi ne zaradi vedno bolj glasnih zahtev, da bi visokoSolsko
poucevanje potekalo v anglescini, kar naj bi domnevno povecalo njegovo »privlac-
nost, pospesilo »internacionalizacijo« slovenskega visokega Solstva in zagotavljajo
vecjo zaposljivost diplomiranih. Pred vse to stopa namre¢ vprasanje: kaj se pravi mi-
sliti v lastnem jeziku? Ce se vanj zares poglobimo sprozi neko nenavadno, neodpra-
vljivo in paradoksno tvorno stisko tistega lastnega, kolikor to lastno ni kaka lastnina,
tako kot raba jezika ni le njegova uporaba.

Kaj sploh tvori smiselno vez med filozofsko mislijo in neko konkretno govorico,
v tem primeru slovensko? Mar ni misljenje v lastnem jeziku pogojeno s tem, da smo
pravzaprav z vsem, s cemer smo dejavni kot ljudje, Ze vnaprej v lasti govorice in tako
tudi v razliki lastne in tuje govorice? Mar se ne smisel tako v misli kot jeziku oblikuje
v sti¢nosti lastnega in tujega?

»Smisel« je tako miselna kot jezikovna kategorija. Tako jezik kot misel se navezu-
jeta na smisel, pri Cemer pa smisla samega ne moremo izpeljevati izklju¢no iz miselne
ali jezikovne dejavnosti, marve¢ edino iz medsebojnega nanasanja, v katerem se tvori
s-misel. To pomeni, da nismo zgolj mi, z nase strani (miselno) dejavni v govorici,
marvec je v sebi lastnem razprostiranju prav tako in Se bolj dejavna tudi govorica
sama. Tako ne ¢udi, da eden najvecjih jezikosloveev sploh, Wilhelm von Humboldt,
dolo¢i bistvo govorice kot dejavnost.'” Po Gadamerjevem uvidu izhaja dejavnost go-
vorice kot tudi naSe soudelezba v njej iz tega, da je govorica sama v sebi pogovor
(GapaMER 2001: 316), kar ima vzvratno hermenevti¢no posledico za filozofijo, da se
tudi sama dojema svojo miselno dejavnost kot razgovor duse same s seboj. To, da je
filozofija razgovor ze v najnotrisnjem samogovoru duse, izpricuje temeljni dialoski
duh filozofije, ki ni omejen le na zunanjo dialosko formo, kakor je na primer razvidna
pri Platonu. Filozofska dialoskost se neposredno prenasa v tvorjenje pojmov, ki ga
zacensi s Platonom obravnavamo kot dialektiko. Ob dialoskosti in dialektiki, ki zame-
jujeta filozofijo kot kraj govorice, nastopi tu Se tretje krajevno razsezje, ki se morda
zdi manj pomembno, je pa gotovo najpomembnejSe v kontekstu nasega razpravljanja:
to je izkusnja govorice kot dialekta. Omogodila je prevajanje filozofije iz ene govo-
rice v drugo, ki je v osnovi dolocilo njen zgodovinski razvoj in v tem pogledu tudi
konstituiranje slovenséine kot filozofskega jezika.

To dolocilnost dialekta za filozofijo, kolikor Ze se dozdeva glede na podano dialo-
ko in dialekti¢no dolocilo manj vredna in veljavna, potrjuje prav zasuk sodobne filo-
zofije od predstave jezika k izku$nji govorice, ki sama v sebi nosi bistveno moznost
pogovora in jo tudi lepo podaja slovenska beseda za »dialekt«: narecje. Nare¢je ni
kak stranski proizvod govorice, marve¢ njeno bistveno poreklo. Tako Heidegger, na

17 »Jezik, dojet v svojem resni¢nem bistvu, je nekaj stalnega, obstojnega in v slehernem trenutku

prehajajocega. Celo njegovo zadrzanje s pomocjo pisave je vedno nepopolno, mumiji podobno ohranjanje,
ki je pa¢ samo spet potrebno tega, da v njem skusamo ponavzociti zivo izvajanje. Jezik ni delo (ergon),
temve¢ dejavnost (energeia).« (HumBoLpT 2006: 45) Tze-Wan Kwan se v tehtnem ¢lanku o filozofskih
prvinah kitajs¢ine navezuje na Humboldtovo obravnavo razli¢nosti govoric in posebej poudari: »Humboldt
zagovarja zvrst univerzalizma, ki dovoljuje vsakemu jeziku, da najde svoj lastni vzorec notranje rasti tako,
da se vsi njegovi lingvisti¢ni elementi in viri lahko optimalno mobilizirajo in privedejo do sinergije. Za
Humboldta jezik deluje in se razvija podobno kot notranje povezan organizem'.« (Kwan 2013: 7)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

432 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 3, julij—september

rob svojih razmisljanj o govorici pripise: »Govorica je po svojem bistvenem poreklu
dialekt. To ostane celo, ¢e postane svetovni jezik« (HEIDEGGER 2002: 156)

S tem ko odpiramo vidik slovens¢ine kot dialekta filozofije jo nikakor no¢emo
ponizati na kako postransko jezikovno rabo. V resnici jo Sele prav povisamo in sicer
na tisto raven, ki ne zgolj zunanje vzpostavlja jezikovne range. To je ravnina bitnega
prehajanja sveta v govorici, ki je vselej koncno, se pravi na nekem kraju, ki ga zasto-
pamo kot govoreci, po drugi strani pa se venomer razprostira v neskon¢nost in je tako
reko¢ brez slehernega zastopstva. Naso udelezbo pri govorici tako venomer pogojuje
nacin, kako smo delezni govorice.

France Veber, ki mu gotovo pripada osrednja vloga v procesu oblikovanja sloven-
ske filozofije, se je ob prevzemu novoustanovljene stolice za filozofijo na ljubljanski
univerzi leta 1919 znasel pred nalogo, svoje filozofsko misel, ki jo je do tedaj razvijal
izkljuéno v nems¢ini pod vodstvom svojega ucitelja Alexiosa Meinonga na graski
univerzi naprej razvija v slovenséini - ki je tedaj Stela za komajda razvit filozofski
dialekt.'”® Zato nas ne zacudi, da ena njegovih prvih razprav po prihodu v Ljubljano
z naslovom O fenomenologiji jezika iz leta 1920 zadeva prav filozofsko umestitev
jezika kot izraznega fenomena, ki kot fenomen kaze druge fenomene. V zakljucku
te razprave poudari, da je »'jezik' zasidran v sredini med dusevnostjo in nedusevnim
svetom«, vendar ne podrobneje pojasni, kaj naj bi pomenila ta vmesnosti in sredina,
marve¢ domneva, da » zakoni te dusevnosti morali vre¢i neko lu¢ na zakone jezika«.
(VEBER 1920: 68)

Mar se v tej sredini — onstran subjektivnosti in objektivnosti nastopanja jezikov-
nega fenomena — ne ponuja vmesna krajina dia-lekta, na-re¢ja, kolikor ga dojamemo
v bistvenem smislu govorice, ki je v sebi odprta za pogovor? Iz dialekta veje duh
govorice kot pokrajina pogovora: da beseda da besedo. Dialekt tako ni nekaj, kar bi
bilo preprosto na voljo, temve¢ je predvsem neko volilo: izrocilo, ki nosi v sebi spo-
rocilo, in ga zato najdemo Sele, ¢e ga i8¢emo, morda na nacin, ki ga opiSe Paul Celan
v primeru pesniske govorice:

Odkrivam nekaj — kakor govorico — nesnovnega, toda zemeljskega, terestricnega, nekaj
kroznega, kar se prek obeh polov vrac¢a samo vase in pri tem — s e ve¢jo jasnino — prevalovi
celo trope: odkrivam ... meridian. (CELAN 1981/82: 792)

18 O tem podrobneje v KomeL 2004: 7-12.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

Dean Komel, Govorica kot prostor filozofije, filozofija kot kraj govorice 433

VIRI IN LITERATURA

Karl-Otto AppeL, 1973: Transformation der Philosophie 1-2. Frankfurt ob Majni:
Suhrkamp.

ARISTOTELES, 1999: Metafizika. Ljubljana: Zalozba ZRC.

Damir BarBaRIC, 2000: Geschehen als Ubergang. Hermeneutische Wege: Hans-Ge-
org Gadamer zum Hundertsten. Ur. G. Figal, J. Grondin, D. J. Schmitt. Tiibingen:
Mohr Siebeck.

--, 2011: Die Sprache der Philosophie. Tiibingen: Attempo.
Paul CeLaN 1982/83: Meridian. Nova revija 1/7-8. 786-92.

Hermann Diers, Walther Kranz, 2013: Fragmenti predsokratikov. Ljubljana:
Studentska zalozba.

Matthias FLATSCHAR, 2011: Logos und Lethe: Zur phdnomenologischen Sprachauf-
fassung im Spdtwerk von Heidegger und Wittgenstein. Freiburg, Miinchen: Alber
Verlag.

Martin HEIDEGGER, 1983: Sprache und Heimat. Aus der Erfahrung des Denkens.
Frankfurt ob Majni: Vittorio Klostermann.

--, 1992: Platon: Sophistes. Frankfurt ob Majni: Vittorio Klostermann.
--, 1994: Fenomenologija in teologija. Phainomena 3/9-10. 70-96.

--, 1995: Na poti do govorice. Ljubljana: SM.

--, 1997: Bit in ¢as. Ljubljana: SM.

Georg Wilhelm Friedrich HeGeL, 1991: Znanost logike 1. Ljubljana: Drustvo za
teoretsko pshihoanalizo.

Wilhelm von HumBoLDT, 2006: O razlicnosti ¢loveske jezikovne zgradbe. Ljubljana:
Nova revija.

Edmund HussEert, 2006: Izraz in pomen. Ljubljana: Nova revija.

Hans-Georg GapaMER, 1986: Begriffsgeschichte als Philosophie. Hermeneutik 11:
Wahrheit und Methode: Ergdnzungen. Tiibingen: Mohr (Paul Siebeck).

--, 1993: Die Vielheit der Sprachen und das Verstehen der Welt. Asthetik und Poetik
I Kunst als Aussage. Tiibingen: Mohr (Paul Siebeck).

--, 2001: Resnica in metoda. Ljubljana: LUD Literatura.

Dean KoMmEL, 1996: Janko Pajk i poceci slovenskog filozofskog nazivlja. Prilozi za
iztrazivanje hrvatske filozofske bastine 22/1-2. 309-23.

--,2003: »Resnica« als slawische Wort fiir die Wahrheit. Archiv fiir Begriffsgeschich-
te 45. 45-60.

-- (ur) , 2004: Kunst und Sein: Beitréige zur Phinomenologischen Asthetik und Al-
etheiologie. Wiirzburg: Koenigshausen & Neumann.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL,_2014_3_14.pdf | DOST. 29/01/26 16.38

434 Slavisti¢na revija, letnik 62/2014, §t. 3, julij—september

Tze-Wan Kwan, 2013: Tvorba abstraktnih pojmov v arhai¢nih kitajskih pisavah: Ne-
kaj Humboldtovskih perspektiv. Phainomena 22/85-86. 5-91.

Josip Murn, 1967: Topol samujoc. Ljubljana: MK.

Janko Paik, 2001: Doneski k filozofi¢nej terminologiji (ponatis). Phainomena 10/37—
38.213-27.

Praton, 1991a: Sophistes. Simtliche Werke (Griechisch und Deutsch). Frankfurt ob
Majni, Leipzig: Insel Verlag. 125-294.

--,2004: Zbrana dela. Celje: MD.
Gianni varTiMo, 1988: Dogodivscine razlike. Literatura 89/90. 51-67.
--, 2004: Filozofska karta 20. stoletja. Ljubljana: Sophia.

France VEBER, 1920: O fenomenologiji jezika. Casopis za slovenski jezik, knjizevnost
in zgodovino 2/1-46. 137-87.

Ludwig WITTGENSTEIN, 1976: Logicno-filozofski traktat, Ljubljana: MK.
--, 1994: Predavanje o etiki. Phainomena 3/9-10. 61-70.

SUMMARY

The author first presents some relevant sources and approaches implemented by
philosophy and philosophical hermeneutics in particular, with the intention of defin-
ing the phenomenon of language. Language as a spoken phenomenon exhibits other
phenomena; Plato already found that speech is always speech about something (logos
tinos). This intentionality of the spoken phenomenon, together with the co-pertinent
horizon of worldness, forms the topology of language, which defines the abstract-
ness of philosophy. A philosophical notion is a priori topologically marked, i.e., by
being receptive for what is being verbalized with language and to what the speaker
is responding. At the same time, the atopical and utopic nature of the notion that, ac-
cording to Gadamer, follows from the special “distress of language”, language on the
verge of silence. This dividing line is particularly clearly drawn with the language
of each individual, which has philosophy adopted, starting with Plato, as the “inner
conversation of the soul with itself”.

The paper takes into account some key sources in the formation of Slovene phil-
osophical terminology (e.g., Janko Pajk) and philosophical treatment of language
(France Veber), in order to outline the main viewpoints involved in opening the space
for philosophy in language. Language, which thus “comes in between’, opens philo-
sophical thinking in dialogical space, so that it can transition from its own location
to philosophical dialects, which provides an insight into dialectics of the relationship
between philosophy and language.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

