
UDK 821.161.1.09-1Lermontov, Ju. M.
Miha Javornik
Filozofska fakulteta Univerze v Ljubljani

MIHAIL JURJEVIČ LERMONTOV NA MEJI1

Razprava je posvečena 200-letnici rojstva Mihaila Ju. Lermontova in prinaša motivno 
tematski in idejni oris njegovega pesniškega ustvarjanja s posebnim ozirom na prehod iz ro-
mantičnega modeliranja sveta v realizem. Kot pomembno prelomnico v ustvarjanju izpostavi  
obdobje med zgodnjo in zrelo liriko, ki ga zaznamuje epikurejsko-frivolno ter opolzko, malo-
dane pornografsko ustvarjanje – 'junkerske poeme' in pesnitev Mongo.

Ključne besede: M. Ju. Lermontov, romantizem, demonizem, realizem

This article, on the 200-year anniversary of M.Iu. Lermontov’s birth, presents an outline 
of motivational, thematic, and intellectual aspects of his poetic works, with special attention 
to the transition from Romantic modeling of the world to Realism. The period between his 
early and mature lyrics is highlighted as a significant watershed in his creativity, characteri-
zed by epicurean, frivolous, salacious, and almost pornographic works—the “junker poems” 
and the poem “Mongo.”

Key words: M. Iu. Lermontov, Romanticisim, demonism, Realism

Razmišljanje o ustvarjalnosti Mihaila Ju. Lermontova sem razdelil na dva dela. 
V prvem nameravam na kratko predstaviti kulturno-umetniško okolje, v katerem je 
ustvarjal, ter opozoriti na možne vplive tega okolja na njegovo ustvarjanje. Drugi 
del je namenjen razmisleku o njegovih najpomembnejših delih – najpogosteje tistim, 
ki so umeščena v izbor nekaterih novih prevodov v novi slovensko ruski zbirki o 
Lermontovu. Ker so ta pomembna dela v izboru lirika in pesnitve, sem razmislek o 
dramatiki in pripovedništvu pustil ob strani. 

Prav tako je treba upoštevati, da je že Mile Klopčič s prefinjenim občutkom za 
jezikovni izraz Mihaila Lermontova v slovenski izdaji izbranih del v natisu Državne 
založbe Slovenije na začetku šestdesetih let temeljito seznanil slovenskega bralca  z 
najpomembnejšimi deli tega velikega ruskega pesnika, njim pa dodal na pozitivistič-
nih izhodiščih zgrajeno spremno besedo o njegovem življenju, čemur so sledili ob 
koncu knjige še komentarji k pesmim. Moj pristop bo nekoliko drugačen: čeprav se 
moj zapis v grobih zarisih biografiji prav tako ne bo izognil, ker življenjska usoda 
Lermontova pomembno zaznamuje njegov pesniški izraz, pa bo analiza tega izraza 
temeljila na razkrivanju poetoloških – formalnih in idejno-tematskih značilnostih.

Mihail Jurjevič Lermontov se je že pri štirinajstih prvič preizkusil v kovanju sti-
hov in napisal pesem Jesen – riman, a preprost prikaz tega, kako se narava poslavlja 
od življenja. To je bilo leta 1828, tri leta po dekabristični vstaji, ki je pomembno za-

1 Razprava je nekoliko spremenjena uvodna študija v knjigi lirike ob 200. letnici rojstva Lermontova, 
ki jo je izdala založba Didakta.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


498 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

znamovala ruski družbeno-kulturni in politični prostor za več desetletij (in seveda tudi 
Lermontova). Na dekabristično vstajo so vplivale razsvetljenske ideje in družbena in 
kulturna gibanja z zahoda (od francoske revolucije naprej pa vse do poraza Napoleona 
1912) in te ideje so se v najradikalnejši obliki v Rusiji pokazale kot zahteva po ukini-
tvi absolutizma in tlačanstva. 14. decembra 1825 se je na Senatskem trgu v St. Peter-
burgu uprla despotizmu peščica plemiških revolucionarjev, a carjeva vojska je slabo 
pripravljen in maloštevilen upor krvavo zadušila. Med temi revolucionarji je bilo veli-
ko zanesenjaških romantikov, ki so sami pisali pesmi – med njimi je najpomembnejši 
Kondratij Rilejev. Večina dekabristov je bila obsojena na smrt z obešanjem ali pa so 
jih izgnali v Sibirijo (Več o tem Podlesnik 2009: 84–88). 

Herojska in tragična smrt dekabrističnih vodij ni vplivala le na mladega Lermon-
tova, ki prične ustvarjati ob koncu dvajsetih let 19. stoletja, temveč je pustila globo-
ke sledi pri večini že uveljavljenih pesnikov – liberalcev tudi v tridesetih letih, ko 
mladi Lermontov marljivo brusi umetniški izraz. Najpomembnejši dekabristični vpliv 
med napredno inteligenco je videti v pisanju t. i. državljanske, ponekod imenova-
ne socialne lirike (гражданская лирика).2 Nasledniki dekabristov in med njimi tudi 
Lermontov tedaj pišejo oratorsko-odiozno liriko, kjer ima še vedno pomembno vlo-
go ‘vzvišen’ klasicističen jamb, ki postaja zdaj posrednik romantičnega modeliranja 
sveta. Oratorski lirski monolog, jambska ‘državljanska’ pesem, ki se veže na odiozno 
tradicijo 18. stoletja, so potemtakem žanri, ki jih tudi na začetku ustvarjalne poti goji 
Lermontov in v njih najdemo preplet patetične, satirične in celo groteskne intonacije. 
V kontekstu celotne Lermontovove ustvarjalnosti pa je zagotovo zanimivo, da neka-
tere najpomembnejše  oratorske pesmi nastanejo šele v njegovem zrelem obdobju: 
Pesnikova smrt, Nikar si ne zaupaj in Duma.3 

Ob peterburških dekabrističnih ustvarjalcih igra važno vlogo v dvajsetih letih v 
literarnem življenju moskovski krožek t. i. ljubomudrov (tistih, ki ljubijo modrost – 
imenujejo jih tudi ruski schellingijanci), ki sicer niso revolucionarji, igrali pa so prav 
tako važno vlogo v družbenem in kulturno-literarnem življenju tedanjega časa. Kot 
društvo so bili sicer razpuščeni v času dekabristične vstaje 1825, a so pesniki-ljubo-
mudri kot V. Odojevski, D. Venevitinov, V. Ševirjov [...]  sistematično nadaljevali 
s proučevanjem nemške idealistične filozofije (posebej Schellinga), z namenom, da 
pokažejo novo pot človekovemu obstoju. Pri tem so izhajali iz predpostavke, ki se od 
dekabristične ideologije pomembno razlikuje: predno se lotimo spreminjati družbo, 
je potrebno izgraditi filozofski sistem, ki bo ponudil prave odgovore na vprašanja 
o (tragični) človekovi usodi. Prav Odojevski in Venevitinov, ki sta objavljala v Mo-
skovskem vestniku (še preje pa v Mnemozini in Vestniku Evrope) ob koncu dvajsetih 

2 Naloga državljanske lirike je bila vzgojiti državljanska in družbena / socialna čustva bralcev v skladu 
s tradicijo razsvetljenstva. Po njihovem mnenju se mora ta vzgoja pričeti že v domačem krogu in se nato 
širiti v vse pore družbenega življenja, zato so si izmislili tudi posebne besede stalnice (rekli so jim besede-
signali), ki so sestavljale poseben dekabrističen kodeks obnašanja in sporazumevanja. T. i. arhaisti (P. 
Katenin, V. Kjuhelbeker, F. Glinka) sledijo visoki državljanski (odiozni) liriki 18. stoletja, novatorji (K. 
Rilejev, A. Odojevski) pa se, vpeti v razmišljanja o zakonitostih nacionalne zgodovine navdušujejo nad 
šolo harmonične natančnosti V. Žukovskega in K. Batjuškova. Njihov tipičen žanr je žanr dume, v kateri 
prepletejo lirsko emocionalnost in epske prvine, kjer zgodba temelji na dejanskih (ruskih) zgodovinskih 
dogodkih in ne več na baladi.

3 Tisti, ki jih zanima kaj več zvedeti o teh pesmih, bo našel podrobnejšo razlago v drugem delu razprave.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


499Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

let, sta pomembno vplivala na ustvarjalnost mladega Lermontova. Pri ljubomudrih se 
Lermontov uči veščin filozofskega monologa, ki je na Lermontovovi poti eden naj-
pomembnejših žanrov, v katerem prikaže razvojno pot od misli, njenega razvoja do 
globljega uzaveščanja njenega pomena (prim. 11. junija 1831).   

Ko je govor o mladem Lermontovu, ne smemo zaobiti vloge prvega ruskega ro-
mantika Vasilija Žukovskega, ki je z žanrom balade pomembno oblikoval njegovo 
umetniško pot. Tematiko balade sicer Lermontov zgodaj preoblikuje, saj pri njem 
skorajda ni več zaslediti odkritih fantastičnih prvin, še vedno pa ohranja baladno 
strukturo: govor je o spopadu človeka z usodo, kjer je slednja pogosto razumljena kot 
delovanje višjih, nadnaravnih in skrivnostnih sil. Za baladno intonirane pesmi so pri 
Lermontovu značilne eksotičnost, dramatičnost, ki se stopnjuje v konfliktnost likov 
(kjer je eden od likov pogosto sam lirski subjekt) in ta pripelje k tragičnemu razpletu.

Na koncu nam ostane vpliv Aleksandra Puškina na Lermontova. S tem stavkom 
se sicer začne večina literarno – zgodovinskih pregledov, kjer hitijo zatrjevati, da je 
Lermontov Puškinov posnemovalec. To do neke mere drži, saj bi se verjetno vsak 
začetnik, kot je bil tedaj Lermontov, težko izognil vplivu tako pomembnega in vpliv-
nega poeta, kot je bil v tridesetih letih Puškin v zenitu svoje slave. Vpet v nemirne in 
kulturno raznorodne čase tridesetih let, je imel Lermontov torej težko nalogo: umestiti 
se je moral v čas kot originalen pesnik, pri tem pa se je moral (vsaj poskušati) osvobo-
diti vpliva tako čislanega učitelja. Prvi poskus je navidez banalen, a morebiti pomem-
ben:  Puškin in njegovi sopotniki so praviloma vpenjali svoje izpovedi in razmišljanja 
v antični kontekst in najdevali v njem sopostavitve in primerjave. Razen redkih izjem 
tega pri Lermontovu ni. Prav od Lermontova naprej pričenja antična tematika iz ruske 
poezije korak za korakom izginjati. 

Proces v izgrajevanju lastne ustvarjalnosti – trajal je celo desetletje vse do prezgo-
dnje smrti – je potekal postopno: prva faza je bila posnemanje, saj je moral osvojiti 
Puškinov pesniški kod (Čerkezi, Kavkaški ujetnik). Temu sledijo poskusi idejnih po-
lemik (Tri palme, Prerok), njim pa uporaba različnih jezikovnih sredstev, s katerimi se 
želi odmakniti od učitelja. Formalist V. Vinogradov je pretanjeno ugotovil, da postaja 
v času, ko učenec osvaja Puškinovo poetiko, jezik Lermontova preprostejši – v njem 
prevladuje pogovorna intonacija, vanj se vrivajo tudi prozaizmi (Valerik, Domovina) 
(prim. Виноградов, Стиль). Še več: če je zgodnje ustvarjanje Lermontova bolj ali 
manj posnemanje Puškina, se po mnenju A. Žuravljove pokaže pesem v zrelem ob-
dobju kot impresija, kot fiksacija trenutnih pesniških občutij, ki jih pesnik ne razvija 
naprej in s tem skuša preseči puškinski kanon (prim. Журавлева, Лермонтов). 

Sledi kratek povzetek. Ustvarjalnost Lermontova je neločljivo prepletena s po-
etiko Puškina, ob vplivu tradicije državljanske dekabristične lirike sega k odiozni 
tradiciji 18. stoletja, hkrati razvija romantično balado Žukovskega ter se še vedno 
spogleduje s kanonizirano sentimentalistično – romantično elegijo iz prvega desetletja 
19. stoletja. Navezujoč se na mnenje L. Ginzburg, se Lermontov v tridesetih letih po 
eni strani še vedno kali v individualističnem romantizmu, ki je nekoč zrcalil buržo-
azno (v ruskem kontekstu dekabristično) revolucionarno zavest, sčasoma pa se vse 
bolj zaveda, da čas po letu 1825 že napoveduje krizo romantičnega individualizma, ki 
hkrati pri Lermontovu poraja nov upor v duhu byronističnega individualizma. Prične-
jo se rušiti meje subjektivizma, ki skuša obvladati konkretno in objektivno dejanskost 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


500 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

(več o tem v 2. delu; prim. Гинзбург 1940: 127), v zrelem obdobju pa ga postopoma 
zamenjuje mnenje, da je posameznik odvisen od družbenega okolja. V družbi nastaja-
jo nove socialne teorije, ki napovedujejo realistično metodo v modeliranju sveta, in te 
drugačnosti v odnosu do romantizma oz. klasicizma se je zelo hitro zavedel že Puškin, 
ki je dejansko pričel utirati pot drugačnemu sprejemanju sveta, Lermontov pa mu ni v 
tem samo sledil, temveč je nadgradil omenjeni mišljenjski vzorec.

Mihail Jurjevič Lermontov ni imel ravno srečnega življenja: fant je rasel v atmos-
feri družinskih nesoglasij (po materini strani je pripadal vplivni in bogati ruski rodbini 
Stolipinih) po očetu ne ravno vplivni in premožni škotski plemiški rodbini Leront. 
Med staršema sta se začetna zaljubljenost in idila kmalu izpeli in kmalu po rojstvu 
sina Mihaila se je mama odločila preseliti nazaj k svoji družini, h gospodovalni in 
vplivni Jelizaveti Aleksjevni Arsenjevi, babici mladega Lermontova. Zaradi tuberku-
loze je Mihailu pri treh letih mama umrla in vzgojo vnučka je zdaj vzela v svoje roke  
babica ter skušala za vsako ceno onemogočiti kakršenkoli očetov vpliv na otrokovo 
prihodnost. Pametna, stroga, oblastna in vplivna ruska dama je Mihaila vzgajala trdo, 
mu zgodaj vcepila nravstvene norme, a mu omogočila tudi dobro šolanje ter ga razva-
jala z daljšimi izleti, med katerimi izstopajo potovanja na Kavkaz, ki so se mlademu 
fantu vtisnila v spomin kot eksotična lepota južnih krajev, ki jo je tolikokrat (že v 
svojem zgodnjem obdobju) rad opeval. (Prim. pesmi Kavkaz iz 1830 in Pozdravljene, 
sinje ve gore kavkaške ... iz 1832). 

Na mladega Lermontova so imeli vpliv trije učitelji: Francoz, ki je že po tradiciji 
ruske plemiške vzgoje učil Mihaila francosko, nemška vzgojiteljica, ki ga je poleg je-
zika učila vsakdanjih opravil ter angleški učitelj, ki ga je spodbujal k branju tedaj vse 
popularnejše angleške literature. Mladenič, ki mu je babica želela omogočiti najboljšo 
izobrazbo, a ga je hkrati držala na kratko, je tako že zgodaj znal francosko, nemško 
in angleško, kar mu je omogočilo stik z nerusko govorečimi obiskovalci zdravilišča 
Pjatigorsk na Kavkazu, kamor ga je babica spremljala, ko je bolehal za rahitisom. Zdi 
se, da je njegovo drugo potovanje na Kavkaz pustilo še posebej pomembno sled. Sredi 
eksotične narave z mineralnimi vrelci, gorami, bližina vojaških spopadov z gorskimi 
plemeni, je vzplamtela Lermontovova domišljija: postavil se je na stran svobodoljub-
nih gorcev, ki so branili svoje ozemlje pred ruskimi napadi.4 

Babica se je z vnukom 1827 preselila v Moskvo, ga vpisala v eno tedanjih naj-
boljših zasebnih šol (obiskovali so jo tudi Žukovski, Gribojedov in Tjutčev), kjer je 
Lermontov sistematično začel pridobivati  humanistično izobrazbo. Tradicionalistič-
no in antiromantično usmerjena šola ne odvrne mladeniča od zavzetega poglabljanja 
v dela Puškina do prebiranja Moskovskega vestnika, ki je seznanjal Ruse z nemškim 
romantičnim gibanjem in Byronovo ustvarjalnostjo (poemo), ki Lermontova povsem 
prevzame. Zaradi dobrega znanja jezikov bere tuje pesnike v originalu in kaj kmalu 
se mu postavi kot izziv napisati poemo v byronističnem stilu. Leta 1828-29 nastajajo 
prvi tovrstni poskusi: Oleg, Dva brata, Prestopnik, kjer upodablja t. i. ‘Weltschmertz’ 
(sinonim za t. i. mal de siècle), izraz, s katerim ponazarjajo vsesplošno 'bolezen časa' 
in tedanje miselnosti, ki je vzniknila po razpadu razsvetljenske miselnosti in franco-
ske revolucije (prim. Monolog iz 1829). Idejno sorodna obtožba je pesem Molitev, 
retoričen nagovor Boga, ki se mu je pesnik izneveril: »Ne sodi me zato, mogočni, in 

4 Domišljija porodi zasnovo večkrat zamišljene in nazadnje 1841 napisane poeme Mciri.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


501Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

ne kaznuj me prestrogó, [...] ker lava večnega navdiha vre v mojih prsih in gori; ker v 
meni vse nenehno niha, kali pogled, mrači oči; ker mi je ta naš svet pretesen in najti 
tebe se bojim, pogosto pojem grešno pesem, s katero, Bog, te ne slavim.«  

Podobno kot pri Byronu se razočaranje nad humanističnimi vrednotami in pesi-
mizem, ki preplavlja romantičnega junaka, tudi pri Lermontovu z začetka tridesetih 
let prepleta s podobo uporniškega junaka, ki je – podobno kot byronistični junak – 
izgnanec, ki ruši zakone družbene morale. Ta junak ne postane v svoji tragični lju-
bezni le njena žrtev, saj je hkrati tudi maščevalec nad nepravičnim svetom. Z idejo 
uporniškega junaka je pri Lermontovu povezan tudi motiv boja z bogom, ki spremlja 
Lermontova domala od začetkov njegovega ustvarjanja.5

Byronizem je v ruski kulturi smer (zgodovina govori celo o ruskem byronizmu), ki 
jo romantiki dejansko izživijo in razvijejo po svoje, saj se po eni strani od podob (in 
modela) uporniškega dekabrizma podoba junaka premakne v sfero resigniranega oz. 
razočaranega byronističnega občutja, ki ga kot rusko enačico weltschmerza razvijajo 
pesniki ljubomudri. Lermontov stoji na križišču obeh smeri in ju v svoji ustvarjalnosti 
poveže v celoto, iz katere se izriše ambivalentno nihanje ob simbolu demoničnega 
kot tema – stalnica njegovega ustvarjanja. Če z vidika byronističnega občutja sveta 
lirski subjekt prostodušno in trezno izjavi (v pesmi Čeprav besede polne so trpkosti iz 
1830): »Mlad sem; a v prsih mi ubrano poje, / in Byrona bi kdaj dosegel rad: / njegove 
muke in srce so tudi moje, / o da bi še po usodi bil mu brat!«6  pa se že v prvi pesmi 
Lermontova, s katero jasno spregovori o demoničnem in nosi naslov Moj demon iz 
1829 (pri tej pesmi gre za analogijo s Puškinovim Demonom) zarisujejo tipične zna-
čilnosti lika in njegove usode: tudi demon (lik, ki ima avtobiografske značilnosti) se 
je uprl Bogu in zavrgel ponujeno rajsko srečo. Za kazen je bil izgnan iz raja, obsojen 
na večno izgnanstvo in tavanje po svetu. Nesrečen, a ponosen, bolj ko ne uporniški 
byronistični lik, ne prizna poraza in ni pripravljen narediti nobenega kompromisa, 
temveč hoče ostati zvest duhu revolucionarnega individualizma.7 

Že navedeni primer (tj. Moj demon) opozarja na dvojnost, ki jo v sebi nosi Ler-
montov in ta ambivalentnost prav tako priča – zdaj z drugačne perspektive – o času, 

5 Literarna uporniška nagnenja Lermontova dobijo zalet v trenutku, ko se leta 1830 vpiše na Moskovsko 
univerzo, kjer še vedno živita duh dekabrističnega gibanja in študentska solidarnost. Revolucionarni 
duh se je med moskovskimi študenti širil v filozofsko-političnih krožkih, zbranih okoli N. Stankeviča, 
V. Belinskega (utemeljitelja kasneje za rusko kulturno zgodovino izjemno pomembne naturalne šole) in 
filozofa/publicista A. Hercna, ki ga je car zaradi svobodomiselnosti sprva izgnal na Ural, leta 1852 pa 
je emigriral v London ter tam organiziral t. i. Svobodno rusko tiskarno (nekakšno neoficialno središče 
svobodomislečih ruskih intelektualcev) ter izdajal tednik Zvon (Колокол), kjer so lahko izdajali svoja dela 
v domovini prepovedani avtorji. Med študenti seveda ni manjkalo tudi veselja in razuzadanosti, ki so vodili 
k frivolnemu in nemoralnemu stihoklepaštvu, zaradi katerega so Lermontovovega sošolca A. Poležajeva 
poslali v vojsko. Podatek je nemara zanimiv zato, ker dobi Saška Poležajeva dvojnico v poemi Lermontova 
Saška šest (1836) oz. devet let (1839) kasneje, ki jo literarna kritika umešča v krog t. i. junkerskih poem, ki 
stojijo na meji umetniške in pornografske poezije. O tem več v nadaljevanju.

6 Zanimivi so verzi, napisani  dve leti kasneje (1832) v pesmi Ne, nisem Byron, jaz sem drug: »Ne, 
nisem Byron, jaz sem drug, / še tuj, le redkim znan izbranec, / kot on po svetu sem pregnanec, / Le da je v 
meni ruski duh.« Kot bi Lermontov posredno napovedoval rusko enačico byronizma. Ponovno ambivalenca 
v demoničnosti?

7 Ponovljivost podobe demona motivira dejanskost: tudi Lermontov je bil v življenju osamljen upornik, 
nesrečen in poln razočaranj, s katerimi mu življenje ni prizanašalo.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


502 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

ko pričenja romantizem zamenjevati druga paradigma, ki dobi v štiridesetih letih 
oznako realizem. To napovedovanje prehoda je opaziti tudi pri Lermontovu. Učenje in 
posnemanje Puškina in Byrona, prebiranje in ‘prepesnjevanje’ W. Scotta, V. Hugoja, 
F. Schillerja ipd. vodi po eni strani v specifično lermontovovski romantizem, kjer ima 
osrednjo vlogo ambivalenten demonizem, po drugi pa kaže pot lermontovovskemu 
realizmu, kjer se lik (junak) za hip počuti svoboden, a hkrati uzavešča, da je vseskozi 
ujetnik družbenega okolja.  V bistvu je zgodnji Lermontov (kanonizirano romantično) 
razcepljen na dušo, ki stremi k brezmejni svobodi, ter k življenju, ki mu sicer to omo-
goča, a ga hkrati tudi omejuje, pravi Ju. M. Lotman (Лотман 2000: 133). 

Zanimivo je, da v procesu gradnje obeh paradigem, v iskanju svojega prostora na 
tedanjem literarnem zemljevidu Lermontov ne pozna humorja in zametke tega prekri-
je v zgodnjem obdobju patetičnost. Če bi na hitro postavili primerjavo s Puškinom, 
velja, da se je Puškin hitro znašel v tedanjem žanrskem sistemu, ki ga je na liceju kot 
za šalo preigraval, medtem ko je Lermontov v iskanju raznorodnosti in individualnega 
izraza počasen in raje desetkrat premisli, katero besedo in rimo je vredno postaviti kot 
ekvivalent drugemu paru.  

Željo po boju, ki jo v naslednjem hipu zamenjuje hrepenenje po miru kot nikoli 
sklenjeni spoj dveh temeljnih (romantično - byronističnih) opozicijskih motivov – 
svobode in ujetništva najdemo v ponarodeli pesmi zgodnjega obdobja Jadro iz 1832. 
Spokojno podobo morja, ki je metafora za varen duševni pristan (»Na sinji morski 
se gladini / v meglicah morje lesketa ... / Le česa išče si v tujini / in kaj pustilo je 
doma?«) zamenjuje neukrotljivo hrepenenje po viharju, ki je metafora duhovne upor-
nosti (»Nad njim [morjem] se sončna luč zazžarja, / pod njim je morje v dalj in šir. / A 
jadro si želi viharja, / kot da v viharju bil bi mir!«). Jadro je prispodoba za pesnika, ki 
se je »varen v pristanu« pognal življenju na pot, ne glede na to, da ga čakajo nepred-
vidljivi, celo usodni dogodki.

Že v zgodnji ustvarjalnosti nastajajo za Lermontova tipični (najpogosteje ljube-
zenski) motivi, ki dopolnjujejo izhodiščno ambivalentno demonično razmerje, ki niha 
med razrvanostjo in spokojnostjo. V elegiji „Osamljenost¨  objokuje lastno usodo več-
nega ponavljanja let do smrti, dokler ne ostane pozabljen in se pred njegovim grobom 
nihče ne ustavi (spokojnost);  s prispodobo berača iz istoimenske pesmi Berač, ki mu 
je namesto vbogajma nekdo stisnil v roko kamen, pa na metaforičen način govori o 
razrvanem lirskem subjektu, ki mu je poteptala srce izvoljenka. Pesem Želim živeti! 
Žalost hočem, govori o usodi poeta, ki je obsojen na trpljenje, a v nadaljevanju izve-
mo, da tako mora biti: »In kaj je pesnik brez gorja? / Poet živi za muke ceno«. 

Med zgodnjo liriko izstopata dve pesmi: Angel po svojem preprostem in lapidar-
nem sporočilu, ki govori o razkolu med nesmrtno dušo in njenim bivanjem na zemlji. 
V bolečini in solzah tostranskega sveta trpeča duša ne more več ubesediti nebeških 
zvokov, ki ostajajo le spomin na »[...] blaženost čistih duhov / pod krošnjami rajskih 
vrtov«. Nekoliko drugačen pomen dobi melodičnost v pesmi Judovska melodija, ki 
je nastala že ob koncu prvega ustvarjalnega obdobja (1836) in je prepesnitev Byro-
nove pesmi My soul is dark.  Govor je o zli duši, ki se opaja z rajskimi zvoki ter jih 
spreminja v glasove zla. Navezujoč se na biblijsko motiviko (Prvo Samuelovo knjigo) 
Lermontov poudari pomen glasbe, ki naj bi imela moč, da ozdravi tudi zlu zapisano 
dušo, ki le ob preoblikovanih rajskih zvokih najde mir, da sploh lahko seje hudobijo 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


503Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

po svetu. Preplet duše z glasbo se ne povezuje le z načelom božanskega, temveč po-
staja sestavni del demoničnega principa. 

Podoba upornega in ambivalentnega človeka ne nastaja v zgodnji ustvarjalnosti 
Lermontova le pod vplivom romantičnega kanona (byronizma), temveč se rojeva tudi 
zaradi lastnega upornega in nemirnega značaja. To je nazorno videti v procesu ustvar-
jalne poti, ko se v klišeizirane podobe uporništva vriva vse več konkretnih podob, ki 
jih porajajo življenjske okoliščine in simptomatično je, da prav ljubezenske pesmi z 
elegičnimi toni postajajo vse bolj intimne in individualizirane: klišeiziranost se priče-
nja spajati z individualnostjo – z biografijo samega Lermontova. Eden najboljših pri-
merov iz zgodnjega obdobja je pesem 11. junija 1831, ko se za posplošujočo podobo 
pesnika skrivajo konkretni življenjski detajli.	

Celotna ustvarjalnost Lermontova je polna sorodnih in ponovljivih motivov (de-
monizem, uporništvo, svoboda, spokojnost, osamljenost, trpljenje, izoliranost, misli 
o vlogi pesnika ipd.), poet pa se vedno znova vrača k nekdanjim (po njegovem) ne-
dorečenim idejam in podobam ter nato kar cele izseke pesmi oz. miselne konstrukte 
prenaša v svoje novo delo, s katerim se trenutno ukvarja. Po mnenju L. Ginzburg naj 
bi bil ta postopek značilnost njegove duševnosti, ki se obsesivno vrti okrog ene ideje – 
Lermontov vztrajno preoblikuje iste teme, jih osvetljuje z različnih perspektiv, dokler 
jih zase ‚zadovoljivo‘ ne ubesedi, zavzame do njih distanco ter jih natisne (Гинзбург 
1940: 46).8 	  

Zagotovo je med najpomembnejšimi ponovljivimi temami celotnega ustvarjanja 
prav demonizem, ki se v procesu ustvarjanja ne razvija le s tragičnega vidika kot bre-
zciljnost in nesmisel lastne svobode, temveč tudi nakazuje možnost svobode, ki se le 
(še) ni uspela uresničiti. Ta dvojnost pa se pričenja na meji med zgodnjim in zrelim 
ustvarjanjem zdaj razvijati v dveh smereh: pomembno je, da se že poznanemu pate-
tično intoniranemu izrazu, ki izraža krizo subjektivne romantične zavesti, pridružuje 
tudi osvobajajoči, humorni vidik. Sprva profane in humorno zamišljene ubeseditve, ki 
nastajajo kot značilnost vmesnega ustvarjalnega obdobja med 1832 in 1837, se preo-
blikovane ohranjajo kot humorna vzporednica demonizmu tudi v zreli ustvarjalni fazi. 

Lermontov je očitno potreboval distanco od (lastnih) romantičnih klišejev, ustvar-
jalni predah, o čemer govori v vmesnem obdobju le malo napisanih del in še ta so 
epikurejsko-frivolna ter opolzka pornografska dela – med temi so najpomembnejše 
t. i. junkerske poeme (Ulanka, Špital, Peterhofski praznik), Oda stranišču in poema 
Mongo. Prav komične poeme Lermontova razkrivajo kompleksno in konfliktno ‘pe-
sniško naturo’, v kateri si pesnik dopusti, da se prične spajati tragično in komično 
v celoto. V teh mejnih pesniških oblikah se rojeva dialogičnost in z njo tista (bahti-
novsko) ambivalentna beseda, ki pomembno usmeri kasnejše ubeseditvene postopke 
Lermontova. Burleskna stilistika zgodnjih komično – pornografskih poem se tako 
kasneje v žanru poeme  spremeni v prefinjeno igro različnih, pogosto nasprotujočih si 
stilističnih postopkov in idejnega naziranja, ki vzpostavi distanco ter omogoči druga-
čen in distanciran pogled na idejno – strukturni sistem določenega žanra. 

Če v junkerskih poemah prevladuje igrivo šaljiv stil z grobim humorjem in porno-
grafskimi elementi ter so erotično-seksuаlna razmerja nazorno opisana (brez kakšne 

8 Morda je tudi to razlog, da je Lermontov do konca tridesetih let natisnil zelo malo pesmi.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


504 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

Lermontovove pesniške pretenzije), potem v avtobiografski poemi Mongo9 tega ni 
več: večerni obisk prijateljev-oficirjev  na domu plesalke iz bližnjega razvpitega za-
bavišča, prekine prihod neznane kočije, ki prekine ljubezensko dvorjenje. V pripovedi 
nastane pomembna sprememba: namesto prikaza posteljnih vragolij (nekaj časa na-
meni le etiketi osvajanja) se pripovedovalec zdaj osredotoča na karakterizacijo obeh 
pobeglih jezdecev ter na opis same ježe v Peterhof.

Že v mladostniških letih se (skladno z romantičnim interesom za ljudsko gradivo) 
pojavi pri Lermontovu zanimanje za folkloro in tudi ta se preplete s temo demonizma. 
Če ostaja poema Bojar Orša, vpeta sicer v ljudsko okolje, v svojem demonizmu še 
znak vpliva byronističnih poem, pa tega ne moremo trditi za t. i. zrelo obdobje, za 
pesnitev Pesem o carju Ivanu Vasiljeviču, mladem opričniku in pogumnem trgovcu 
Kalašnikovu iz 1837. Gre za konflikt med mladim trgovcem Kalašnikovim in oprični-
kom  carja Ivana Groznega, ki se zagleda v ženo trgovca in si od carja izprosi blago-
slov, da osvoji njeno srce, pri tem pa mu zamolči njen zakonski stan. Ko Kalašnikov 
izve, da je njegova žena onečaščena, se po posvetu z družino odloči, da storjeno sra-
moto maščuje. Primeren trenutek nastopi, ko car v Moskvi priredi boj najpogumnejših 
ruskih mož. Kalašnikov (ki spominja na demoničnega junaka) v boju opričnika Ki-
ribejeviča ubije in na carjevo vprašanje, zakaj je to storil, mu ta po pravici odgovori, 
da je to storil iz maščevanja zaradi onečaščene žene. In car mu ukaže odsekati glavo. 

Na prvi pogled se zdi, da imamo v folklorno intonirani poemi opraviti s tipično 
romantično temo o boju ljubezenskih strasti, a ta se tokrat vpenja v drugo, za Ler-
montova tako tipično in ponovljivo razmerje svoboda – nesvoboda: Kalašnikov je 
v svoji preproščini zagovornik starih rodovnih načel, med katerimi velja čast za eno 
najpomembnejših vrlin. Nasproti njemu stoji mladi opričnik, ki si zaradi ljubezenske 
strasti oz. individualnega egoizma, izposluje carjev blagoslov in s tem grobo poseže 
v sistem patriarhalne ureditve. Kazen je sicer po rodovnem pravu povsem upraviče-
na, a vanj poseže car, ko kaznuje tudi samovoljno dejanje Kalašnikova, ki ne vpraša 
carja za dovoljenje. Svet nekdanjih rodovnih predstav se ruši, človekova svoboda je 
zdaj odvisna od carja, varuha krščanskega reda, ki je končni sodnik in ne more oz. ne 
sme prepustiti, da podaniki jemljejo pravico v svoje roke. Ni čudno, da Kalašnikovu 
car odrobi glavo, a hkrati v duhu starega običaja zatem poskrbi za dostojno življenje 
trgovčeve družine – upošteva torej tradicijo, a sam si jemlje pravico, da postavi črto, 
kje so meje svobode.  

Tri leta kasneje se Lermontov (1840) ponovno vrne k ljudski tematiki s pesmijo 
Kozaška uspavanka, ko mati napoveduje svojemu sinku usodo ter ga svari pred tr-
pljenjem, ki ga čaka, ko zrase ter mu v spomin podari sveto podobico – amulet, ki naj 
bi ga varoval. Pesem je izrazito muzikalična, podobna ljudskemu napevu in tudi sam 
Lermontov, ki je večkrat rad uglasbil svoja dela, je za uspavanko zložil (žal izgublje-
no) melodijo. Glasbena spremljava (Čajkovski) spremlja tudi nedokončano poemo 
Pravljica za otroke, ki obljublja ‘lahkotno poemo iz 40 kitic’, s čudodelno-hudob-
nim zapletom, polnim usodnih skrivnosti preteklih let, v kateri se družijo prozaizmi 
vsakdana, kjer ne manjka igrivo – smešne intonacije, ki se spleta z visoko (patetično) 
liričnostjo, ko je govor o osrednjem liku demona. Pesem je dober primer, kako misel o 
demoničnem posamezniku, ki ostaja sam brez upa in ljubezni, tudi v zreli ustvarjalno-

9 Mongo je bil psevdonim Lermontovovega kolega A. Stolipina, ko sta službovala v huzarskem polku.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


505Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

sti zelo zanima Lermontova, vendar jo zdaj že zna razviti v smešnem oz. parodičnem 
modusu. Sporočilo je jasno: v Pravljici je skušal s prvoosebno pripovedjo, v katero je 
vključen monolog ‘malega besa’ Mefista, na posmehljiv način prikazati razvoj naivne 
duše, ki niha pod vplivom družbenega okolja med dobrotljivostjo in demoničnostjo. 
Podoba demona iz Pravljice se vpenja v isti niz smešnih demoničnih likov, ki tvorijo 
par demonu kot grozljivemu tvorcu zla in izgrajujejo Lermontovovo ambivalentnost. 

Med komičnimi demoničnimi teksti je ena najpomembnejših pesnitev Saška (z 
ironičnim podnaslovom nravstvena poema), po igrivi zapeljivosti blizu junkerskim 
poemam, le da je bralcu podrobneje predstavljeno duhovno življenje Saške, ki ga 
spremlja in ima vpogled v njegovo duševno življenje personificiran pripovedovalec 
(Saškov prijatelj), za katerega se zdi, kot bi bil on sam osrednji lik poeme, ko beremo 
njegove številne  zastranitve in komentarje v pogovornem stilu.10 Pozornost vzbudi 
prva kitica poeme, ki jo moramo razumeti še v drugem, za Lermontovov razvoj po-
membnem kontekstu: pesnik  nazorno napoveduje prehod od romantičnega (prežive-
tega) kanona k drugačnemu (realističnemu) upovedovanju sveta. Začetek lahko celo 
razumemo kot ‘antiromantično deklaracijo’, saj izvemo, da je čas, ki ga živimo, sme-
šen in žaloben, poln muk in samega trpljenja in pripovedovalec se želi ograditi od tega 
sveta: »Jaz nisem tak več kot prej, – / pojem, smejem se – Junak moj mali.« (prevod 
M. J.): pripovedovalec zavzame zdaj do sveta ironično in kritično pozicijo, kar se kaže 
v druženju visokega in nizkega stila (luna je npr. predstavljena kot »sir holandski«). 

Saška je bil rojen pod nesrečno zvezdo, se srečal s trdo in brezdušno dejanskostjo, 
se zaprl vase, a vseeno ohranil svoj ponos, prezirajoč vse ljudi okoli sebe.11 Iz pove-
danega je mogoče pomisliti, da tovrstna karakterizacija oživlja spet motiv demona, a 
demoničnost je v trenutku degradirana, ko Saško pripovedovalec označi za nemočne-
ga človeka: »O, če bi lahko v strelo odet, / z enim udarcem porušil svet! / No na srečo 
vašo, bralec mili, ni služil taki sili.« (Prev. M. J.) Saška ni demonične narave, ki bi ga 
spremljala tragična usoda, temveč je povprečen posameznik, ki ga vabijo življenjske 
radosti in pripovedovalec je do njegovih podvigov skeptičen in celo večkrat posme-
hljiv.

V sklop komičnih poem Lermontova, ki pomenijo antipod fantastičnemu in uso-
dnemu demonizmu, sodi Tambovska blagajničarka, napisana leta 1838, ki jo lahko 
označimo kot pesnitev iz življenja provincialnega plemstva. V ospredju je ljubezenski 
trikotnik, ko v v mirno družino gubernijskega zakladničarja vdre iz daljnjega sveta 
oficir, ki zapelje soprogo Avdotjo. Pesnitev pomeni nižanje nekdanjega vzorca ro-
mantične pesnitve in pomeni v nekem smislu dialog poeme Pesem o carju [...], saj 
so razmerja podobno postavljena, le da se razrešijo drugače: oficir Garin, ki zapelje 
soprogo, zaloti njenega soproga pri čiščenju pištole in razume, da ga bo pozval na 
dvoboj. Namesto tega zakladničar povabi oficirja na partijo kart in v ‘dvoboju’ zaigra 
skupaj s svojim imetjem tudi  soprogo Avdotjo. 

Če po eni strani razvija Lermontov niz komičnih pesnitev, ki s svojo igrivostjo 
govorijo, kako Lermontov ustvarja dela že v postromantičnem času in prostoru ter na-
poveduje kot nadaljevalec Puškinove poetike polifono perspektivo (važno vlogo igra 

10 Pripovedovalec se odkrito v pripovedi opredeljuje tudi do družbene stvarnosti (npr. v prizorih z 
Mavrušo о nečloveškosti tlačanstva).           

11 Lik Saške razumemo kot predhodnika liku Pečorina iz Junaka našega časa.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


506 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

pri tem vpliv Jevgenija Onjegina in Hišice v Kolomni), ustvarjata drugi dve njegovi 
najbolj znani (in v literarnih pregledih na prvem mestu omenjeni) poemi Mciri in De-
mon paradigmatsko ‘visoko’ poemo, ki sta v svojem oratorstvu, patetiki in odioznosti 
prej značilnost romantizma dvajsetih kot pa tridesetih let. 

Pesnitev Mciri je organizirana kot lirski monolog, kot pripoved čečenskega (v 
pesnitvi je videti vpliv gruzinske in čečenske folklore) mladeniča, ki skuša pobegniti 
iz samostana, kjer so ga vzgajali za posvetitev v duhovniški red.12 V času strašnega 
viharja se Mciri skrije ter pobegne v naravo z željo najti svoje rodno pleme. Tri dni se 
skuša prebiti do njih, a četrti dan ga popolnoma izčrpanega najdejo v stepi blizu svoje 
‘družine’ ter ga prenesejo nazaj v samostan, kjer umre. Že iz kratke predstavitve je 
videti, da mladeniča prežema neustavljiva sla po svobodi, naravi ter domačem okolju, 
a njegova ognjevitost – ki jo prikazujejo zdaj duševna razboritost, srčno hrepenenje, 
zdaj kriki obupa (romantična upornost?) – podleže pred samo naravo, ko zaradi svoje 
vpetosti v samostansko kulturo, ni več sposoben zaživeti z naravo, ki jo simbolizira 
panter: v boju z njim dobi usodne rane. Romantični uporni junak, vzgojen v samostan-
ski kulturi, podleže naravi. 

Drugo, tako rekoč v iztekajočem se romantičnem obdobju napisano izrazito ora-
torsko in romantično (byronistično) delo je vzhodna povest / pesnitev Demon iz 1841, 
s katerim se sklene Lermontovova obsesivnost z demoničnim, ki je trajala vse od 
leta 1929, ko je nastala prva pesem Moj demon, preko dramskih demoničnih likov 
(Arbenin v Maškaradi), demoničnih likov v epiki (Pečorin v Junaku našega časa) do 
igrivih, znižanih obrazcev demoničnega, ki jih najdemo v že obravnavanih poemah 
Saška, ali Pravljica za otroke.

Ni dvoma, da se v celotnem ustvarjanju Lermontova vpenja konflikt posameznika 
s svetom v kozmičen kontekst in tako je tudi v Demonu. Vzorce za to je našel pri števil-
nih zahodnih ustvarjalcih, najpomembnejša sta verjetno lord Byron s Kajnom in Ne-
bom in zemljo A. de Vigny s pesnitvijo Éloa (Podrobneje Эйхенбаум, Лермонтов). 
V ospredju Lermontovovoe poeme je angel, ki podvomi v absolutno pravičnost Boga 
in postane satanov služabnik v prepričanju, da naj bi bilo zlo edina prava pot, ki vodi 
k dobroti. Bog ga kaznuje, ker je podvomil v njegovo absolutno pravičnost ter obsodi 
angela – demona na izgnanstvo in večno življenje. Demon v nenehnem tavanju brez 
obstanka ugotovi, da zlo poraja le še večje zlo in se želi spraviti z Bogom.

Osrednja dilema vzhodnjaške povesti je konflikt med vsemogočim Bogom in la-
stnim ‘jazom’, ki postavlja v ospredje svoje mnenje, polno dvomov v absolutno, božjo 
pravičnost. Drugo pomembno vprašanje je, ali je zlo res pot, s katero lahko ustvarimo 
dobro. 

Demon, ki brez notranjega miru tava po svetu, sreča na Kavkazu dekle Tamaro, 
v katero se zaljubi, misleč, da ga bo ljubezen odrešila osamljenosti ter mu omogočila 
vrnitev v svet božjih izbrancev. A med breztelesnim kerubinom in dekletom iz mesa in 
krvi ne more priti do harmonije. Vendar dekle globoko v sebi čuti bolečino demona, 
vzbudi se ji sočutje ter se mu odloči pomagati na poti k preroditvi. Demonove »čudno 
očarljive« besede jo premamijo in Tamara mu dovoli, da jo poljubi. A ta poljub je poln 

12 Tema je iz kavkaškega življenja in Lermontov je slišal zgodbo ob svojem prvem izgnanstvu na 
Kavkaz zgodbo od meniha, ki je bil po rodu gorec, ki ga je kot otroka zajel general Jermolajev, ga vzel s 
seboj, a ga zaradi bolehnosti pustil v samostanu, da ga vzgojijo.  

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


507Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

strupa in nedolžnemu dekletu posrka vso življenjsko energijo, dokler je tik pred smrtjo 
ne reši Božji odposlanec, ki ji s svojimi solzami spere solze zla. Zazdi se, kot da bi jo 
hotel sam Bog skušati v njeni nesebičnosti, da bi demon ponovno stopil na pot dobrega:

	 Preskušnje doba je prešla; 
	 z minljivo zemljo vred odpali 
	 s sirote so okovi zla [...] 
	 z okrutno ceno se je zdaj 
	 za svoje dvome odkupila ... 
	 Trpela je in ljubila –  
	 ljubezni se odprl je raj!     

Demon ne more najti notranjega miru, saj se navkljub stremljenju k dobremu in 
vsej poetični očarljivosti, njegovo čustvo napaja iz egoističnega zla: kakršenkoli upor 
proti Božjemu redu je vnaprej obsojen na propad. Demon ostane tragično ambivalen-
ten v svoji nemoči brez trohice osvobajajočega humorja.

Če obudimo razmišljanje o zreli liriki, zbode v oči, da se glede na zgodnje obdobje 
v njej zmanjša subjektivni emocionalni izraz, namesto tega pa se prične Lermontov 
posvečati izgradnji literarnega lika, ki po eni strani (p)ostaja maska lirskega subjekta, 
po drugi pa se prične osamosvajati kot oseba (ali celo ‘stvar’) z lastnim značajem oz. 
značilnostmi. Ta premik okrepi ‘narativnost’ verza, ki prične na simbolen način (po-
gosto v formi balade) izražati duševno stanje pesnika-junaka, stvari-junaka ali samega 
pojava iz narave. Kot ostanek nekdanjega romantičnega maksimalizma zamenjuje-
jo lirski subjekt zdaj celo podobe narave, ki postajajo antropomorfizirane: tipični so 
Oblaki iz 1840, ki se odmikajo od jalovih človeških krajev in nikoli preganjani svo-
bodno plujejo po nebu. Podoben primer najdemo v Velikanu iz 1841 s podobo zlataste 
meglice, ki se kaže le kot spomin iz časov, ko je prespala v objemu skale - velikana. 
Danes ostajajo le njeni vlažni sledovi v gubah velikana, ki »premišljuje, zatopljen 
globoko in potiho joče sred puščave«.   

Tudi v zrelem obdobju lirike ima pomembno vlogo še vedno lik ujetnika v pesmih 
(тюремная лирика), ki se razvijajo v novelistično naravnane lirske pripovedi o tra-
gični usodi Jetnika, Soseda ali Ujetega viteza. Prav slednja – Ujeti vitez –, ki je bala-
dno naravnana pesem brez omembe vrednih epskih prvin, deluje med vsemi najbolj 
osebno in lirično ter ob koncu potrdi, da nesvobodnemu tj. ujetemu človeku ostane 
samo smrt. Ideja ne prikliče v predstavo le romantičnega razmerja med svobodo in 
ujetostjo, temveč obudi predstavo o lermontovovskem demonizmu. 

Prehod k objektivizaciji upovedovanja ne pomeni, da pri Lermontovu zrelega ob-
dobja ni prvoosebne ljubezenske motivike: npr. »Se mar spominjaš še, kako ...«  ali 
»Ne, nisi, kogar ljubim z vso strastjo ...« iz 1841. V začetku zrelega obdobja se ta 
najpogosteje kaže kot elegija v pesmih iz 1837 (Kot nebes se  tvoj pogled blešči, Ona 
poje – in zvoki ti topijo, Razšla sva se, a tvoj portret), ljubezenska motivika pa se zdaj 
prepleta tudi s pripovedjo o ‘dogodku iz preteklosti’ (Nož, Snidenje) in se podreja ide-
jam protesta bodisi žalovanja (Dogovor, Verjamem: Pod neko zvezdo, Sam samoten 
stopil sem na cesto). A tudi pri pregledu zrele ljubezenske lirike se zdi, da je vse bolj 
viden odmik od zgodnjejšega (avtobiografskega) intimizma in od posplošujoče ljube-
zenske elegije k objektivizaciji, k maskiranju lirskega subjekta (Prim. »Nikar ne joči, 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


508 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

moj otrok ...«): ni naključje, da lahko zamenja ‘lirski jaz’ tudi brezosebna forma kot v 
eni najbolj znanih Lermontovovih pesmih iz leta 1840 Ta dolgčas, ta žalost, lahko pa 
ga nadomesti kar podoba celotne generacije, kakor v pesmi iz 1838 Duma. 

Prav tako je značilno, da so meditativno-refleksivne pesmi poznih tridesetih let 
večji del motivirane socialno (torej ponovno v duhu državljanske lirike, s čimer se 
najbolj razlikuje od ljubomudrov), postajajo vse bolj konkretne in blizu realističnemu 
prikazu stvarnosti, med katerimi izstopa prav kritična obsodba celotne generacije, 
ki brezdelno in malodušno v svoji jalovosti smeši samo sebe. V Dumi je Lermontov 
ostro kritičen:

Brez hrupa in sledu in pri nikomer v čislih, 
pozabljen brž od vseh bo šel naš rod s sveta, 
stoletjem dal ne bo ne ene plodne misli  
ne dela genialnega duha.

Duma, Pesnik, Pesnikova smrt, Nikar si ne zaupaj, Pogosto s pisano to množico 
obdan tvorijo jedro socialno angažirane poezije v zrelem obdobju. V njih se po pravilu 
kaže prevrednotenje vloge Pesnika (kot nekdaj čaščenega božjega poslanca) v očitno 
novih oz. drugačnih družbenih pogojih.

Ena najbolj družbeno angažiranih pesmi (ki je vzbudila zanimanje imperatorske 
cenzure) je Pesnikova smrt, ki je nastala ob Puškinovi smrti 1837. Pesem je dovodel-
na: v prvem, elegičnem delu ne obtožuje le Dantesa za pesnikovo smrt, temveč naprti 
krivdo celotni ruski družbi ter se hkrati čudi, kako je lahko Poet sploh zašel med »ljudi 
zavidne, brezobzirne do prostega srca in vzvišenih strasti,« da je dal roko nesramnim 
obrekljivcem, »kako da je verjel laskačem in lažnivcem, / ko je že v mladih dneh do 
dna spoznal ljudi?« Drugi del je ostra satira oz. protest proti svojati, ki se gnete okrog 
trona, v resnici pa so to le rablji Svobode, Genija in Slave, »ki skrivate pod senco se 
zakóna – / za vas pravica, sodba – vse molči! .../«, pravi v oratorsko – patetično into-
nirani pesmi Lermontov (prim. Эйхенбаум 1924: 102, 107). 

Pesnik pri Lermontovu (podobno kot pri Puškinu) izgublja podobo izbranca, skozi 
pero katerega se na papir preliva božji glas. V pesmi iz 1838 z naslovom Pesnik je to 
nazorno videti. Struktura pesmi je dvodelna in začne se z opisom z zlatom okrašenega 
kinžala, ki je nekoč služil kot strašno in spoštovano orožje, zdaj pa kot »zlata igračka« 
nenevaren in brez slave »na steni se blešči«. V drugem delu pesmi primerja kinžal s 
pesnikom, ko nekoč njegov »glas mogočnih besedí / spodbujal borca je za bitev«, a 
danes le še blesk nekdanjih pesniških ponosnih spevov »nas mami in prevara«  ... 
Poziv k spremembi je  lahko le še retoričen: 

Boš, prerok, prepuščen zasmehu, znova vstal? 
Boš sploh kdaj z glasom maščevanja 
iz zlate nožnice izruval svoj kinžal, 
ves rjast od zaničevanja?

Dileme ni več: družba ima takega pesnika, kot si ga zasluži:

Mar naš mehkužni vek te ni tako, poet, 
oropal tvojega poslanstva, 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


509Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

ko menjal za zlato si moč, ki jo ves svet 
častil je kakor moč božanstva?

Nekoliko zapletenejši konflikt je viden v pesmi Nikar si ne zaupaj iz 1839. Sprva 
se zdi, da imamo ponovno opraviti s tradicionalno romantično opozicijo – na eni 
strani z bojevitim Pesnikom, na drugi z drhaljo, ki jo želi z uporno in vztrajno držo 
pesnik 'z nebeškimi glasovi' osvestiti ter spremeniti njen plehek okus. Vendar naj se 
namesto pričakovanih bojevitih tonov »mladi moj sanjar«, varuje raje navdiha, pravi 
Lermontov:

Nikar si ne zaupaj, fant zasanjani, 
navdiha boj se kakor čira! 
Navdih je blodnja, ki bolehni um teži, 
besnenje misli, ujetníc nemira. 
Ne išči v njem zastonj nebesnih oznanil: 
razgreta kri je to, moči prebitek! 
Poslovi se v skrbeh od vseh življenjskih sil, 
razlij zastrúpljeni napitek!

Če pa se zgodi, da v srečnem hipu zazveni v duši, dolgo že molčeči kot »neznan, 
deviško čist izvir privre na plan / kjer sladek, mil napev se spleta«, »če tja je strast 
viharna ujeta«, naj pesnik verze skrije zase in na »slavje med ljudi se ne podaja«, po-
ziva Lermontov. Če se mora po eni strani pesnik bati samega sebe in svojega navdiha, 
mora po drugi bežati pred ulično drhaljo: »ponižanja se boj. Sramuj se barantanj / z 
bolestjo zdaj, zdaj z gnevom hudim; / ne dajaj na ogled gnojá duševnih ran, / da raja 
prostodušna se mu čudi.«  Lermontov občuti, da »Ob tem pa je med njimi komaj kdo, 
ki ni / trpljenje trdo ga zadelo, / skazilo z gubami mu čela, ne da bi / zagréšil kako 
hudo delo!«  – a danes je čas očitno tak, da so pesnikove skrbi, ideje in lepota samega 
stvarjenja le vsakdanja briga:

Jokavo tarnanje, napev tvoj naučen, 
bi jih pošteno nasmejalo; 
za njih si le glumač, ki s šminko pordečen 
vihti papirnato bodalo ...    

Ko pogledamo na upodobitve pesnika kronološko, vidimo, da so podobe pri zre-
lem Lermontovu  tri: nekoč je obstajal genij, ki ga je drhal ugonobila (Pesnikova 
smrt), pesnik se je danes pridružil okusu množice (Pesnik), a mladi sanjač, v katerem 
poln navdiha tli romantični nemir, naj se umakne v notranjost lastne duše ali še raje 
zatre »neznan, deviško čist izvir« (Nikar si ne zaupaj).  

Da se je čas korenito spremenil, zveni tudi iz programske pesmi Urednik, bralec in 
pesnik iz 1840, ki je več kot podobna Puškinovemu programskemu besedilu Pogovor 
založnika s pesnikom. Dramaturško označeno prizorišče pesnikove sobe je prostor za 
polemiko o usodi pesnika in njegove poezije. Kompozicijsko je pesem razdeljena na 
dva dela: v prvem Bralec negoduje nad sodobno literaturo in romantično plehkostjo ter 
se mršči nad tiskarskimi napakami, ki so jih polne naslovnice časopisov, ter naravnost 
vpraša Urednika: »Kdaj v ruski pušči misel naša / odvrže lažni vnanji sij / ter najde 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


510 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

žlahtni glas strasti / in jasen jezik, to se vpraša!« Bralec ima jasno razdelano gledišče: 
če ugotavlja, da na eni strani kraljuje brezplodna pušča literatov, na drugi primanjkuje 
jasnega (tj. preprostega) jezika. Zanimivo, da se v drugem delu z Bralcem strinja Pe-
snik, ki ugotavlja, da so blagodejne besede, »kjer rima rimo dohiteva, ko da potoček 
žubori« le čudaške stvaritve, ki jih »doma prebira pesnik sam, / nato zažene v peč pe-
snitve / in ni mu žal in ni ga sram.« Retorično vprašanje »O čem naj pišem?« z začetka 
Pesnikovega monologa pomeni tako kritiko očitno preživelega romantičnega izraza, ne 
pa tudi konec ustvarjalnega zanosa, ki ima zdaj nalogo, da razgalja tudi grehe tuje, »naj 
kdo jih skriva, olepšuje, / vse jih sramoti izročim. / Usmiljenja v tem ne trpim.« Tako 
kot Pesnik pa kaže, da tudi Lermontov v tem razgaljevanju družbenih anomalij ostaja 
na pol poti, saj »tega bridkega pisanja / zaupal ne bi niti v sanjah / nikdar neizkušenim 
očem ... /« V dvomu, kaj narediti, se ne kaže le spopad preživetega romantizma in na-
povedujočega se realizma, temveč tudi reakcija na tedanjo (iz tridesetih let) diskusijo o 
tem, ali je mogoče in estetsko sprejemljivo v javnosti bičati družbene napake ... 

Podobno kot je bilo razbrati iz poem – in potrditev bi dobili tudi v dramatiki in 
novelistiki (kamor je šteti tudi roman Junak našega časa) – se tudi v liriki prepletata 
dva lirska subjekta: eden zagovarja vrednost humanističnih idealov in vrednost ustva-
jalnosti kot mistične sposobnosti v skrivnosti bivanja (ljubomudri), medtem ko drugi 
postaja vse bolj prepričan, da do svobode sploh ni mogoče priti in prav to spoznanje 
postane vir obupa, zanikanja in krutega poigravanja z ljudmi, o čemer neposredno 
govori tudi v liriki demonizem Lermontova. Ni čudno, da ob Dumi, Poetu, Ne zaupaj 
si nikar nastajajo pesmi’ polne pesimističnih tonov, nemoči, kjer postaja krutost – kot 
eden od pomembnih znakov Lermontovovega demonizma – izhod iz nastale praznine: 
npr. iz leta 1937 V prihodnost gledam poln bojazni ..., iz 1840 Ta dolgčas, ta žalost oz. 
Zahvala. Vrhunec razočaranja pomeni iz 1841 Prerok, kjer – podobno kot v Puškino-
vem Preroku pesnik zbeži v puščavo, da bi lahko sledil zapovedim Boga – Lermontov 
zdaj pravi: »Ko pa skoz hrumno mesto se / prebijam v naglici, upehan, / otrokom 
starci govoré / s hinavskim, vzvišenim nasmehom:«

Poglejte: to je zgled za vas! 
Dišala ni mu družba naša; 
bedak trdi, da božji glas 
njegovo ustenje  raznaša!

Zazrite se, otroci, vanj: 
kako je suh in bled, mrakoben, 
kako je klatežu podoben, 
kako od vseh zaničevan!

Če postaja s časom državljanska lirika pri Lermontovu bolj lirična (manj orator-
ska), potem z zreljenjem samega pesnika postaja intimna lirika vse bolj socialna, ugo-
tavlja L. Ginzburg (Гинзбург 1940: 89). Pesnik se osvobaja formalnih predznakov 
tedanje državljanske lirike, v prvi vrsti dekabristične leksike in sintakse, ki je pose-
bej v zgodnjem obdobju pomembno vplivala na mladega Lermontova. Lermontov 
se tedaj že povsem odreče arhaičnemu dekabrističnemu stilu, se odmakne od visoke 
‘državljanske’ ode in jo stilizira, pri tem pa se nasloni na tradicijo Puškinovega pe-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


511Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

sniškega kroga, ki mu je pomagal, da se je osvobodil romantične metaforičnosti ter 
mu je uspelo v pesmih (kot npr. Oporoka ali Domovina) razviti stilistične postopke 
Puškina – lapidarnost stila, nasičenost konkretnih podob brez metaforizacije, kjer je 
zaslediti stremljenje k prozaizaciji. Zanimivo pri tem je dodati, da je tako kot v prime-
ru demonizma tudi odnos do domovine ambivalenten: v Odhajam, Rusija presneta ... 
iz leta 1840 se veseli ponovnega izgnanstva na Kavkaz:

Оdhajam, Rusija presneta, 
kjer sužnju vlada gospodar, 
adijo, slug v modrem četa 
in narod, ki ga tlači car!

Morda za gorami Kavkaza 
od dvornih daleč bom oprod, 
od vseprisotnega očesa, 
ušes, ki slišijo povsod. 

Gnev in prezir iz gornje pesmi pa se pomembno (in ambivalentno predvidljivo) 
spremeni že v pesmi Ko trese svoje klase rumeneča njiva iz začetka zrelega obdobja 
1837: tu poudari, kako ima rad kmečko, narodno Rusijo, to svoje navdušenje pa nad-
gradi v pesmi iz 1841 Domovina:

Z ljubeznijo posebno ljubim domovino! 
Razum je čudne sam ne razloži.  
[…] 
A rad imam – zakaj, ne vem še sam –  
te njene stepe, hladno njih molčanje, 
gozdov brezmejnih šumno valovanje 
[...] 
Z užitkom, malo komu znanim, 
se v polne skednje zastrmim, 
iz koče slamnate z rezljanim  
podbojem se razveselim; 
zvečer na praznik skoraj ganjen 
rad gledam kmete pozno v noč, 
kako pijani s topotanjem 
vrté se v plesu vriskajoč.

***
V Pjatigorsku, tedanjem mondenem središču visoke ruske družbe na Kavkazu, je 

15. julija 1841 drugič potekal strelski obračun Lermontova (prvič ga je krogla v dvo-
boju s sinom francoskega veleposlanika 16. februarja 1840 le oplazila), tokrat z vase 
zagledanim narcisom Martinovim, s katerim sta si bila od vsega začetka poznanstva 
z Lermontovim v laseh. Lermontov se je pripravljal ustreliti v zrak, strel Martinova 
pa je pesnika z najmanjše dovoljene razdalje ubil na licu mesta. Tedaj se je nad Pja-
tigorskom razbesnelo neurje, da so se vsi sekundanti v strahu nemudoma poskrili, 
pesnikovo telo, ležeče na dežju, pa so razsvetljevali močni nevihtni bliski ... 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


512 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

Viri in literatura

Михаил Лермонтов, 2000: Полное собрание сочинений в десяти томах. Москва: 
Воскресенье. 

Борис Эйхенбаум, 1924: Лермонтов: Опыт историко-литературной оценки. 
Ленинград: Государственное издательство. Na spletu.

Лидия Гинзбург, 1940: Творческий путь Лермонтова. Ленинград: 
Художественная литература. Na spletu.

Miha Javornik, 2008: Zlati vek ruske kulture (Poti ruske umetniške besede – 1670–
1840). Ljubljana: Študentska založba.

Mile Klopčič, 1961: Spremna beseda in Opombe. Izbrano delo Mihaila Jurjeviča 
Lermontova. Ljubljana: DZS.

Михаил Ю. Лермонтов / Mihail J. Lermontov, 2014: Поверь, ничтожество есть 
благо в здешнем свете … / Verjemi, ničevost je v naši družbi blagor … Rado-
vljica: Didakta.

Юрий Лотман, 2000: Учебник по русской литературе для средней школы. 
Москва: Языки русской культуры.

Blaž Podlesnik, 2009: Kratki pregled ruske kulturne zgodovine. Ljubljana: FF.
Виктор Виноградов, 1941: Стиль прозы Лермонтова. Na spletu. 
Анна Журавлева, 2002: Лермонтов в русской литературе: Проблемы Поэтики. 

Москва: Прогресс-Традиция. 

Summary 

This article, on the 200-year anniversary of Mikhail Iu. Lermontov’s birth, offers a 
systematic overview of his poetic works, with attention to the Decembrist movement, 
the Lovers of Wisdom Circle, Zhukovskii, Pushkin, and, of course, Lord Byron—all 
of whom significantly shaped Lermontov’s artistic expression. Lermontov had to plot 
his own creative course over more than a decade. The first phase was primarily a time 
of emulating his great teachers, first of all Pushkin and Byron. Although in the 1830s 
Lermontov was still immersed in individualistic Romanticism, the bloody suppres-
sion of the 1825 Decembrist revolt marked a crisis in the unique Romantic genius’s 
understanding. On the one hand, the crisis caused fresh resistance in the spirit of By-
ronesque individualism; on the other, it was fraught with pessimism that overwhelms 
the Romantic subject and forms Lermontov’s typical ambivalence, while coalescing 
in his works as a whole around the central category of demonism.

The analysis shows that the pathetic is typical of the early phase of demonic wa-
vering between distress and calm. It gradually begins to blend with specific details of 
Lermontov’s own life when once unspoken images start to assume concrete shapes. 
It is important to note that after a brief creative crisis in the mid-1930s, there appear 
humorous texts (e.g., “Sashka” and “Tambovskaia kaznacheisha”) that provide a par-
allel to the “pathetic” demonism of the mature phase, most obviously to the “high” 
poetry of “The Demon.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


513Miha Javornik, Mihail Jurjevič Lermontov na meji

Just as significant for Lermontov’s mature phase is the retreat from subjective 
emotional expression to the protagonist’s objective speech, strengthening the verses’ 
narrative quality and testifying to the transition from a Romantic modeling of the 
world to a new imaging—Realism (c. “Zhurnalist, chitatel’  i pisatel’”).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_02.pdf | DOST. 09/01/26 16.40

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

