
UDK 821.161.1.09-1Lermontov, Ju. M.
Blaž Podlesnik
Filozofska fakulteta Univerze v Ljubljani

ZA GROŠ GREHA OB MILIJONSKEM JUBILEJU  
(POMEN MANJ POZNANIH GRAFIJ LERMONTOVA)

Članek se ob dvestoletnici rojstva Lermontova posveča manj kanoniziranemu delu pe-
snikove zapuščine. Obravnava t. i. junkersko obdobje, v katerem je Lermontov za svoje ko-
lege napisal več pornografskih besedil, ki jih je predvsem ruska literarna zgodovina pogosto 
marginalizirala kot umetniško nepomembna, osvetljuje pa jih v kontekstu celotne pesnikove 
zapuščine kot primer tipičnega avtorjevega odnosa do uveljavljenih pesniških jezikov dobe.

Ključne besede: Lermontov, Barkov, Puškin, poezija, pornografija, klasicizem, roman-
tizem, realizem 

This article, on the two hundredth anniversary of Lermontov's birth, is devoted to the 
less canonical works of his poetic legacy—from the so-called junker period, during which 
Lermontov wrote numerous pornographic texts for his companions. Russian literary history 
has frequently tended to marginalize them as artistically insignificant. I explain them in the 
context of the entire poetic oeuvre as an example of a typical authorial attitude towards the 
predominant poetic languages of the time.

Key words: Lermontov, Barkov, Pushkin, poetry, pornography, Classicism, Romantici-
sm, Realism

Ты знай, я не балую дур: 
Когда … [пишу?], то par amour! 

	 Lermontov, Peterhofski praznik

1 Za 200 let – 200 milijonov

Dvesto let od rojstva Lermontova je tretja v vrsti velikih literarnih dvestoletnic, 
ki jih Rusija praznuje dobesedno na ukaz. O praznovanju obletnic Puškina leta 1999, 
Gogolja leta 2009 in Lermontova 2014 so bili dve ali tri leta pred tem izdani ukazi 
predsednika Ruske federacije, v katerih se vladi nalaga, da ustanovi odbore, ki naj 
pripravijo okvirni načrt praznovanja, vsem državnim organom pa, da sodelujejo pri 
organizaciji dogodkov, ki zaznamujejo jubilej. Ukaz o praznovanju dvestoletnice roj-
stva Lermontova (št. 674/2011), ki ga je leta 2011 podpisal takratni predsednik Med-
vedjev, je skoraj identičen ukazu, ki ga je 2007 o praznovanju Gogoljevega jubileja 
izdal Putin (št. 491/2007), drobna razlika je le v kratki uvodni argumentaciji, saj naj 
bi bil Gogolj takšne pozornosti države deležen zaradi »pomena njegovega ustvarjanja 
za domačo in svetovno kulturo«, medtem ko naj bi se Lermontova spominjali zaradi 
njegovega »doprinosa k domači kulturi«.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


516 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

Prva očitna razlika med obema avtorjema je torej v obsegu njunega vpliva. Med-
tem ko je Gogolj predstavljen kot avtor, ki je pomemben v svetovnem merilu, je pri 
Lermontovu njegov vpliv omejen na rusko kulturo, obenem pa se argumentaciji razli-
kujeta tudi v vrednotenju objekta institucionalnega čaščenja. Pri Gogolju je v ospredju 
kategorija pomena (rus. значение), ki konkretno vsebinsko napolnitev dobi šele v 
procesu interpretacije: avtor je razglašen za pomembnega, a kaj dejansko pomeni za 
domačo in svetovno kulturo, v veliki meri ostaja odprto. V nasprotju s tem je jubilej 
Lermontova ukazano častiti za njegov doprinos (rus. вклад), torej za tisto, kar je v 
njegovem ustvarjanju nedvomno obogatilo rusko kulturo. Gogolj torej nekaj pome-
ni, medtem ko Lermontov nekaj prinaša, na očitno razliko med dvema jezikovnima 
konceptoma vrednotenja pa kažeta tudi ostala dva slovarska pomena uporabljenega 
leksema.1 Čeprav gre pri obeh opredelitvah za uveljavljene jezikovne klišeje, je izbira 
klišeja z drugačnim vrednostnim poudarkom ob ponovitvi večine ostalih formulacij 
v novem ukazu povedna. Govori o drugačnem kontekstu, v katerem kulturna politika 
nove, močnejše ruske države obravnava tradicijo, ki se iz sfere abstraktnih absolutnih 
kulturnih vrednosti začne premeščati v kontekst produkcije, potrošnje in akumulacije 
družbenega kapitala tudi na deklarativni ravni. Lermontova se je ukazano spominjati 
zaradi njegovega do(pri)nosa, enaka ekonomska logika pa velja tudi ob vrednosti 
spomin(janj)a, ki se meri predvsem v količini denarja, ki ga je vlada namenila za 
obeleževanje obletnice. Kot najpomembnejša novica o tem, kako vlada namerava iz-
polniti predsednikov ukaz, je namreč oktobra 2011 v ruskih medijih odmevala izjava 
takratnega namestnika ministra za kulturo Andreja Busigina, da bodo za spominske 
slovesnosti in projekte, posvečene dvestoletnici pesnika, namenili 200 milijonov ru-
bljev. Ob pozornejšem branju se je sicer razkrilo, da gre za načrtovano vsoto, ki naj 
bi jo ob proračunskih virih pomagali doseči tudi ostali partnerji, tako da pravzaprav 
ne vemo, koliko denarja je vlada dejansko namenila za projekt, a očitno je, da je 
pri oblikovanju tega nominalnega zneska svoje prispevala tudi pesniška logika, saj 
so napovedani okrogli milijoni ob okrogli obletnici svojevrstna simbolna realizacija 
maksime čas je denar.

Sprememba poudarkov v jeziku, s katerim vladajoča elita opisuje svoj odnos do 
kulturne tradicije, sicer ne govori o kakšni bistveni spremembi samega odnosa. Oblast 
kulturo vedno dojema na način likvidnega simbolnega kapitala, ki ga je mogoče upo-
rabiti za krepitev politične in ekonomske moči, vseeno pa priča o tem, da pri investira-
nju tega kapitala centri politične in ekonomske moči ne čutijo več potrebe, da bi svoje 
transakcije vedno legitimirali s pomočjo tradicionalnih ideoloških konceptov, temveč 
so pripravljeni vsaj do določene mere svoje početje opravičevati tudi z ideologijo 
dodane vrednosti. To ima lahko – sploh če poslujete s tako rizičnim kapitalom, kot je 
literatura – svoje prednosti, saj se izognete konkretizaciji vsebinskega pomena dolo-
čenega avtorja v ideološkem sistemu, ki ga politična in ekonomska oblast promovira, 
in ostanete zgolj pri deklarativnem priznanju donosnosti simbolnega kapitala, ki jo 
potrjuje pripravljenost, da vanjo investirate dejanski kapital.

Kar se tiče Lermontova, je to velika prednost, saj je so bile z opominjanjem nje-
govega doprinosa v tradicionalnem vrednostnem sistemu ruske kulture pogosto te-
žave. Kot ugotavlja Vladimir Markovič, sta se tako ruska kritika kot literarna veda 

1 Rus. вклад – 1. bančni depozit, 2. (investicijski) vložek in 3. doprinos.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


517Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

z ustvarjanjem Lermontova zadnje stoletje in pol ukvarjali predvsem v odnosu do 
norme, torej v odnosu do – sicer pogosto različne – idealne predstave o literaturi, in 
v teh presojanjih so bila njegova dela pogosto predstavljena kot odstop od norme. Na 
vrhuncu literarne slave v štiridesetih letih so tradicionalisti njegova dela razglašali 
za amoralna, očitali so jim estetsko neskladnost, nov rod kritike na čelu z Belinskim 
pa je dela Lermontova sicer hvalil, a ne zaradi literarnih kvalitet, temveč zato, ker 
naj bi mu v delih uspelo iskreno upodobiti refleksijo krizne zavesti posameznika, to 
zavedanje krize pa lahko vodi k bodočemu preporodu. V tej polemiki med »konzerva-
tivnim moralizmom« in »humanističnim progresizmom« (Маркович 2002: 9) so bila 
dela avtorja, ki so mu sicer vsi priznavali izjemno nadarjenost, predstavljena bodisi 
kot odklon od prave literature v smeri moralne degradacije in estetske eklektike ali 
kot zametek oziroma napoved bodočega pravega kritičnega realizma, ki bo kritično 
refleksijo subjekta prenesel na družbo kot celoto.

Ocena Lermontova kot avtorja, ki mu je spodletelo, postane v ruski kritiki 19. in 
20. stoletja nekakšna stalnica. Kritiki, ki njegovo ustvarjanje ocenjujejo pozitivno, 
opozarjajo na okoliščine, ki so avtorju preprečile, da bi v celoti razvil svoj umetniški 
potencial, tisti, ki ga ocenjujejo negativno, pa opozarjajo, da se njegov nesporen ume-
tniški talent ni udejanjal v smeri, ki bi dala najbolj optimalne rezultate. Povedna je de-
nimo dvojna slika Lermontova v delih revolucionarno usmerjene kritike 19. stoletja, 
ki jo natančneje predstavlja Markovič v svoji razpravi. Del kritikov izpostavlja pozi-
tivno vlogo, ki jo je Lermontov odigral v vzpostavljanju refleksije družbene stvarnosti 
na prehodu iz 30-ih v 40-a leta 19. stoletja (Belinski, Hercen in pozorneje Mihajlo-
vski), medtem ko Černiševski in Dobroljubov, ki dela avtorja presojata v družbenem 
kontekstu 50-ih in 60-ih let, njegove like kritizirata kot »egoiste, ki mislijo zgolj nase« 
in »jih ne zanimajo obča vprašanja« (13). Ko se revolucionarna kritika Lermontovu v 
veliki meri odreče, postane zanimiv za bolj tradicionalno usmerjene kritike, kakršen 
je bil denimo Apolon Grigorjev. Ti v njegovem ustvarjanju odkrivajo postopen »obrat 
k ljudskosti«, s katerim naj bi pesnik presegal byronizem (19), slednjega pa razumejo 
kot zametek bodočih idej t. i. počveništva, ki jih je v šestdesetih letih ob Grigorjevu 
promoviral tudi Dostojevski. Te ideje naj bi se zaradi avtorjeve prezgodnje smrti v 
njegovi delih šele nakazovale, a se je Lermontov v očeh kritike kljub temu prelevil iz 
nerealiziranega revolucionarja v nerealiziranega počvenika.

Podobna vloga je avtorja doletela tudi v povsem drugačnem ideološkem kontekstu 
na prelomu stoletja. Misleci, ki so ob koncu 19. stoletja izhod iz krize materializma 
iskali v idealizmu, so sicer o Lermontovu razmišljali onkraj strogih socialno-zgodo-
vinskih okvirov, a tudi v njihovem razumevanju je pri Lermontovu v ospredju neu-
speh. Filozof Vladimir Solovjov, ki je o Lermontovu pisal leta 1899, je v njem videl 
genija, ki mu svojega daru ni uspelo udejanjiti v skladu z idejo bogočloveka, zaradi 
česar je postal neposreden predhodnik »duhovnega občutja in te smeri čustev in misli, 
delno pa tudi dejanj, ki jo na kratko lahko označimo kot ničejanstvo […].« (Соловьев 
2002: 330), podobno pa pesnikov neuspeh, da bi presegel temeljno nasprotje med 
zemeljskim in nebesnim, izpostavlja tudi Dmitrij Merežkovski, čeprav se v polemiki s 
Solovjovom postavi v bran Lermontovu. Kjer Solovjov odkriva demonizem, napuh in 
praznost jaza, Merežkovski izpostavlja upor in bogoborstvo kot glavni pesnikovi kva-
liteti, namesto kot očeta ruskega ničjeanstva pa ga vidi kot utemeljitelja »bodočega 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


518 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

religioznega narodnjaštva« (Мережковский 2002: 386), a kljub drugačni vrednostni 
oceni je tudi tu v ospredju predvsem neuresničen pesnikov potencial.

V preteklem stoletju se je Lermontova lotila literarna zgodovina, in čeprav je Bo-
ris Ejhenbam že na začetku stoletja opozarjal, da je pri osmišljanju pesnikove vloge v 
razvoju ruske literature treba upoštevati predvsem literarnozgodovinski kontekst in da 
gre pri avtorjevem verznem in proznem ustvarjanju predvsem za razreševanje ključ-
nih literarnih problemov danega obdobja,2 je misel o nerealiziranem avtorju, ki mu je 
celovito udejanjenje ustvarjalnega potenciala preprečila prezgodnja tragična smrt v 
dvoboju leta 1841, pogosto prisotna tudi pri avtorjih, ki so razmišljali o njegovi vlogi 
v literarni zgodovini. Tudi pri najboljših literarnih zgodovinarjih sovjetskega obdobja 
so odmevale ideje revolucionarnih kritikov 19. stoletja, da gre za avtorja, v čigar pro-
znih delih lahko opazujemo postopen razvoj vse bolj objektivne literarne slike sveta. 
O tem naj bi nesporno pričal njegov roman Junak našega časa, podobne realistične 
težnje pa naj bi bile značilne tudi za njegovo pozno liriko,3 kar je Lermontovu v lite-
rarnozgodovinskem procesu podeljevalo vlogo avtorja, ki pripravlja bodoči razmah 
družbenokritičnega romana realizma.

Na drugi strani so istemu avtorju emigrantski pisci pogosto pripisovali povsem 
nasprotno vlogo: bil naj bi začetnik ruskega romantičnega personalizma, ki pa »še ni 
preživet, še ni presežen, dokler se ne bo pojavil genij, podoben Puškinu, ki bo dal ru-
skemu umetniškemu ustvarjanju prostor, a tudi duhovno moč, ekstazo, a tudi duhovno 
treznost.« (Зеньковский 2002: 882) Argumentacija literarnozgodovinske ocene Zen-
kovskega, ki je nastala v prvi polovici 20. stoletja in ki izhaja predvsem iz pravoslavne 
duhovne tradicije, je sicer v luči sočasnih dosežkov literarne vede nekoliko naivna, a 
je podobna težnja po umeščanju Lermontova v kontekst razvoja ruskega personalizma 
značilna tudi za literarnovedno precej bolj tehtne obravnave Ilje Sermana (Серман 
2002) in Jefima Etkinda (Эткинд 1999: 79–113), ki sta o Lermontovu proti koncu 
stoletja prav tako razmišljala v emigraciji.

Sicer je bilo t. i. stadialno razumevanje razvoja ruske literature večkrat tudi pred-
met kritike. Jefim Kurganov ga je konec prejšnjega stoletja izpostavil kot glavno 
slabost ruske literarnozgodovinske misli, saj naj bi ta v vseh literarnih pojavih pred 
drugo polovico 19. stoletja iskala zametke realizma kot bodočega vrhunca literarno-
zgodovinskega razvoja. Ne glede na poskuse, da bi ta pogled presegli,4 ostaja prisoten 
tudi v shemah, ki se ponujajo kot alternativa dominantni paradigmi razvoja literatu-

2 »Лермонтов умер рано, но этот факт не имеет никакого отношения к историческому делу, 
которое он делал, и ничего не меняет в разрешении историко-литературной проблемы, нас 
интересующей. Нужно было подвести итог классическому периоду русской поэзии и подготовить 
переход к созданию новой прозы. Этого требовала история — и это было сделано Лермонтовым.« 
(Эйхенбаум 1924: 156).

3 »В своей реалистической лирике Лермонтов устанавливает новое для него отношение между 
словами и вещами. Слово стремится теперь быть не больше, а меньше своего предмета, оно не 
договаривает; только теперь в этом недоговаривании нет уже иронического оттенка. Это принцип 
поэтического целомудрия, доверия к силе объективного называния вещей. Доверие, особенно 
знаменательное у Лермонтова, прошедшего сквозь увлечение излишествами метафорического и 
гиперболического стиля.« (Гинзбург 1940: 192).

4 Kurganov jih odkriva pri mnogih najpomembnejših literarnih zgodovinarjih in teoretikih od Tinjanova 
do Lotmana (gl. Курганов 53–91).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


519Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

re devetnajstega stoletja, Lermontov pa v njih nastopa kot vmesni člen, pri katerem 
sklepni razvojni stadij (torej objektivni kritični realizem ali odgovorni demokratični 
personalizem) še ni v celoti udejanjen. To v veliki meri pojasnjuje nedefiniran odnos, 
ki ga do Lermontova dvesto let po pesnikovem rojstvu vzpostavlja ideološki aparat 
države. Ker gre za avtorja, ki ni celovito udejanjil najboljšega, kar ima ruska kultura 
ponuditi svetu, je pomemben predvsem za domačo kulturo, ki jo je obogatil s precej 
ohlapno definiranim doprinosom.

2 Pesnik in dodana vrednost

Ko vprašanje o pomenu tega doprinosa zastavljajo literarni zgodovinarji, ki jih 
zanima kaj več od instrumentalizacije literarne zgodovine v službi ideologije, prak-
tično vsi brez izjeme opozarjajo na nenavaden odnos, ki ga Lermontov vzpostavlja 
do že uveljavljenih pesniških jezikov obdobja, ki so jih utemeljili pesniki–dekabri-
sti, Puškin, Baratinski, moskovska šola filozofske lirike (t. i. ljubomudri) ter vplivni 
zahodnoevropski pesniki (podrobneje gl. Журавлева 2002: 7–20). Dela teh avtorjev 
mu predstavljajo vir raznorodnega materiala, ki ga Lermontov nato poveže v novo 
izvirno avtorsko celoto, že izoblikovane pesniške formule pa pogosto postanejo ne-
ločljiv del njegovega pesniškega jezika.5 Za razliko od pomembnih predhodnikov, ki 
so vsak na svoj način vzpostavljali jezik določene vrste poezije, in številnih epigonov 
romantizma, ki so tem vzpostavljenim jezikom sledili, je Lermontov te jezike že v 
zgodnjem obdobju na različne načine ustvarjalno prepletal, da bi tako ubesedil lasten, 
v veliki meri konflikten odnosa do sveta. Medtem ko je pozni Puškin v zreli liriki 
iskal preprostost verznega izraza, se Lermontov v istem obdobju v svojih pesniških 
začetkih trudi, da bi vsako misel ali občutje izrazil s številnimi pogosto obrabljenimi 
pesniškimi podobami, enak poudarjeno metaforičen in zapleten jezik pa večina razi-
skovalcev odkriva tudi v njegovi zgodnji prozi – v romanu Vadim (1832–1834). Zdi 
se, kot da Lermontov za izjemnost svojega občutenja sveta išče čim bolj neobičajen, 
poudarjeno pesniški jezikovni izraz, pri tem pa kot nekakšen slovar že izoblikovanih 
podob uporablja gradivo svojih predhodnikov in sodobnikov. Kar ga pri tem ločuje od 
ostalih, je izrazita personalizacija ubesedenih idej in tem, saj ga za razliko od velikih 
predhodnikov, kot sta bila Žukovski in Puškin, ne zanima več vloga poezije pri vzpo-
stavljanju nacionalnega kulturnega kanona v odnosu do tradicije svetovne kulture,6 
od sočasnih pesnikov, ki vzpostavljajo jezik ruske romantične filozofske lirike, pa 
ga loči predvsem to, da se namesto t. i. poeziji misli (torej abstraktni filozofski liri-

5 Številne primere, kjer Lermontov uporablja podobe in primere Žukovskega, Rilejeva, Kozlova, 
Venevitinova, navaja že Ejhenbamu, ki v potrditev tega, da ne gre za preprosto plagiatorstvo, temveč za 
konstrukcijsko načelo pri oblikovanju pesmi, navaja tudi odlomke, v katerih Lermontov določene pesniške 
formule ali celo dele besedila v novonastala dela prenaša tudi iz svojih lastnih zgodnjih del (gl. Эйхенбаум 
1924: 44–75).

6 Žuravljova potrditev te nove vloge vidi v novem odnosu, ki se v ustvarjanju Lermontova vzpostavi 
do antike: »Лермонтов был, пожалуй, первым крупным русским поэтом, в чьем творчестве почти 
полностью исчезла античность, и не только как общеевропейский арсенал поэтической образности, 
но и как та культурная традиция, мера, на которую привычно ориентировалось европейское 
искусство в течение нескольких столетий.« (Журавлева 2002: 7)

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


520 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

ki) posveča predvsem temu, kako v pesmih posredovati »misel v njenem nastajanju, 
razvoju, z očitnim pečatom zavesti, ki je to misel porodila [...].« (Журавлева 2002: 
13) Pri Lermontovu lirska poezija postane lirika, kot pojem razumemo v 19. in 20. 
stoletju; postane torej izraz individualnega emocionalnega in miselnega odnosa do 
sveta, in to ne glede na to, da Lermontov svoj izraz sestavlja iz elementov pesniških 
jezikov sodobnikov.

V množici mladostnih pesmi Lermontova, ki jih avtor sam kasneje ni nikoli obja-
vil, najdemo bolj ali manj uspešne izvirne kombinacije žanrskih, motivnih in idejnih 
prvin sočasne romantične lirike,7 a ko pesnik najde besedno formulo, ki natančno 
ubesedi njegova občutja, ta postane neločljiv del njegovega pesniškega videnja sveta. 
Očitno se je pesnik te značilnosti svoje poetike vsaj do določene mere tudi zavedal, saj 
se kot ena najpogostejših formul v njegovem zgodnjem ustvarjanju pojavlja podoba 
nenehnega iskanja jezika, s katerim bi bilo mogoče izraziti to, česar ne zmore ubese-
diti »ne jezik angelov in ne demonov«.8

Zgodnjo pesnikovo liriko torej v veliki meri zaznamuje iskanje jezika, in čeprav 
večina starejših raziskovalcev poudarja ravno razliko med mladostno poudarjeno me-
taforično liriko do leta 1832 in bolj realistično liriko po letu 1836 (gl. op. št. 3), tudi 
ti ne morejo mimo dejstva, da imamo tudi v pesnikovem zrelem ustvarjanju opraviti 
z mnoštvom različnih pesniških jezikov, s katerimi se pesnik loteva različnih vidikov 
odnosa subjekt – dejanskost. Namesto osredotočenosti na dejanskost, ki naj bi bila 
značilna za realizem, je tudi v pesmih, kot sta Vam pišem danes te vrstice ... (1840) 
in Domovina (1841), za kateri naj bi bilo po Ginzburgovi najbolj značilno realistično 
»ujemanje besede s svojim predmetom«, več kot očitno, da je na prvi pogled veristič-
na predmetnost upodobljene stvarnosti (kavkaške bitke in ruske pokrajine) povsem 
podrejena vzpostavitvi specifičnega odnosa lirskega junaka do stvarnosti.9 Razisko-
valka sicer pravilno ugotavlja, da si beseda v teh primerih prizadeva biti manj od 
svojega predmeta (»стремится теперь быть не больше, а меньше своего предмета, 
оно не договаривает«), a zgolj zato, ker je dejanski predmet umetniške upodobitve 
pravzaprav odnos subjekta do predmeta.

Ob tem novem, pogojno rečeno realističnem pesniškem jeziku je tudi v zrelem ob-
dobju pri filozofskih temah pogost hiperboličen jezik z bogatim podobjem, tipičnim 
za romantizem. Komičen konflikt različnih jezikov odlikuje pesnikove ironične pe-
snitve, kot so na primer Pravljica za otroke, Saška in Tambovska blagajničarka (podr. 
gl. Javornik 2014: 27–28), medtem ko lahko veliko bolj subtilen dialog veristične 
predmetnosti in tradicionalnega romantičnega podobja opazujemo v največjih pesni-
kovih mojstrovinah zrelega obdobja, kakršna je denimo Sam samoten stopil sem na 

7 Tudi najbolj znano delo zgodnjega obdobja, pesem Jadro (1832), je kombinacija številnih tipičnih 
podob romantične poezije, znameniti prvi verz pesmi (»Белеет парус одинокой«) pa si je po navedbah v 
Enciklopediji Lermontova avtor ›izposodil‹ iz neobjavljene pesnitve Andrej, knez Perejaslavski Marlinskega 
(Маранцман – Гиршман 1881: 366).

8 Isti verz na temo iskanja jezika (»Ни ангельский, ни демонский язык«) najdemo v treh mladostnih 
delih pesnika, v pesnitvi Giulio (1830), v pesmi 11. junija 1831 ter v pesnitvi Izmael-Bej (1832, gl. 
Эйхенбаум 1924: 65–66).

9 V prvem omenjenem delu neposreden opis vojnega spopada vzpostavlja distanco subjekta do 
naslovnice in sveta, ki mu ta pripada, v Domovini pa je podoba ruskega podeželja le element v vzpostavljanju 
pesnikovega ambivalentnega odnosa do domovine.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


521Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

cesto … (1841). Tako se torej tudi v poznem verznem ustvarjanju, ki je sicer nesporno 
bolj dovršeno od mladostniškega, kot dominanta pojavlja svojevrstno večjezičje, pri 
katerem pa navadno ne gre za objektno upodobitev raznolike jezikovne stvarnosti, 
ki naj bi bila po Bahtinu predvsem značilnost proze, v prvi vrsti romana, temveč 
za soočenje različnih potencialnih literarnih jezikov, ki očitno sodoločajo dojemanje 
sveta avtorskega subjekta. V potrditev te naše misli naj opozorimo le na polemiko 
ob pesmi Urednik, bralec in pesnik (1840), ki so jo dolgo časa obravnavali kot av-
torjevo objektno upodobitev treh možnih jezikovnih in idejnih videnj stanja sočasne 
književnosti, med katerimi naj bi bila ena izraz avtorjevega osebnega pogleda, drugi 
dve pa predmet avtorjeve kritike. Različni interpreti so z utemeljenimi argumenti kot 
avtorskega predstavljali tako pogled bralca kot pogled pesnika (v izvirniku gre za pi-
satelja), dokler ni Jurij Lotman opozoril na dvojnost avtorske perspektive (kriticizem 
in utopizem), ki jo v pesmi celovito izrazita oba glasova (gl. Лотман 1988).

Podoben premik v razumevanju vloge različnih jezikov je mogoče opazovati ob 
analizah avtorjevega najpomembnejšega proznega dela Junak našega časa. Medtem 
ko ga je Bahtin v tridesetih letih preteklega stoletja, ko je razvijal svojo teorijo proze, 
razumel predvsem kot avtorsko objektivacijo jezika samoopisa romantičnega junaka 
(»boj z notranje prepričljivo tujo besedo, ki je nekdaj obvladovala avtorja« – Бахтин 
2012: 103), so kasnejši preučevalci opozarjali, da so odnosi med besedo avtorja in 
junaka v romanu bolj kompleksni. Nekateri so poudarjali polifonično naravo dela, 
čeprav naj bi bila ta po Bahtinu sicer značilna šele za romane Dostojevska (gl. Удодов 
1989: 42–46), drugi pa izpostavljali bližino avtorske in junakove jezikovne perspek-
tive, saj naj bi slednja s kompleksnim prepletom zunanje in notranje besede celovito 
upodabljala avtorjevo predstavo o človeku (gl. Эткинд 1899: 110–11).

Ni torej čudno, da Lermontova omenjajo kot začetnika oziroma predhodnika neka-
terih osrednjih, čeprav pogosto nasprotujočih si tendenc v kasnejši ruski književnosti, 
medtem ko so z njegovo umestitvijo v jasno stadialno shemo razvoja ruske književ-
nosti prve polovice 19. stoletja težave. Jeziki, ki jih Lermontov v svojem ustvarjanju 
uporablja, so namreč stvar preteklosti, ključni umetniški cilj – poiskati jezik, s katerim 
bo mogoče neposredno izraziti različne razsežnosti posameznikovega položaja v so-
dobnem svetu – pa je cilj sočasne književnosti in njenega prihodnjega razvoja.

3 Demon nečistosti in pornografska muza

Prav v tej luči je mogoče vsaj delno na novo osvetliti tudi del pesnikovega ustvar-
janja, ki je bil do sedaj pogosto prezrt kot povsem nepomemben, če pa se je poja-
vljal kot dejavnik v pesnikovem ustvarjalnem razvoju, pa je bil interpretiran zgolj 
kot vmesna faza v razvoju pesnikove ›realistične‹ poetike komične pesnitve. Gre za 
ustvarjanje v obdobju 1833–1835, v obdobju, ko Lermontov praktično preneha pi-
sati poezijo in v katerem so edina verzna dela zabavljaške pesmi in pesnitve, ki so 
opisovale življenje v Šoli gardnih praporščakov in konjeniških junkerjev ter začetke 
častniške službe v huzarskem polku. T. i. junkerska dela, ki niso bila namenjena tisku, 
temveč jih je pesnik pisal za interno rokopisno šolsko glasilo Šolska zarja (1834) v 
zabavo sebi in sotrpinom, predstavljajo poseben tip literarne produkcije, ki je imel v 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


522 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

ruski književnosti v tridesetih letih 19. stoletja že skoraj stoletno tradicijo. Praktično 
vsa se posvečajo spolnosti, temo pa ubesedujejo tudi v jeziku, ki ga (sploh) v ruskem 
kulturnem kontekstu papir težko prenese in ob katerem bojda spodobne dame še dan-
današnji zardevajo.

Vladimir Solovjov, ki je med prvimi v tisku komentiral ta del pesnikovega ustvar-
janja, je v njem videl neposreden izraz pesnikove obsedenosti z »demonom nečisto-
sti«, njegovo »pornografsko muzo« pa je označil za »žabo, ki se je pogreznila in trdno 
obtičala v blatu« (Соловьев 2002: 344). Lermontova je namreč primerjal s Puškinom, 
čigar pornografska muza naj bi se kot lastovica lahkotno poigravala na gladini blatne 
luže, ne da bi dokončno pristala v njej, medtem ko naj bi se muza Puškinovega nasle-
dnika docela podredila demonu nečistosti. Solovjov se sicer v delih obeh pesnikov, 
ki bi jih bilo mogoče označiti za pornografska, očitno osredotoča predvsem na teme. 
Zanima ga torej predvsem tisto, na kar cilja prvi del izvorno grškega poimenovanja 
(grš. pornē – prostitutka), vendar podobi muza-lastovica in muza-žaba vsaj delno po-
skušata označiti tudi različno pisavo (grš. graphō – pišem), s katero sta se oba pesnika 
lotila vulgarnih tem.

3.1 Očetje in sinovi

Solovjov ima seveda prav – teksti, ki sta jih Puškin in Lermontov posvetila spol-
nosti, so v načinu in rabi pesniških jezikov različni, drugačna pa je očitno tudi njihova 
funkcija, čeprav se ta pri obeh vzpostavlja v odnosu do uveljavljenih pesniških jezi-
kov romantizma in staroste ruskega pornografskega pesništva Ivana Barkova (1732–
1768). Slednji predstavlja svojevrstno uganko, saj je kot avtor predvsem rokopisne 
zapuščine iz dejanskega začetnika ruske pornografske poezije prerasel v legendo 
neuradne, rokopisne književnosti. Kasneje so mu namreč pripisali večino opolzkih 
pesniških stvaritev, ki so se v 19. stoletju širile v rokopisnih zbornikih, čeprav je šlo 
za dela, ki očitno niso mogla nastati v drugi polovici 18. stoletja.10 Zaradi tega ga 
nekateri razglašajo celo za očeta sodobnega ruskega literarnega jezika, ki pa naj bi 
zaradi nesprejemljivosti obravnavanih tem ostal zamolčan, slavo velikega reformator-
ja ruskega literarnega jezika pa naj bi neupravičeno požel Puškin.11 Ta mitska figura 
ruske podtalne poezije ima malo skupnega z dejanskim pesnikom in prevajalcem 18. 

10 K. Taranovski je denimo z analizo razvpite pesnitve (Лука Мудищев), ki jo nekateri še danes 
razglašajo za stvaritev Barkova, prepričljivo pokazal, da gre za delo, ki ima po ritmični strukturi veliko več 
stičnih točk s Puškinovimi pesnitvami iz tridesetih let kot s teksti, ki izpričano pripadajo Barkovu, ter da je 
delo verjetno nastalo po vzoru Puškinovih pesnitev v 19. stoletju (gl. Тарановский 1992).

11 Začetki resne literarnozgodovinske obravnave zapuščine Barkova segajo že v začetek devetdesetih 
let preteklega stoletja (npr. v Зорин 1992a, 1992b, Сапов 1992), ko je izšla tudi prva zbirka, v kateri so bila 
objavljena dejanska avtorjeva dela, in ne množica poznejših anonimnih del (Барков 1992). Liberalizacija 
knjižnega trga je pomenila predvsem izkoriščanje imena legendarnega pesnika, ki je zagotavljal tržni 
uspeh različnim nekritičnim zbirkam opolzkih verzov. Tudi v preteklem desetletju so Barkova izdajali zelo 
različno, od poskusov znanstvenih izdaj (npr. Барков 2004a) do izdaj, ki ob delih Barkova objavljajo tudi t. 
i. barkoviano, poezijo pa poskušajo sodobnemu razumevanju pornografije približati tako, da jo opremljajo 
z ilustracijami (npr. v Барков 2004b). O tem, kako privlačna blagovna znamka je postal Barkov, priča še 
dejstvo, da so tudi zadnje knjižne izdaje znamenite pesnitve o ›živahnem‹ Luki leta 2012 izšle pod tem 
imenom. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


523Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

stoletja Ivanom Barkovim, ki je svojo ›pornografsko‹ pisavo oblikoval v odnosu do 
uveljavljenih pravil pesnjenja v ruskem klasicizmu. V besedilih, ki jih bralec najde v 
kritičnih izdajah, gre za svojevrstno različico klasicistične poezije, v katerih na mestih 
tradicionalnih junakov klasicističnih žanrov nastopajo telesni deli, povezani s spolno-
stjo, junaštva in velika dejanja pa se namesto v sferi državne politike dogajajo na polju 
bitke med spoloma.12

Že kratek pregled kritične izdaje pokaže, da Barkov praktično v vseh žanrih kla-
sicističnega pesništva opeva isto področje človekovega delovanja, se pa jezik teh del 
v veliki meri podreja klasicističnim normam, saj se v odah, pesnitvah, poslanicah, 
elegijah in basnih slogovni register prilagaja zahtevam žanra. Edina stilistična stalni-
ca so vulgarizmi, ki so enaki ne glede na to, ali gre za odo ali basen, in ki v odnosu 
do različnih tradicionalnih jezikov klasicistične poezije vzpostavljajo jasno občuteno 
slogovno disonanco.13 Očitno je, da se je Barkov pri svojih adaptacijah žanrskega 
sistema klasicizma zgledoval tudi pri Francozih. Eno od ohranjenih del je namreč tudi 
razširjen prevod mladostniške razvratne Ode Priapu Alexisa Pirona (1689–1773), če-
prav prenosa praktično celotnega žanrskega sistema klasicizma v sfero pornografije ni 
mogoče pojasniti s tradicionalnimi pojavnostmi dinamizacije žanrskega sistema, ka-
kršni sta v 17. in 18. stoletju parodija in travestija (gl. Juvan 2000: 42). Parodična raba 
uveljavljenih literarnih jezikov za ubesedovanje nove, literarnemu kanonu povsem 
neprimerne vsebine, je sicer nedvomno prisotna, obenem pa vulgarizmi, ki v slogovno 
okolje tradicionalne žanrske vsebinske sheme (slavljenje junaka v odi, njegova juna-
štva v pesnitvi, fabulativni konflikt z moralnim naukom v basni) vnašajo novo, grobo 
jezikovno preobleko, do neke mere sledijo načelom travestije. Obe načeli očitno nista 
rabljeni v tradicionalni znotrajliterarni vlogi, saj njun namen ni rušenje oziroma di-
namizacija žanrskega sistema klasicizma, temveč celovita uporaba slednjega za opis 
spolnosti (ter delno nasilja in pijančevanja) kot nekakšne sfere antikulture.14 Ob tem 
poulični jezik prodira v literaturo v zelo omejenem obsegu (prenaša se praktično le 
bogat nabor ›ljudskih‹ sinonimov za označevanje vseh mogočih obscenosti) in v njej 
sobiva z jeziki prave poezije, zato je očitno, da glavni namen tega prepleta ni ne pa-
rodično rušenje klasicističnega kanona, niti neposreden, veristični opis opolzkosti v 
vulgarnem jeziku gostilniškega vsakdana.15 Barkov je očitno zgolj iskal jezik, s kate-
rim bi bilo mogoče ›opevati‹ človekove dejavnosti, ki jih je klasicistična poezija spre-
gledala in ki so mu bile – če sodimo po ohranjenih drobcih njegove biografije – tudi 

12 V ilustracijo navedemo le naslova ode Zmagonosni junakinji pizdi in pesnitve Spopad za primat med 
kurcem in pizdo. 

13 Na primer v tradicionalnem nagovoru Apolonu v prvih štirih verzih ode Pizdi, kjer božanskega 
pokrovitelja poziva, naj »potrese z jajci« ter v takt s »tičem glasno udari po liri« (»Тряхни мудами, 
Аполлон, / Ударь елдою громко в лиру, / Подай торжественный мне тон / В восторге возгласити 
миру.« – Барков 1992: 45).

14 Po Tinjanovu bi torej lahko dejali, da gre za rabo »parodičnih oblik v neparodični funkciji« (Тынянов 
1977: 290).

15 Andrej Zorin v spremni študiji k izdaji Barkova opozarja, da imata obe vlogi, ki so ju tradicionalno 
pripisovali Barkovu – vloga parodičnega rušitelja klasicističnega literarnega kanona in vloga utemeljitelja 
demokratične »stihijsko realistične« poezije – z njegovo dejansko zapuščino pravzaprav malo opraviti 
(Зорин 1992b: 12–13).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


524 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

osebno precej blizu.16 Za vzor je vzel antično erotično poezijo in podobne dosežke 
francoskih piscev, klasicistično jezikovno doktrino treh slogov, ki je določala obseg 
rabe cerkvenoslovanskih in vzhodnoslovanskih jezikovnih prvin v ruski poeziji, pa je 
na svojstven način dopolnil z vulgarnim besedjem za opisovanje spolnosti. S tem je 
ustvaril poezijo, ki je na piedestal, ki so ga v klasicistični poeziji zasedali junaki po-
sameznih žanrov, ustoličila intimne telesne dejavnosti ter najintimnejše telesne dele.

Dela, ki so bila očitno namenjena zabavi v veseljaških krogih takratnega peter-
burškega izobraženstva, so kmalu sprožila trend podtalne, ›moške‹ poezije, podobne 
tekste pa so v zadnjih desetletjih 18. stoletja ustvarjali tudi drugi avtorji. Celoten opus, 
ki se je širil v rokopisnih zbornikih, je bil na začetku 19. stoletja znan večini izobra-
žene publike.17 Prav zato je lahko v kulturi ruskega romantizma v desetih in dvajsetih 
letih 19. stoletja podoben tip tekstov dobil drugačno vlogo: iz sfere ločene veseljaške 
parakulture se je ›pornografija‹ vse bolj pomikala na obrobje sistema visoke literature, 
kjer je sooblikovala alternativno predstavo o romantičnem pesniku, ki je ob preroku 
in glasniku višjih resnic lahko tudi pretkan veseljak in lahkoživec (gl. Лотман 1992: 
212–16), zato so imele v tem času različne vrste transgresij tudi pomembno vlogo v 
živahnih literarnih polemikah obdobja.

Viktor Živov v analizi bogokletnih elementov v poeziji tega obdobja ugotavlja, da 
gre za dialog s svetostjo, ki običajno ni politično ali religiozno motiviran, temveč je v 
ospredju karnevaleskno rušenje prepovedi in omejitev, ki zadevajo samo kulturno pro-
dukcijo, v prvi vrsti literarno, zato se parodične medbesedilne reference na nabožne 
tekste pojavljajo predvsem v poslanicah in epigramih, pogoste pa so tudi v pismih, v 
katerih pesniki med seboj razpravljajo o literarnih temah (Живов 2002: 671–76). Ne-
kaj podobnega velja v tem obdobju tudi za parodično poseganje v kulturno ›podtalje‹ 
spolnosti, saj se tudi pornografski elementi lahko pojavljajo kot sredstvo metaliterar-
ne refleksije. V morda najbolj znanem Puškinovem tovrstnem delu, v pesnitvi Gabri-
eliada (Гавриилиада, 1821), gre hkrati za klasično parodijo junaške pesnitve (visoka 
forma junaške pesnitve – nizka vsebina lahkotnih ljubezenskih prigod), obenem pa 
imamo na ravni vsebine opraviti z bogokletno predelavo biblijske zgodbe Marijinega 
oznanjenja (mlada Judinja se istega dne preda »skušnjavcu, angelu in Bogu«). Živov 
povezuje pesnitev s francoskimi vzori, ki naj bi ob prenosu v ruski kontekst izgubili 
družbeno polemičnost (boj s klerikalizmom) ter prešli v »literarno (in to specifično 
literarno) pozo svobodomiselnosti« (643). Obenem se v pesnitvi tema veščega zape-
ljivca povezuje tudi s temo pesnika: Nebeški oče poskuša mladenkino srce osvojiti 
z »ljubezenskimi psalmi« v »vzhodnem, barvitem slogu«,18 padli angel pa jo v greh 

16 Ohranjene podatke sicer zelo zanimive biografije Barkova je v spremni besedi prve znanstveno 
ambicioznejše izdaje njegovih del strnil Nikita Sapov (Сапов 1992).

17 Praktično vsi avtorji, ki pišejo o tej temi, navajajo Puškinovo misel, da je poznavanje tovrstne poezije 
del splošne razgledanosti. Leta 1836 je mladega Pavla Vjazemskega podučil: »Вы не знаете стихов 
однофамильца Баркова, вы не знаете знаменитого четверостишия... (обращенного к Савоське) 
и собираетесь вступить в университет? Это курьезно. Барков — это одно из знаменитейших лиц 
в русской литературе; стихотворения его в ближайшем будущем получат огромное значение.« 
(Вяземский 1998: 180).

18 »Он сочинял любовные псалмы / И громко пел: 'Люблю, люблю Марию, / В унынии 
бессмертие влачу … / Где крылия? к Марии полечу / И на груди красавицы почию!..' / И прочее... 
всё, что придумать мог, – / Творец любил восточный, пестрый слог.« (Пушкин 1977–1979: IV, 109).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


525Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

zapelje s »pravo zgodbo« o tem, kako je pred Bogom rešil Evo (sam namreč ni dvorni 
zgodovinar ter mu za razliko od Mojzesa ni mar za uradni naziv preroka). Gabrijel, 
glavni junak pesnitve, po zmagi nad skušnjavcem s svetimi besedami naznani brez-
madežno spočetje ter ob tem z nekoliko manj svetimi udi dekletu vzame nedolžnost. 
Zapeljevanje je torej besedna umetnost, v kateri se kot pomembno vprašanje pojavlja 
odnos med visokimi besedami različnih ustvarjalcev ter čutnimi vzgibi, ki vodijo nji-
hova dejanja.

Še bolj je problem ustvarjalca v ospredju v dveh Puškinovih zgodnejših licejskih 
delih, v satirični pesnitvi Senca Fonvizina in baladi Senca Barkova (obe deli sta nasta-
li v obdobju med 1814 in 1816).19 Teksta mladega Puškina odražata dvojno predstavo 
o romantičnem pesniku: Fonvizin se v pesnitvi iz carstva mrtvih vrne kot strog sodnik 
nezavidljivega stanja na sodobnem ruskem Parnasu, medtem ko je vrnitev Barkova 
mnogo bolj zemeljska – iz onostranstva se vrne v »bordel na Meščanski«, kjer bivše-
ga popa, ki ima po napornem večeru težave s potenco, navdahne za nove podvige, ki 
so hkrati posteljni in literarni.20 Satira v Senci Fonvizina je izrazito vezana na visoke 
žanrske vzorce klasicizma, ti pa so v očitnem neskladju s stanjem ruske poezije, kot 
ga šaljivo riše Puškin.21 V Senci Barkova je stilistična referenca poezije preteklega 
stoletja vulgarna neposrednost, s katero Barkov opeva telesnost. V obeh primerih gre 
za poigravanje z že znanimi jeziki poezije, med katerimi sicer vsi niso jeziki tiskane 
poezije, cilj tega poigravanja pa je raziskovanje alternativnih predstav o ustvarjalcu, 
ki sobivajo s kanonično predstavo o romantičnem pesniku preroku.

Junkerska dela Lermontova so se torej pojavila v okvirih že vzpostavljenega siste-
ma marginalnih literarnih pojavov, ki so služili predvsem interni zabavi ožjih, prete-
žno moških socialnih ali profesionalnih krogov. A veseljaška skupinica ›akademikov‹, 
ki jo je navdihoval Barkov, in mladi nadebudni ustvarjalci Puškinovega kroga, ki so 
si s tovrstnimi vragolijami krajšali čas v znamenitem Carskoselskem liceju, so se v 
marsičem razlikovali od gojencev vojaške šole, v kateri se je v prvi polovici tridese-
tih let znašel Lermontov. Grobo, pogosto vulgarno okolje, z jasno vzpostavljenim, 
četudi v marsičem samosvojim vrednostnim sistemom, ni imelo nikakršnega stika z 
visoko kulturo dobe, v odnosu do katere sta se osmišljali ›porno‹ pisavi Barkova in 
Puškina, zato so ta del pesnikovega ustvarjanja navadno osmišljali v luči poznejšega 
razvoja pornografske poezije. Slednja naj bi prav v tridesetih letih 19. stoletja vse 
bolj prehajala v »območje nizkega kvantaštva ter prijateljskih prostaštev v moških 
izobraževalnih ustanovah zaprtega tipa« (Зорин 1992b: 9) in prav Lermontov naj bi 

19 Medtem ko se je prva ohranila med Puškinovimi rokopisi, so nekateri še vedno mnenja, da Puškinovo 
avtorstvo precej bolj robate balade o Barkovu ni nesporno dokazano (gl. Ларионова 2002). 

20 Duh velikega pornografa, ki se prikaže junaku, slednjega pozove, naj sledi njegovemu pesniškemu 
vzoru. Namesto vzorcev velikih klasikov naj povsod slavi Barkova in ustvarja njemu v čast, on pa bo 
poskrbel zanj. V nadaljevanju balade, ko se junak pop Jebakov znajde v težavah v ženskem samostanu, ga 
v kritičnem trenutku v zahvalo za njegove zveste slavospeve duh pesnika znova reši, tako da mu pričara 
erekcijo, ob kateri mati prednica, ki ima ubogega junaka za spolnega sužnja, od strahu izpusti dušo. 

21 Nenadarjeni Hvostov piše, nadarjeni Batjuškov pa spi z napol golim dekletom ali kot v arhaičnem 
pesniškem jeziku 18. stoletja ugotavlja Merkur, ki spremlja mrtvega pesnika: »Он стоит их,— сказал 
Меркурий,— / Эрата, грации, амуры / Венчали миртами его / И Феб цевницею златою / Почтил 
любимца своего; / Но, лени связанный уздою, / Он только пьет, смеется, спит / И с Лилой нежится 
младою, Забыв совсем, что он пиит« (Пушкни 1977–1979: I, 146).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


526 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

bil s svojimi junkerskimi deli eden začetnikov tega novega tipa pornografske poezije, 
ki ni v ničemer umetniško izvirna in je namenjena zgolj zabavi (torej po Solovjovu 
rezultat navdiha muze-žabe).22

Če v širšem kontekstu razvoja opolzke poezije torej temu segmentu Lermonto-
vega ustvarjanja ne gre pripisovati kakega izjemnega pomena, je ob razmisleku o 
pomenu teh del za ustvarjalno evolucijo samega Lermontova njihova vloga nekoliko 
drugačna. Že Ejhenbaum je opozoril na vlogo, ki jo imajo ta dela pri formiranju slo-
ga poznih ironičnih pesnitev, kot sta Saška in Tambovska blagajničarka (Эйхенбаум 
1924: 120–21), podobno razvojno vlogo tem delom pripisujejo tudi sodobnejši raz-
iskovalci (gl. Javornik 2014: 25–26). Hkrati pa so ta dela – če jih obravnavamo tudi 
v kontekstu specifičnega sistema ruske opolzke poezije – pomembna za osvetlitev 
osnovne tipološke specifike pesnikove zapuščine.

Povsem enako kot v zgodnjem in kasnejšem zrelem ustvarjanju se pesnikova 
›umetniška‹ metoda tudi v prehodnem, junkerskem obdobju opira na že znane in uve-
ljavljene jezike; v tem primeru gre pač za jezike ›pornografske‹ lirike, cilj variacij že 
znanih ›moških‹ pesniških jezikov obdobja pa očitno ni raziskovanje mejnih območij 
literarnega, temveč osmišljanje lastnega položaja v okolju, ki je bilo po vrednotah in 
zahtevah tako zelo daleč od mladostnih romantičnih idealov. V razmeroma skromnem 
številu ohranjenih junkerskih del se Lermontov – podobno kot pred njim Barkov in 
Puškin – opre na klišejske predstave o visokih žanrih: napiše odo (Oda stranišču), 
poslanico (Tiesenhausnu) ter tri pesnitve: Špital, Peterhofski praznik in Ulanka.23 A 
navezovanje na tradicionalni kontekst visoke poezije v konfliktu s profano temo je v 
vseh omenjenih delih izrazito biografsko. Če Barkov išče jezik, v katerem bi abstrak-
tno slavil vse telesno, in če Puškin raziskuje alternativne predstave o pesniku in pesni-
štvu, se Lermontov s podobnimi pesniškimi postopki loti ubesedovanja neposredne 
biografske izkušnje, v kateri visoki ideali trčijo ob profano stvarnost.

22 Pri tem je tudi za to pornografsko poezijo značilno, da je del njene draži v poimenovanju tistega, 
kar v spodobnih krogih ostaja neimenovano, del pa v samem onečaščenju ›svetega prostora‹ ruske poezije. 
Zato se tudi v drugi polovici 19. stoletja, ko se kot največji mojstri tovrstnega ustvarjanja uveljavijo M. 
N. Loginov, A. V. Družinin, P. V. Šumaher ter bralcem nekoliko bolj znana Ivan Turgenjev in Nikolaj 
Nekrasov, ta poezija poigrava z vzorci visoke poezije, ki jo v tem času predstavljajo predvsem kanonična 
dela Puškina in Lermontova. Smisel tovrstnega literarnega zabavljaštva pa je v tem času daleč od aktualnih 
vprašanj, ki jih razrešuje realistična književnost; v prvi vrsti gre za zabavo, čeprav je pri nekaterih avtorjih 
to lahko tudi način razreševanja »manjvrednostnih kompleksov na področju spolnosti [… ali …] izhod za 
temni eros […], izgnan iz […] legalnega ustvarjanja« (Rančin 1993: 8).

23 Kot je pri delih, ki so dolgo živela le v rokopisih, običajno, je celoten seznam junkerskih del precej 
nedorečen. Prva tri navedena dela so se v tisku prvič pojavila v zborniku pornografske literature z začetka 
19. stoletja, ki je leta 1879 izšel v Ženevi (Eros Russe. Русский эрот не для дам). Od izdaje, ki jo je v 
tridesetih letih uredil Ejhenbaum, so omenjena dela navadno vključena v akademske izdaje zbranih del 
Lermontova, a le kot priloge in v cenzuriranih različicah, v katerih so vsi vulgarizmi izpuščeni ali označeni 
le z začetnimi črkami besed. Prav Ejhenbaumova izdaja (Лермонтов 1935–1937) med junkerska dela 
vključuje tudi poslanico A. A. F[adejevu]u, ki pa je po slogu veliko bolj groba kot ostala junkerska dela in 
se bolj kot z jeziki visokega pesništva spogleduje z jezikom šolske straniščne poezije. Očitno tudi njeno 
avtorstvo ni povsem nesporno, saj se v poznejših izdajah pesnikovih del ne pojavlja kot del junkerske 
zapuščine pesnika. O nelagodju, ki ga še vedno zbujajo tovrstna dela, priča tudi dejstvo, da niso redke tudi 
›polne‹ izdaje pesnikovih del, ki junkerske tekste povsem spregledajo (npr. Лермонтов 1989).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


527Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

3.2 Dve svetišči [stranišči] in dva naslovnika ...

Oda stranišču opeva konkreten prostor, šolsko stranišče, ki je predstavljeno v 
dnevni in nočni podobi. V dnevni različici imamo opraviti z bahtinovsko karnevale-
skno podobo svetišča, v katerem gojenci opravljajo vsakodnevni obred, hkrati pa gre 
za zatočišče, v katerem so gojenci varni pred očmi šolske administracije in nasiljem 
starejših vrstnikov. V tipičnem združevanju visokega in nizkega in v spreobračanju 
visokega in nizkega (obraza in zadnjice) se Lermontov opira na pesniške vzorce kla-
sicizma, osnovni okvir parodije pa opredeljuje že sam naslov (oda kot elitni žanr 
klasicizma slavi prostor, o katerem spodobni ljudje ne govorijo naglas):

О ты, вонючий храм неведомой богини!  
К тебе мой глас... к тебе взываю из пустыни,  
Где шумная толпа теснится столько дней  
И где так мало я нашел еще людей!  
Прими мой фимиам летучий и свободный,  
Незрелый, слабый цвет поэзии народной! (Лермонтов 2000–2002: II 211)

A »smrdljivo svetišče neznane boginje«, v katerega se po zajtrku s svojimi pipami 
pred vsemi tegobami šolskega življenja zatečejo mladi junkerji, se – ko se šola pogre-
zne v temo – spremeni v drugačno zatočišče, v prostor, v katerega se v tem grobem 
okolju lahko zateče porajajoča se ljubezen. V tem delu ode se nabuhla klasicistična 
retorika umakne tipično romantičnemu jeziku, ki se – ker pač skrivnosti človeške duše 
ni mogoče dokončno ujeti v besedo – zateka k fragmentarni upodobitvi in namigom:

Но вот над школою ложится мрак ночной,  
Клерон уж совершил дозор обычный свой,  
[...]  
Вдруг шорох! слабый звук! и легкие две тени  
Скользят по каморе к твоей знакомой сени...  
Уж сблизились они... еще лишь миг единый  
— Но занавес пора задернуть над картиной,  
Пора, чтоб похвалу неумолимый рок  
Не обратил тебе в язвительный упрек. (II 212)

Stranišče junkerske šole se tako kaže kot dvojno svetišče, kot hram človekovega 
jutranjega fiziološkega obreda, ki je – kot svetišča v številnih kulturah – tudi prostor, 
v katerem so verniki varni pred nasiljem, obenem pa je to tudi svetišče nežne mlado-
stniške ljubezni. Prehod med obema deloma v štirih verzih jasno nakaže to dvojnost:

Когда ж Ласковского приходит грозный класс,  
От поисков его ты вновь скрываешь нас, 
И ... скромная красавца молодого 
Является тебе отважно без покрова! (II 211–12)

Kolektivni subjekt karnevalesknega kulta stranišča (torej krog pesnikovih kole-
gov) je tu varen pred zunanjim svetom, hkrati pa je to tudi prostor, v katerem lahko 
mladenič (individualni subjekt) varno razkrije svoj ›pravi obraz‹ (v jeziku parodije: 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


528 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

razgaljeno zadnjico), ki ga je sicer prisiljen skrivati tudi pred tovariši. Na tej točki v 
odi izgine parodično druženje elementov ode z vulgarizmi, nadomesti ga fragmen-
tarni romantični jezik namigov, v katerem pesnik oriše romantično nočno srečanje 
dveh ljubimcev, dokler v ključni točki, ko bi moral konkretizirati literarno podobo, 
ne obmolkne s pojasnilom, da bi se tu pohvala (torej oda) lahko sprevrgla v svoje 
nasprotje – v očitek.

V kontekstu parodične ode, ki izraža kolektivno karnevalsko smešenje šolskega 
okolja, je torej neprimerno osmišljati istospolno zvezo med dvema gojencema. Za kaj 
takšnega so primernejši individualni lirski jeziki romantizma, zato Lermontov drugo 
junkersko delo s to temo napiše v dialogu dveh uveljavljenih žanrov romantizma – 
prijateljske in ljubezenske poslanice. V romantični liriki sta obe vrsti tega tradicio-
nalnega žanra osmišljali medosebne odnose lirskega subjekta, prva odnos do sorodne 
duše, pogosto sobrata-pesnika, druga – pogosto tudi kritično – do pesnikove izbran-
ke. Oba tipa poslanice najdemo tudi v pesnikovem zgodnjem ustvarjanju pred letom 
1932,24 v pesmi Tiesenhausnu pa Lermontov njune ključne prvine združi v ambivalen-
tno celoto in naslovnika – mladega šolskega zapeljivca – hkrati postavi v obe vlogi:

Не води так томно оком,  
Круглой … [жопкой] не верти,  
Сладострастьем и пороком  
Своенравно не шути.  
Не ходи к чужой постеле  
И к своей не подпускай,  
Ни шутя, ни в самом деле  
Нежных рук не пожимай.  
Знай, прелестный наш чухонец,  
Юность долго не блестит!  
Знай: когда рука Господня  
Разразится над тобой,  
Все, которых ты сегодня  
Зришь у ног своих с мольбой,  
Сладкой влагой поцелуя  
Не уймут тоску твою … 
[Хоть тогда за кончик хуя 
Ты бы отдал жизнь свою.] (II 213)

V šaljivem jeziku prijateljske poslanice, ki v ozkem intimnem krogu dopušča naj-
različnejše drznosti, je naslovnikov ›greh‹ orisan humorno. Lermontov načrtno druži 
romantične klišeje z vulgarizmi,25 a kar se v prvem delu pesmi kaže kot prijateljsko 
zabavljanje nad slabostmi enega med enakimi, se v drugem delu pesmi s tipično temo 
ljubezenske poslanice premesti v povsem drugačen kontekst. Očitek, za katerega se je 

24  Tu omenimo le bolj znani mladostni ljubezenski poslanici, kot sta Ne misli, da sem vreden tvojega 
sočutja … (1830) in Ne bom pred tabo se ponižal! (1832). Tipične poteze prijateljske poslanice v duhu 
anakreontske poezije najdemo v njegovi pesmi Pir (1829).

25 V strukturi pesmi to opozicijo jasno izpostavljajo sintaktični paralelizmi in rime: водить оком – 
вертеть жоп[к]ой, пожимать руки – подпускать к постели, влага поцелуя – кочик хуя.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


529Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

zdelo, da je uperjen proti istospolni ljubezni kot taki, se razkrije kot očitek spregleda-
nega oboževalca prevzetnemu oboževancu (s tipičnim romantičnim motivom minlji-
ve mladostne lepote). Povedno je, da do zadnjih dveh verzov, ki ju ›spodobne‹ izdaje 
praviloma kar izpustijo oziroma nadomestijo s tripičji, v drugem delu poslanice ni 
niti sledu frivolnosti. V teh verzih je v tipičnem jeziku romantične ljubezenske lirike 
vzpostavljena ljubezenska relacija med lirskim subjektom in naslovnikom, za nomi-
nalno kolektivnim subjektom (наш чухонец) se razkriva osebna prizadetost lirskega 
subjekta (»Знай, прелестный наш чухонец ... [...] Не уймут тоску твою … «), 
dokler se v zadnjih dveh verzih iluzija ne razblini in poslanica se z grobo vulgarnostjo 
vrne v sfero prijateljske zabave.

Za naš premislek ni pomembno, kakšen je bil pesnikov dejanski odnos do isto-
spolne ljubezni, a iz obeh obravnavanih del s to tematiko je več kot očitno, da ga je 
vprašanje istospolne ljubezni zaposlovalo bolj od običajnega šolskega norčevanja iz 
teme. Ob tem je ob vprašanju telesnega, ki bi ga bilo povsem mogoče ustrezno ube-
sediti v obstoječih pornografskih verznih jezikih dobe, pomemben del vprašanja tudi 
intimna čustvena razsežnost tovrstne ljubezni, ki jo je Lermontov, ki je v to okolje 
prišel poln mladostnih romantičnih idealov, poskušal osmisliti z znanimi jeziki ro-
mantične poezije.

3.3 … ter avtor in junak našega klasa …

Bolj celovito je sistem vrednot grobega vojaškega okolja predstavljen v treh jun-
kerskih pesnitvah. Vsa tri dela tega žanra – Špital, Peterhofski praznik in Ulanka 
– osvetljujejo idealnega junaka mladostne moške družbe, neustrašnega pretepača, dr-
znega in potentnega ljubimca ter velikega ljubitelja alkohola, a na komičen način, saj 
se glavnim junakom v pesnitvah ta ›ideal‹ izmika. V Špitalu mora knez Barjatinski, ki 
poskuša za stavo dokazati svoje osvajalske sposobnosti pri mladi služabnici, priznati 
premoč izkušenejšega tekmeca Lafája, da pa je ponižanje še večje, ga ta na koncu reši 
tudi pred kočijažem, ki z gorjačo brani čast dam. Knez Barjatinski, čigar nočni pohod 
se konča v popolnem razočaranju, je sicer najnesrečnejši med drznimi osvajalci, a tudi 
mladi častnik, ki se na paradi v Peterhofskem prazniku v grmovju razvedri z mlado 
obiskovalko slavja Malašo, doživi razočaranje, ko se po napornem lovu za mladenko 
in uspešnem ›naskoku‹ v grmičevju uspeh izrodi v pirovo zmago in se gospodična 
izkaže za poklicno prodajalko ljubezni, ki od mladeniča zahteva plačilo.26 Podobno 
se iluzija velike ljubezenske zmage razblini skupini veseljaških ulancev v Ulanki. 
Mladeniči, ki so na šolskem vojnem pohodu, se v kašči hiše, v kateri so se nastanili 
za tisto noč, kar skupinsko lotijo dame, ki jim jo je priskrbel izkušenejši kolega. Med 
pijanskim veseljačenjem se družno posvetijo »drzni lepotici« v škrlatnem, naslednje 
jutro pa v neprivlačni, bledi, upadli, podpluti in mlahavi ženski, ki jo zagledajo ob 
odhodu, nihče niti ne prepozna ljubezenske boginje prejšnje noči.

Ob mladem junaku, ki si bolj ali manj uspešno prizadeva, da bi odigral vlogo ide-
26 Mladec se na to odzove z odločnimi besedami in klofuto: »Ты знай, я не балую дур: / Когда … 

[ебу? ], то par amour! / Итак, тебе не заплачу я; / Но если ты простая [блядь] / То знай: за честь 
должна считать / Знакомство юнкерского … [хуя]! / — И приосанясь, рыцарь наш, / Насупив брови, 
покосился, / Под мышку молча взял палаш, / Дал ей пощечину — и скрылся.« (III 341)

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


530 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

alnega junkerja, je v dveh delih poleg predmeta poželenja (torej ›junakinjah‹ Marisi, 
Malaši in Tatjani) v ospredju tudi utelešenje tega ideala – starejši, očitno izkušenejši 
častnik Lafá. V Špitalu mu pripade vloga antagonista: on je tisti, ki izzove glavnega 
junaka, da se ponoči poda na podstreho. Ko se stvari zapletejo in se knez pomotoma 
namesto služabnice v temi loti ostarele gospodarice, ta zažene vik in krik; na pomoč 
ji priteče kočijaž, ki kneza prepodi v shrambo, tam pa se v temi že predajata užit-
kom Lafá in Marisa. V zagatni situaciji, ko sta se s soborcem znašla obkoljena na 
sovražnem ozemlju, pobudo prevzame Lafá in jima izbori neoviran umik v spodnje 
prostore. »Strašni Lafá« kot utelešenje junkerskega ideala ima pomembno vlogo tudi 
v Ulanki, saj je prav on »kvartirant«, ki mladcem poišče prenočišče in organizira sku-
pinsko ljubezensko zabavo. On je tudi edini, ki zjutraj v obžalovanja vredni kreaturi 
prepozna junakinjo prejšnjega večera, in tako edini, ki glede vsega, kar se je dogajalo 
prejšnjo noč, nima nikakršnih iluzij.

Komičnost junakov junkerskih pesnitev torej izvira iz razkoraka med idealno 
predstavo in realnostjo. Lermontov svoje konkretne sotrpine slika v situacijah, ki jih 
ni mogoče ustrezno opisati ne z jezikom junaške pesnitve ne z jezikom romantične 
ljubezenske poezije, in ko se opisana dejanskost pomakne predaleč od literarnega 
ideala, se bralcu razkrije groba vsakdanja stvarnost, ki jo veliki meri predstavljajo 
vulgarizmi. Kot primer navedimo šesto kitico Špitala, v kateri Lafa rešuje nesrečnega 
kneza:

Ужасней молнии небесной, 	  
Быстрее смертоносных стрел,	  	  
Лафа оставил угол тесной	  	  
И на злодея полетел;	  	  
Дал в зубы, сшиб его — ногою	  	  
Ему на горло наступил;	  	  
— «Где ты, Барятинский, за мною,	  	  
Кто против нас?» он возопил.	  	  
И князь, сидевший за лоханкой,	  	  
Выходит робкою стопой,	  	  
И с торжествующей осанкой	  	  
Лафа ведет его домой.	  	  
Как шар по лестнице скатился	  	  
Наш … [голожопый] купидон,	  	  
Ворчал, ругался и бесился	  	  
И морщась спину щупал он. (III 335–36)

Pompozen jezik junaške epike prehaja v jezik ulice in namesto »nebeških gro-
mov« in »smrtonosnih strel«, ki »letijo nad sovraga«, je pred nami »goloriti kupid«, 
ki se preklinjaje kotali po stopnicah.

V Ulanki lahko opazujemo obraten primer, ko iz grobega opisa grozeče horde pi-
janih junkerjev, ki se trumoma odpravljajo v kaščo na zabavo, pesnik preide v precej 
nežnejši opis Tatjane:

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


531Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

[...] 
Они накинутся толпою, 
[Манду до жопы раздерут] 
И ядовитой … [малафьею] 
Млады… [e ляжки] обольют!.. 
Увы, в пунцовом сарафане, 
Надев передник белый свой, 
В амбар пустой уж ты заране 
Пришла под сенью мглы ночной... 
Неверной, трепетной рукой 
Ты стелешь гибельное ложе!  
Простите, счастливые дни... 
Вот голоса, стук, гам — они... 
Земля дрожит... идут... о, боже!.. 
Но скоро страх ее исчез... 
Заколыхались жарки груди... 
Закрой глаза, творец небес! 
Зажмите уши, добры люди!.. (III 344–45)

Preteča potentnost razgretih mladcev je podana z nizom v zbranih delih cenzuriranih 
vulgarizmov, ki prevladujejo do točke, ko bralec prvič spozna junakinjo. V tej točki se 
jezik povsem spremeni in pred nami je dekle v škrlatni obleki in belem predpasniku, 
ki s tresočimi rokami v mešanici strahu in vznemirjenja pričakuje nočne goste. Ob nji-
hovem prihodu ne prevlada vznemirjenje, »zazibljejo se plamteče prsi« in začnejo se 
dogajati stvari, ki jih spodobni ljudje ne vidijo in ne slišijo. Ker se očitno ne dogaja nič, 
kar ne bi bilo nekaj verzov prej napovedano v skrajno vulgarnem jeziku, je jasno, da je 
ubeseditvena perspektiva v tem delu, ki se zateka k romantičnemu jeziku fragmentarne 
nedorečenosti in namigov, drugačna. Na prvi pogled gre za perspektivo junakinje, saj 
osrednji del prehaja v njen notranji monolog, a ko se v nadaljevanju besedila razkrije, 
da so junkerji noč v resnici preživeli z ostarelo in neprivlačno žensko, se perspektiva 
junakinje izkaže za iluzijo – za idealno podobo še nedolžne, a voljne in čutne mladenke, 
ki so si jo v svojih z alkoholom podžganih predstavah naslikali razvneti mladeniči. 

Podobnih primerov bi lahko navedli precej, za vse pa je značilno, da je za razliko 
od Puškinovega poigravanja z visokimi (Fonvizin) in nizkimi (Barkov) literarnimi 
vzori tu raba različnih znanih pesniških jezikov podrejena osmišljanju biografske iz-
kušnje. Lermontova ne zanimajo abstraktna literarna vprašanja, temveč poskuša z 
znanimi literarnimi jeziki na različne načine osvetliti položaj mladeniča v situaciji, 
ko različne šolske legende o ›posvetnih‹ častniških junaštvih ter mladostne idilične 
predstave o ljubezni trčijo ob kruto in pogosto vulgarno stvarnost.

Vsi junaki obravnavanih pesnitev so pesnikovi šolski sotrpini, vendar se Lermon-
tov tudi v primerih, ko junakov ne identificira z imeni, potrudi, da med seboj in junaki 
vzpostavi distanco.27 Šolska publika, ki so ji bila dela prvotno namenjena, je slednje 

27 Lermontov je pripadal huzarskemu oddelku garde, junak Peterhofskega praznika je jasno označen 
kot kirasir, medtem ko v Ulanki nastopa skupina ulancev. Tudi v delih, kjer junaki niso poimenovani, so 
slednje uspeli identificirati literarni zgodovinarji (gl. Лермонтов 2000–2002: III 385–88).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


532 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

zlahka prepoznala na podlagi opisanih dejanj (nekateri od njih so Lermontovu nespo-
dobno slavo, ki so jim jo dela prinesla, zelo zamerili), obenem pa analiza razkrije, da 
je Lermontov v teh komičnih zarisih doživetij vojaškega okolja soočal potencialno 
konfliktne jezike njihovega osmišljanja. Od tod bogastvo različnih perspektiv, ki so v 
literarnem smislu bližje tradiciji Jevgenija Onjegina kot tradiciji Puškinovih ›porno-
grafskih‹ del, čeprav gre za dela, ki so nastala iz povsem drugačnih vzgibov (zabava, 
ugled, ki so mu ga ta prinašala v krogu vrstnikov).

Lermontov tudi kot ›pornograf‹ očitno raziskuje potenciale različnih pesniških je-
zikov, in četudi se v treh pesnitvah na prvi pogled zdi, da gre za dela, v katerih zgolj 
smeši nespretnosti svojih šolskih kolegov, gre na ravni literarnega osmišljanja pesni-
kove lastne biografske izkušnje za problem, ki je nedvomno predvsem avtorski. For-
malno je avtorska perspektiva udejanjena v vrsti literarnih klišejev (npr. v uvodnem in 
sklepnem nagovoru bralcu v Špitalu ter v sklepnem nagovoru v Ulanki), ki ustrezajo 
osnovnemu žanrskemu okviru parodične pesnitve, a pripovedovalec se ves implicitno 
umešča tudi v opisovano dogajanje (npr. v opisu slavja v Peterhofskem prazniku, v 
uvodnem opisu pohoda v Ulanki ali sklepnega veseljačenja v Špitalu). Na ta način 
je vedno nekje na meji med upovedovano zunajliterarno stvarnostjo, ki je nesporno 
groba in profana, in samim aktom upovedovanja, ki raziskuje, kako posamezni znani 
pesniški jeziki te vulgarnosti lahko osvetlijo v najrazličnejših smiselnih kontekstih.28

4 Zakaj torej pornografija?

Nalašč. Ob pesnikovi dvestoletnici bomo ob izdatni podpori ideološkega aparata 
priča še eni v vrsti kanonizacij velikanov ruske književnosti v času, ko se pod pre-
tvezo zaščite nedolžnih mladih duš v ruskih medijih znova uvaja cenzura. Država si 
znova prizadeva, da bi pred neprimernimi jeziki ščitila svoje (zaenkrat sicer res le 
mladoletne) državljane, a pot, ki raje kot osmišljanje odnosa med jezikom in upodo-
bljenim predmetom izbere prepoved, je v ruski kulturi dodobra uhojena, znano pa je 
tudi, kam vodi. V takšni situaciji se je ob avtorju, ki je pri izbiri jezikov, s katerimi je 
osmišljal svoj odnos do sveta, do konca ostajal skrajno nedogmatičen, bolje zadržati 
na margini, sploh če to področje zanimivo osvetljuje pesnikovo splošno ustvarjalno 
težnjo po ›posvajanju‹ že izoblikovanih pesniških jezikov.

To ›posvajanje‹ je pesnikov glavni ›doprinos‹ v kulturi obdobja. Ko Lidija Ginz-
burg izpostavlja Lermontova kot avtorja, ki je v svojem ustvarjanju »najceloviteje 
udejanjil absolutno enotnost osebnosti« (Гинзбург 1997: 170), kot bistveno prvino 
njegove zgodnje lirike poudarja, da je z že znanimi romantičnimi pesniškimi sredstvi 
prvi vzpostavil celovito avtorsko literarno samopodobo (v avtoričini terminologiji – 

28 V pesnitvi Mongo, ki je sicer nastala nekoliko kasneje, a jo večina raziskovalcev razvojno povezuje 
z junkerskimi pesnitvami (gl. Javornik 2014: 26), je Lermontov sebi namenil še aktivnejšo dvojno vlogo: 
hkrati nastopa kot eden od obeh likov pesnitve – kot Majoška, pasivnejši sopotnik bolj avanturističnega 
naslovnega junaka – ter kot avtorska instanca, ki orkestrira ubeseditev in kot njen del tudi podobo pripove-
dovalca (npr. v sklepnem nagovoru bralca: »Так повесть кончена моя, / И я прощаюсь со стихами, / А 
вы не можете ль, друзья, / Нравоученье сделать сами?.. « (IV 379)

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


533Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

lirskega junaka).29 V specifičnem razvoju ruske novoveške kulture, ki se je na preho-
du iz 17. v 18. stoletje v marsičem vzpostavila kot simulaker z zelo arbitrarnimi vezmi 
med sfero kulturne reprezentacije ter konkretno zgodovinsko dejanskostjo,30 je bil 
ravno Lermontov tisti ustvarjalec, ki je prvi v središče postavil subjekt kot konkretno 
biografsko osebnost. Če je avtorski subjekt še do Puškina in njegovih sodobnikov 
izhajal predvsem iz izbranega modela znakovne reprezentacije,31 je Lermontov v pre-
pletu romantičnih jezikov poskušal posredovati dejanske biografske relacije, ki jih je 
vzpostavljal do sveta, in ko se se spreminjale te relacije, so se spreminjale tudi kombi-
nacije različnih jezikov. Če v zgodnjem obdobju za konstrukcijo samopodobe, polne 
romantičnega idealizma, zadoščajo jeziki romantizma, je v prehodnem junkerskem 
odboju za to samoosmišljanje ključen konflikt med različnimi visokimi in nizkimi 
pesniškimi jeziki, v katerem se zrcali razkorak med klišejskimi reprezentacijami (ro-
mantična ljubezen, ›častniška‹ različica herojstva) in stvarnostjo.

V precej bolj subtilni različici je podobno večjezičje prisotno v avtorjevem zre-
lem ustvarjanju po letu 1835, a če se ponavadi izpostavlja ravno evolucijo, ki naj 
bi Lermontova iz okvirov romantizma pripeljala v realistično literarno osmišljanje 
stvarnosti, je Lermontov za rusko kulturo bolj pomemben kot tisti, ki je v nekem 
smislu obtičal na mestu. Ni naš namen, da se natančneje lotimo kompleksnega pro-
blema jezikovne narave realizma, ki ga v svoji monografiji izčrpno predstavlja Ivan 
Verč (2010: 97–122), a pri prehodu iz tekstovne referenčnosti romantike v neteks-
tovno referenčnost realizma (ki se sicer na koncu izkaže za iluzijo) je vsaj na eni 
točki pomembno vlogo odigralo tudi vprašanje referenčnosti biografskega avtorskega 
subjekta. Slednjega so najpomembnejši avtorji predvsem v prozi razreševali na način, 
da so ga objektivizirali v različnih oblikah literarnih pripovednih instanc (Puškinov 
Belkin, Gogoljev čebelar Panjko).32 Ta pot razvoja je v ruskem realizmu pripelja-
la do raziskovanja literarnih možnosti realističnega upodabljanja literarnega lika kot 
subjekta, ki stvarnost prelamlja v besedi,33 avtor kot konkretna biografska referenca 
pa se je iz literature vse bolj umikal. Lermontov je v tem pogledu poseben. Zanj sta 
bila razvoj in vključevanje novih realističnih literarnih jezikov do konca pogojena z 
iskanjem jezika, v katerem bi lahko skladno in celovito izrazil prav svoj individualen 
odnos do spreminjajočega se sveta. Njegova glavna tema je on sam, pa najsi gre za 
poskus refleksije lastne pozicije v svetu v Junaku našega časa ali za iskanje ključnih 

29 »Ранний Лермонтов широко пользуется ходовой в 30-х годах романтической фразеологией, 
но он не попадает к ней в плен, как Веневитинов к формулам элегического словаря. В раннем 
творчестве Лермонтова функция поэтических штампов иная. Он ими овладевает, трансформирует 
их, заставляя работать на своего лирического героя.« (144)

30 V mislih imamo pojav »zgodnje postmodernizacije ruske kulture« (Эпштейн 2000: 9), ki ga v kulturi 
petrovske Rusije od 18. stoletja dalje odkriva Mihail Epštejn.

31 Eden od razlogov, zakaj je ravno Puškin za rusko kulturo ›naše vse‹, je tudi njegov vsestranska in 
raznolika avtorska samopodoba, ki se spreminjala hkrati z evolucijo pesniških jezikov. 

32 V isti skupini Verč obravnava tudi Pečorina iz Junaka našega časa, čeprav opozori, da je tu 
znotrajbesedilnih prepovednih perspektiv več (103), kar za našo temo ni nepomembno.

33 Sem lahko štejemo večino velikih literarnih odkritij realizma – skaz kot sredstvo stanovske ali 
geografske karakterizacije likov (npr. pri Leskovu), notranji monolog kot sredstvo za upodabljanje 
kompleksnih duševnih procesov (npr. pri Tolstoju) ali junaka-ideologa, ki ga Bahtin odkriva pri 
Dostojevskem.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


534 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

filozofskih odgovorov v liriki in pesnitvah, a Lermontov kot avtor, ki je po mnenju 
mnogih ostal ›neudejanjen‹, je prav v tej svoji nesklenjenosti najbolj dragocen. Prav 
zato ob jubileju del pozornosti zasluži tudi njegova ›pornografija‹. Ne zaradi njene 
umetniške vrednosti ali ker bi bila v tradiciji ruske pornografske poezije v literarnem 
smislu izjemna, temveč zato, ker je bila za vzpostavljanje pesnikovega razumevanja 
literarnega samoosmišljanja očitno vsaj tako pomembna kot zgodnja lirika in ker se v 
tem primeru ob pornē razodeva tudi globlji smisel grafije.

Viri in literatura

Marko Juvan, 2000: Intertekstualnost. Ljubljana: DZS.
Miha Javornik, 2014: Mihail Jurjevič Lermontov na meji. Mihail J. Lermontov. Pe-

smi in pesnitve. Radovljica: Didakta. 19–35.
Ivan Verč, 2010: Razumevanje jezikov književnosti. Ljubljana: Založba ZRC SAZU.
 
И. С. Барков, 2004a. Полное собрание стихотворений. Москва: Академический 

проект. Серия: Новая библиотека поэта. Большая серия.
И. С. Барков, 2004b. Иллюстрированное собрание трудов в одном томе . 

Москва: Альта Принт. 
И. С. Барков, 1992. Девичья игрушка или Сочинения господина Баркова. Москва: 

Ладомир.
M. M. Бахтин, 2012. Собрание сочинений. Т. 3: Теория романа (1930—1961 гг.). 

Москва: Языки славянских культур.
П. П. Вяземский, 1998. Александр Сергеевич Пушкин, 1826—1837. Пушкин 

в воспоминаниях современников. 3-е. изд., доп. Санкт Петербур: 
Академический проект. Т. 2. 173–188.

Л. Я. Гинзбург, 1997: О лирике. Москва: Интрада.
Л. Я. Гинзбург, 1940: Творческий путь Лермонтова. Ленинград: Государственное 

издательство «Художественная литература».
В. В. Зеньковский. 2002: М. Ю. Лермонтов. М. Ю. Лермонтов: Pro et contra. 

Ред. В. М. Маркович, Г. Е. Потапова. Санкт-Петербург. РХГИ (Русский 
путь). 874–83.

А. Зорин, 1992a: Барков и барковиана: Предварительные замечания. Литературное 
обозрение: Специальный выпуск: Эротика в русской литературе: От Баркова 
до наших дней: Тексты и комментарии. Москва. 18–21.

А. Зорин, 1992b: Иван Барков – история культурного мифа. Девичья игрушка 
или Сочинения господина Баркова. Москва: Ладомир. 5–16.

А. И. Журавлева, 2002: Лермонтов в русской литературе. Проблемы поэтики. 
Москва: Прогресс-Традиция.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


535Blaž Podlesnik, Za groš greha ob milijonskem jubileju

М. Ю. Лермонтов, 2000–2002: Полное собрание сочинений в десяти томах. 
Москва: Воскресенье.

М. Ю. Лермонтов, 1989: Полное собрание стихотворений: В 2 т. Ленинград: 
Сов. писатель. Ленинградское отделение, 1989.

М. Ю. Лермонтов, 1935–1937: Полное собрание сочинений: В 5 т. Москва; 
Ленинград: Academia.

Ю. М. Лотман, 1992: О содержании и структуре понятия «художественная 
литература». Избранные статьи. Т. 1. Таллинн. 203–216.

Ю. М. Лотман, 1988: Поэтическая декларация Лермонтова («Журналист, 
читатель и писатель»). В школе поэтического слова: Пушкин: Лермонтов: 
Гоголь. Москва: Просвещение. 206–217.

Е. Курганов, 1998: ОПОЯЗ и Арзамас. СПб.: Журнал Звезда.
Е. Ларионова, 2002: А. С. Пушкин: Тень Баркова: Тексты: Комментарии: 

Экскурсы. Новая Русская Книга 2/13. 
В. Г. Маранцман, М. М. Гиршман, 1981: Парус. Лермонтовская энциклопедия. 

Москва: Советская Энциклопедия. 366–367.
М. В. Маркович, 2002: Лермонтов и его интерпретаторы. М. Ю. Лермонтов: 

Pro et contra. Ред. В. М. Маркович, Г. Е. Потапова. Санкт-Петербург. РХГИ 
(Русский путь). 7–50.

Д. С. Мережковский, 2002: М. Ю. Лермонтов: Поэт сверхчеловечества. М. Ю. 
Лермонтов: Pro et contra. Ред. В. М. Маркович, Г. Е. Потапова. Санкт-
Петербург. РХГИ (Русский путь). 348–386.

А. С. Пушкин, 1977–1979: Полное собрание сочинений. Ленинград: Наука. 
Ленинградское отделение.

А. Ранчин, 1993: Чертовские срамословцы. Стихи не для дам: Русская 
нецензурная поэзия второй половины XIX века. Москва: Ладомир. 7–26.

Н. Сапов, 1992: Иван Барков: биографический очерк. Девичья игрушка или 
Сочинения господина Баркова. Москва: Ладомир. 17–36.

И. З. Серман, 2002: Судьба поэтического «я» в творчестве Лермонтова. М. 
Ю. Лермонтов: pro et contra. Ред. В. М. Маркович, Г. Е. Потапова. Санкт-
Петербург. РХГИ (Русский путь). 928–942.

Вл. С. Соловьев, 2002: Лермонтов. М. Ю. Лермонтов: Pro et contra. Ред. В. М. 
Маркович, Г. Е. Потапова. Санкт-Петербург. РХГИ (Русский путь). 330–347.

К. Тарановский, 1992: Ритмическая структура скандально известной поэмы 
«Лука». Литературное обозрение: Специальный выпуск: Эротика в русской 
литературе. От Баркова до наших дней: Тексты и комментарии. Москва. 
35–36.

Ю. Н. Тынянов, 1977: О пародии. Поэтика: История литературы. Кино. 
Мдсква: Наука. 284–310. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


536 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

Б. Т. Удодов, 1989: Роман М. Ю. Лермонтова «Герой нашего времени». Москва: 
Просвещение.

Б. Эйхенбаум, 1924: Лермонтов: Опыт историко-литературной оценки. 
Ленинград: Государственное издательство Ленинград.

Е. Г. Эткинд, 1999: «Внутренний человек» и внешняя речь: очерки психопоэтики 
русской литературы XVIII-XIX веков. Москва: Языки русской культуры.

М. Эпштейн, 2000: Постмодерн в России. Литература и теория. Москва: 
Издание Р. Элинина.

Резюме

В статье предпринята попытка осмыслить так называемый юнкерский период 
Лермонтова (1832—1834/1835) в рамках всего творчества поэта, исходя из 
специфического отношения Лермонтова к уже сформировавшимся поэтическим 
языкам эпохи. В отличие от традиционного осмысления юнкерского периода 
как промежуточного звена в цепочке развития реалистической поэтики автора, 
стараемся указать на типологическую особенность, объединяющую все три 
периода творчества поэта и особенно наглядно проявившуюся в художественно 
не столь амбициозных авторских проектах юнкерского периода.

Осмысление творческого наследия поэта в свете очередного великого 
литературного юбилея и обзор истории восприятия поэта критиками и историками 
литературы указывают на своеобразную неопределенность большинства попыток 
вместить поэта в любую стадиальную схему развития русской литературы XIX 
века. В рамках разных парадигм развития его творчество воспринимается как 
промежуточная стадия, указывающая на, но еще не полностью реализовавшая 
самые продуктивные тенденции будущего развития русской литературы, но на 
наш взгляд истинная его ценность для русской культуры заключается именно 
в его постоянных попытках применения уже сформировавшихся поэтических 
языков эпохи для осмысления сугубо личного, биографического отношения к 
окружающему миру. Со временем менялся сам автор, менялся мир, в котором он 
жил, но сам принцип его творческого овладения миром оставался  неизменным: 
овладеть, трансформировать и заставить работать на себя уже известные 
литературные образцы, способные пролить свет на определенные аспекты 
авторского самосознания.

В этом контексте его маргинальные юнкерские произведения могут 
послужить в качестве интересного примера. Анализ использования языков 
высокой и «мужской» поэзии подтверждает, что при всех особенностях этой 
части его поэтического наследия и здесь наблюдается тот же основной принцип, 
выдвинутый нами в качестве типологической характеристики его творчества. 
Это проливает свет на творчество поэта в целом, и — что в современном мире 
не менее важно — указывает на творческое значение свободного отношения к 
альтернативным вариантам знакового постижения мира.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_03.pdf | DOST. 09/01/26 16.39

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

