
UDK 821.163.6.09-1Strniša G.
Dušan Živković, Časlav Nikolić
Filološko-umetnički fakultet Univerziteta u Kragujevcu

MODERNE MITOLOŠKE TRANSFORMACIJE 
V PESNIŠKEM CIKLU ODISEJ GREGORJA STRNIŠE

V prispevku so obravnavane osnove, procesi in funkcije mitičnih transformacij v pesniškem 
ciklu Odisej Gregorja Strniše. Doumevanje preteklosti nam da zaznati deridajevsko igro razlik, 
dvoumnosti, subjekt Strniševe poezije pa odkriva potepuško izkušnjo humanitete kot izkušnjo 
izven tradicionalnega metafizičnega diferenciranja življenja in smrti. Strniševa nova mitologija 
omogoča, da se podobe starodavnih svetov ponovno vzpostavijo s pomnoženimi perspektivami, 
da se to posreduje s pomočjo kompleksne optike spoznanj o preteklosti in da se tako določi iz-
kušnja 20. stoletja. Nov mitični svet Gregorja Strniše predstavlja skrivnostno dimenzijo, v kateri 
so znaki nevidnega istočasno tudi namigi in skrivajo ne le eksotičen pomen preteklosti, ampak 
tudi mračno ontološko izhodišče seštevka preteklih dogodkov in zgodb o njih. 

Ključne beside: mit, transformacija, humaniteta, znaki, ontologija

In this article we analyze the bases, processes, and functions of mythic transformations 
in Gregor Strniša’s poetic cycle Odysseus. Comprehending the past allows us to recogni-
ze the Derridean play of differences and ambiguity; the subject of Strniša’s poetry reveals 
humanity’s wandering experience as an experience outside the traditional metaphysical dis-
tinction between life and death. Strniša’s new poetic mythology allows images from ancient 
worlds to establish themselves afresh in a variety of perspectives—conveying this by means 
of complex optics of consciousness in order to express twentieth century experiences. His new 
mythical world presents a mysterious dimension where signs of the invisible are simultaneo-
usly hints that conceal not only the exotic meaning of the past, but also the dark ontological 
origin of the sum of past events and modern stories about them. 

Key words: myth, transformation, humanity, signs, ontology

0 Uvod1

Poezija Gregorja Strniše (1930–1987) je predstavljala nov pojav v kontekstu mo-
dernega preoblikovanja mita v slovenski književnosti. V Strniševi metafizični pesni-
ški viziji so prisotna razmerja med »relativnostjo časa in prostora, tj. med časovno-
stjo in brezčasovnostjo, prostornostjo in brezprostornostjo, ki pa niso nič drugega kot 
sinonimi za pojma človečnostnega in božanskega« (Ferluga-Petronio 2006: 661). 
Pomembna dimenzija Strniševe poezije je tako v odnosih med paralelizmi, sočasnost-
mi, cikličnostmi, razpršenostmi in interferenco časa kakor tudi v splošnih principih 
hermetične poezije.

1 To besedilo je del raziskovanj, ki potekajo v okviru projekta 178018 Družbene krize in sodobna 
srbska književnost in kultura: Nacionalni, regionalni, evropski in globalni okvir, ki ga finančno podpira 
Ministrstvo za šolstvo in znanost Republike Srbije.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


608 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

Navedena stališča bomo predstavili skozi analize cikla Odisej (iz Strniševe tretje 
istoimenske zbirke pesmi (1963), ki se lahko obravnava kot hermenevtični ključ za 
razlago preoblikovanja in interference mitov v Strniševi poeziji. V ciklu Odisej je do-
sežena selekcija pomenov podteksta Homerjevega epa Odiseja, v katerem prevladuje-
jo aluzije na sceno neposrednega srečanja z onstranskim svetom. Prav tako se pomen 
podteksta preoblikuje v spremembi dokončnega izida Odisejevega popotovanja kot 
splošnega elementa modernega odnosa do mita o Odiseju, ker prevladujejo v Strniševi 
moderni pesniški viziji Odisejeva odtujenost in brezdomstvo, življenje brez družine 
in brez posadke, odsotnost možnosti za vrnitev na Itako: »Osnovna tema knjige, pre-
točena v vrsto simboličnih scen in motivov, je problem identitete lirskega subjekta in 
izguba le-te« (Jensterle-Doležal 2012: 91).

Smisel Odisejevega potovanja v Homerjevem epu – istočasno podani težavnost 
poti in nujnost prehoda te poti – je odmerjen z želenim izidom. Prostor, v katerega 
želi prispeti moderni junak (Odisej kot moderni junak in moderni junak kot Odisej), 
ni eden izmed eksistencialnih ali zgodovinskih ciljev, temveč je dimenzija lastne po-
dobe in dimenzija bitja, prav njiju pa kot cilj ustanavljanja modernosti prepozna tudi 
Gregor Strniša in zato izbere za motto cikla Odisej v istoimenski zbirki pesmi prav 
Homerjeve verze: »enkrat še videl bi rad vsaj dim nad Itako rodno« (Strniša 1963: 
146). Odisejevo hrepenenje po vrnitvi na Itako sublimira in napoveduje občutje Strni-
ševega lirskega subjekta, ki naj bi se s svojim potovanjem glede smisla želja pomeril 
z antičnim pomorščakom. V prvi pesmi je evidentna aluzija na Odisejevo usodo in 
avtorjev odnos do Pozejdona v sliki odtujitve od Itake, ker v Strniševi pesmi Pozejdo-
nova volja nadvladuje Odisejev boj in iskanje. Strniša je torej uporabil enega izmed 
najbolj primernih mitoloških motivov, in sicer tako, da je s pesniškim preoblikova-
njem prastare slike odkril problematično drugačnost človeka 20. stoletja v odnosu do 
antičnega junaka. Namreč, zgodovina Odisejeve plovbe je pogojena s hrepenenjem 
po vrnitvi na Itako, zato je vrednost življenja antičnega junaka opredeljena s točko v 
času-prostoru, v kateri se bo človek vrnil domov in ki bo trenutek doseganja polnosti 
obstajanja. Homerjev ep razpleta problematičnost sveta, v katerem naj bi junak ob 
premagovanju raznovrstnih povojnih ovir dokazal, da je zmožen samouresničevanja, 
medtem ko modernistična literatura 20. stoletja odkriva problematičnost povojnega 
subjekta. 

Pred srečanjem s smrtjo naj bi bilo srečanje z rodno pokrajino: v ontološkem smi-
slu smrt in življenje paradoksalno sovpadata, saj junakova želja, da bi videl dim nad 
rodno Itako, nakazuje, kako moderna poezija razodeva tudi pripravljenost na smrt. 
Plovba se tako kaže kot stanje izven življenja in smrti, ki pa ga antični junak lahko 
preseže tako, da najde Itako, da se stopi z domačim pragom in izpolni življenje, torej 
umre. Dim je označevalec Odisejeve usode, njegova identiteta pa se vzpostavlja v ver-
tikali kozmičnega in metafizičnega značaja. Trenutek, ko je videl dim, ni le trenutek 
vrnitve domov, temveč tudi trenutek simboličnega izstopa iz potepanja kot ontičnega 
stanja in začetek prehoda v harmonijo odnosov z božanskim svetom. Krog je mera 
lepote, ki jo doseže Odisej, ko združi najpomembnejše sledove obstajanja: rojstvo kot 
dejanje vstopa v svet in vrnitev v prostor rojstva kot višek življenja. Klasična vrednost 
Odisejevega potovanja je prav v srečanju s samim seboj, v potrjevanju vladavine su-
bjekta nad kaosom sveta, v vrnitvi subjekta v sistem domačih elementov. Odisejeva 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


609Dušan Živković, Časlav Nikolić, Moderne mitološke transformacije

oblast na Itaki zaznamuje ravnovesje znotraj božansko ustvarjenega kozmosa. V ciklu 
Odisej je je prostor univerzalna alegorija odtujitve, saj Strniša ne navaja imena obale, 
na kateri je Odisej, ker je vsaka druga obala, razen rodne Itake, za Odiseja pravza-
prav univerzalni, arhetipski topos bližine smrti: »Sedi na bregu, z grudo zemlje med 
prsti« (Strniša 1963: 156). Videnje Odisejeve tragične usode se intenzivira na način 
kontrasta, v katerem gruda prsti, ki jo ima v rokah, ne pripada Itaki, ki ostane zanj za 
zmeraj izgubljena. Odisejeva plovba tudi simbolično predstavlja izkušanje sveta in 
obstajanja, v čemer pa se subjekt 20. stoletja ne bo mogel herojsko dokazovati. Na-
mesto Odiseja, ki lahko sestopi v kraljestvo senc in se lahko vrne iz njega, subjekt v 
pesmih Gregorja Strniše nima druge možnosti. V svetu senc je potovanje nepretrgano, 
brez znakov, ki bi kazali na njegovo možno dokončanje. 

1 Mit, prostor in čas v ciklu Odisej Gregorja Strniše

Večplastnost, razpršenost in cikličnost časa predstavljajo vsebinske lastnosti mo-
dernega preoblikovanja mita v poeziji Gregorja Strniše. V ciklu Odisej je sistem mi-
nulih časov dosežen s posredovanjem koncentričnih krogov, v katerih se v vsakem 
trenutku vrstijo slike preteklosti, recepcija sedanjosti, nad njima pa je krog večne bož-
je volje. V kontekstu te ideje je očiten princip cikličnosti v odnosu med prvo in peto 
pesmijo, in sicer s ponavljanjem podobnih verzov, variiranih v inverziji in kontrastu: 
»pomlad prihaja in odhaja v vetrovnih nočeh« (Strniša 1963: 148), »V vetrovnih 
nočeh pomlad prihaja in odhaja« (Strniša 1963: 156). V navedenih aspektih je dose-
žen kontrast med izmenjavo letnih časov in Odisejevo kontemplacijo o preteklosti in 
smrti. Ritem Odisejevih misli je impliciran v interferenci ritma Strniševega verza ter 
v uporabi preteklika in sedanjika. V Strniševem ciklu se je Odisej znašel na odtujeni 
obali, saj se ritem morja in Odisejev ritem nista uskladila. Morje nadaljuje svoj ciklič-
ni tok ne glede na Odisejeva razmišljanja in nadaljevalo bo v svojem ritmu, ne glede 
na Odisejevo odtujenost in sploh ne glede na človekove radosti in trpljenje. 

Poleg navedenih razmerij je značilna tudi povezanost prve pesmi, ki prikazuje 
sliko morja (»Morje se dviga in pada ob čereh« [Strniša 1963: 148]), in tretje pesmi, 
ki prikazuje otok siren (»da otok naenkrat vstane iz morja, kot privid« [Strniša 1963: 
152]). V nekem trenutku se pojavi privlačna slika, ki pa se preoblikuje v zastrašujočo 
sliko. V tem kontekstu prvi verz tretje pesmi cikla predstavlja videnje epskega su-
bjekta: »Tisti, ki so pluli mimo otoka Siren, so pripovedovali« (Strniša 1963: 152). 
Pesnik prenaša vtise določenega dela kolektivne zavesti; sledi preteklik, s katerim 
je pravzaprav označeno trenutno doživetje, kar za vedno zaznamuje videnje sveta v 
očeh Odisejeve posadke. Torej je opisan odnos med resničnostjo in pripovedovanjem. 
Pripovedovanje tistih, ki so se rešili pred usodno pesmijo siren, poteka v sedanjiku, ki 
ima funkcijo krepitve dramatičnosti položaja. 

Tretja pesem je po sestavi prav tako ciklična, vendar s pomembno razliko: medtem 
ko je v prvem verzu prisoten preteklik v tretji osebi množine, je zadnji verz pesmi v 
sedanjiku v tretji osebi ednine: »Tako pripoveduje, kdor je plul mimo otoka Siren« 
(Strniša 1963: 152). Motiv pripovedovanja očividca je ciklične narave, ker se ob mo-
difikaciji časa od preteklika k sedanjiku ponovita prvi in zadnji verz tretje pesmi. Prav 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


610 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

tako je zadnji verz tretje pesmi v sedanjiku, kar pa asociira na to, da je pripovedovalni 
čas pravzaprav večna sedanjost, v kateri se v vsakem trenutku oživlja nekdanji trenu-
tek srečanja z usodnimi izkušnjami. V odnosu do Homerjeve Odiseje je sporočilo Str-
niševega cikla bolj univerzalno, ker ne govori samo z vidika epskega junaka, pač pa 
tudi z vidika arhetipske kolektivne zavesti oz. vseh (preteklih, sedanjih in prihodnjih) 
življenj in smrti pomorščakov.

Na podlagi predhodne analize razlikujemo v ciklu Odisej več časovnih razsežno-
sti: absolutni čas, ciklični mitološki čas v naravi, subjektivni ritem Odisejevega časa, 
čas mrtvih pomorščakov ter pripovedni in življenjski čas pomorščakov, ki so preživeli 
na plovbi mimo otoka siren. Torej je z vidika Odisejevega življenjskega ritma čas 
relativen in nesmiseln, ker Odiseja v tem času ni na Itaki. V širšem smislu se pojavlja 
absolutno božanski čas v naravi, in sicer v obliki mitološkega cikličnega časa, ki je 
vez med človeškim in božanskim principom, v obliki motiva spajanja začetka in kon-
ca potovanja (pesniška slika cikličnosti naravnih tokov). Razpršenost časa je predsta-
vljena v obliki prepletanja Odisejevih spominov in njegove drame v sedanjosti.

2 Motivi plovbe, ladij in otokov

Junaki mitov na potovanjih z ladjami premagujejo velike razdalje. Plovba po mor-
ju označuje ne le doseganje določene lokacije, ampak tudi proces izpopolnjevanja, 
ker morje korespondira z nezavednim: potemtakem pomeni uspešno potovanje tudi 
obvladovanje amorfnega stanja morja in približevanje kopnemu, na katerem pa je za-
vetišče oz. odrešenje. Zato se slika ladje pogosto povezuje s slikami otokov, saj oboje 
pomeni varnost, skladnost in radost. V Odiseji je opisana pomembnost navigacije, tem 
bolj zato, ker ladja in njeni potniki premagujejo moč destrukcije, ki jo prinaša ocean, 
in pa učinek stagnacije. Premagovanje ovir, ki poteka na potovanju z ladjo, predpo-
stavlja tudi premagovanje omejitve same eksistence in prehod v druge, višje svetove. 
Doseganje odrešitve pogosto vključuje tudi prihod do neke gore. Odnos med dolino 
in gorskim vrhom ustreza navpičnemu odnosu, ponazorjenem v ladijskem jamboru, 
ki kot kozmično drevo ponazarja višino, ladja pa je označevalec polja transcendence. 
V pesmi I. iz cikla Odisej oživlja Gregor Strniša motiv »črne ladje mrtvih«, toda temu 
motivu zagotavlja nov kontekst, saj je ladja namesto fizičnega pojava postala trop, ki 
kaže naravo neke faze solarnega cikla: 

Zima gre mimo kot črna ladja mrtvih   
pomlad prihaja in odhaja v vetrovnih nočeh 
Sedi na bregu, s tigrastim srcem v prsih 
In morje raste in pada ob čereh (Strniša 1963: 148).

Prav križanje dveh mitičnih kodov (lunarnega in solarnega principa) je novost, 
ki jo doseže Strniševo aktualiziranje znanih pogledov na svet. Kozmogonijske pred-
stave so zabeležene na egiptovskih in asirskih spomenikih, kjer se ladja povezuje s 
Soncem in Luno, ki sta podobi dveh ladij na nebeškem oceanu. V novem pesniškem 
kontekstu ima zime svoje običajne lastnosti, s tem da je prepoznana kot stagnacija, 
prisotnost smrti pa se krepi z uvajanjem motiva »črna ladja mrtvih«, ki na površino 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


611Dušan Živković, Časlav Nikolić, Moderne mitološke transformacije

pripelje tisto, kar v mitičnih predstavah pripada ureditvi spodnjega sveta. Ladja ni več 
samo posrednik, temveč je neposredni poročevalec iz sveta mrtvih, ki je vsebovan v 
prostoru živih. Kot da bi Strniša upodabljal nasprotni svet, v katerem pradavnina pride 
na površje. Novi svet ne poteka navpično, temveč se v vodoravni legi srečajo elementi 
nekdanjih svetov, katerih hierarhija je uničena. »[Č]rna ladja mrtvih«, v kateri ne vidi-
mo Harona, ne prevaža nikogar, temveč le »gre«. Izražena je ločenost od fenomenov, 
ki so nekoč konstituirali življenjski krog – solarni krog. Zato prihod pomladi ne spre-
meni ničesar, saj se med dejanjem prihoda in odhoda ne zgodi nikakršna sprememba, 
ki bi določila razliko v odnosu do stanja po odhodu zime.   

3 Motivi sonca in sence

Mitološki status sonca je v neposredni zvezi z mitičnim razumevanjem svetlobe 
in ognja. Sonce je prepoznano kot izvor življenja, dejavnik rojstva: v antiki je bilo 
življenje izenačeno z delovanjem sonca. Pri rimskih pesnikih je prisotna predstava 
o erotični povezanosti nebes in zemlje (hieros gamos), ki pa je postala stalna tema 
književnosti. V bajkah je sonce prikazano kot nebeško bitje, ki se je nastanilo tam, 
kjer se nebesa stikajo z zemljo. V pesmi V iz cikla Odisej Gregor Strniša na pesniški 
način oblikuje srečanje nebes in zemlje, vendar je dotik sonca in morja prikrajšan za 
ekstazo in se dogaja v tišini: 

Na ozki obali, ki loči ptice in školjke, 
sedi, med deželo školjk in deželo ptic. 
Vsak večer, ko se morja dotakne sonce, 
se školjka odpre in tiho na dno zdrsi (Strniša 1963: 156).

Subjekt je umeščen v mejni prostor med kopnim in vodo, med pticami in školj-
kami, zato bi lahko pričakovali dinamičen značaj svetov, ki se dotikata. Strniša je 
prostranstvo, o katerem govori, rešil pritiska človeške, zgodovinske drame in ga zato 
zapolnjujejo skorajda transzgodovinske oblike: ptice in školjke. V neobljudenem oko-
lju ni napetosti, temveč nekakšen nenavaden spokoj, ki zapolnjuje obzorje. Obala loči 
ptice in školjke, vendar je prej črta sprave med svetovoma. Zato subjekt lahko »sedi« 
med svetovoma.

Strniševe slike kažejo pomembne spremembe v upesnjevanju solarnih simbolov. 
Kot avantgardni pesniki tudi Strniša uporablja postopek zrcaljenja in vrtenja in s 
tem moti navpično ureditev sveta. Ne samo da je morje prostranstvo, ki obdaja otok, 
temveč je tudi nebeška raven preoblikovana v vodno gladino. Tako Sonce postane 
prispodoba, ki plove. V pesmi I iz obravnavanega cikla je Odisej odpoklican heroj-
ski potencial odnosa med soncem in zemljo, ker so mitični prilastki solarnih znakov 
spremenjeni v znake destruiranega sveta in v podobe sveta, v katerem so destruirani 
znaki. Sonce se transformira v ptico, ki se je preoblikovala iz glasnika bogov v ptico 
roparico, od pravičnega maščevalca v prispodobo uničenja, Itaka pa je iz otoka roj-
stva epskega junaka spremenjena v teman otok. Na njem ni vstajenja, ker ni življenja, 
ampak so samo sence. Ko Strniša z obračanjem in križanjem perspektiv doseže, da 
nebesa postanejo ocean, sonce in orel pa postaneta pomorščaka, lahko tudi tisto, kar je 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


612 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

na videz spodaj in kot so črne skale, sence in otok, enostavno lahko zapusti starodavne 
fizične forme in se povzpne na raven tistega, kar je zgoraj. Potem ko so nebesa postala 
morje, tudi sonce-orel, ki je pristal na vodi, dobi mesto v navpični strukturi v obliki 
otoka na vrhu. Dvoumnost Strniševega pogleda odkriva apokaliptične razsežnosti pe-
sniške vizije: sonce kot nekdanji simbol svetlobe, rojevanja in življenja, je ugasnilo, 
ob tem se je preoblikovalo v teman otok, črno skalo v kozmičnem oceanu. Odbliska-
vanje nemih školjk, pesem pisanih ptic in zvezdni sijaj so tu samo zaradi Odisejevih 
spominov: Odisej v Strniševih verzih ni tisti Homerjev oziroma prvi moderni junak, 
temveč poslednji človek sodobnega sveta, ujetnik na pokopališču starih romanov. 

4 Senca kot simbolični zapis spomina in smrti

V Strniševem ciklu Odisej je očitna transformacija ene izmed ključnih pesniških 
slik iz Homerjeve Odiseje. Skupni elementi Homerjeve Odiseje in Strniševega cikla 
so v Odisejevi prošnji, molitvi, usmerjeni k senci, v spomin na življenje, smrt in pa v 
podobi posmrtnega življenja:

Nekoč, na daljnih potovanjih, je prišel do zemlje 
mrtvih (Strniša 1963: 150).

Potem, ko je potekel čas začetka legende in mita, sledi sedanji čas, ki prikrito 
vpliva na doživetje, da je kraljestvo senc večno in vseprisotno, ampak da je večno tudi 
trpljenje senc, ki pa se ponavlja v neprekinjeni sedanjosti: »Senca nevidne gore na njej 
leži« (Strniša 1963: 150). V pesmi II je opazna selekcija, ki označuje tudi transforma-
cijo podteksta v 11. spevu Odiseje. V podzemskem svetu je Odisej prinesel Hadu in 
Perzefoni za črtev mladega ovna in črno ovco (Graves 2008: 616), 

Sam pa izdrl svoj ostri sem meč, visèč mi ob boku, 
sédel kraj žrtev na stražo ter branil obsenam pokojnih  
priti v bližino krvi, poprej ko vprašam preroka (Homer 1982: 155).

V svetu mrtvih svetuje Teiresias Odiseju, naj žrtvuje Pozejdonu (čigar sina  Po-
lifema je oslepil Odisejev sin). Prav tako so v Homerjevi Odiseji značilna Odisejeva 
srečanja z njegovo materjo, prerokom Teiresiasom, Ahilom, Heraklejem in Elpenor-
jem, medtem ko se v drugi pesmi Strniševega cikla namesto te množice omenja le ena 
senca, ki predstavlja univerzalizacijo podobe posmrtnega življenja kot skupne usode 
vseh senc po smrti.

Svojega doma se je spomnila senca, ki je pila. 
Kot žival se v vetrovni noči na zemlji rodiš. 
Ko umreš, se niti prsti pod stopalom ne spominjaš, 
celo misel na dom si zastre obraz in te zapusti (Strniša 1963: 150).

Poleg eksplicitnega vpliva Homerjeve Odiseje je za Strnišev cikel značilna mo-
tivna in idejna transformacija mita. Odisej pomaga senci, da bi se spomnila življenja. 
Senca ni medij, s pomočjo katerega bo Odisej spoznal skrivnosti živih in mrtvih, 
temveč je Odisej začetnik dialoga z onostranskim, v katerem senca prenaša Spoznanje 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


613Dušan Živković, Časlav Nikolić, Moderne mitološke transformacije

onstranskega. V Strniševem ciklu je torej senca pozabila prejšnje življenje. Odisej pa 
jo prebudi.

Hermetični krog se zapre: Odisej »nekoč [...] je prišel do zemlje / mrtvih« (pesem 
II), sedaj pa na obali morja pričakuje svoj dokončni odhod v deželo mrtvih, v kateri se 
bo stopil s sencami. Navedena analogija je skrita v vzporednici med citati iz Homerjeve 
Odiseje o hrepenenju po Itaki, grudi prsti, ki jo ima Strnišev odtujeni Odisej v rokah.

Glede na to, da je za razliko od drugih smrtnikov dobil dovoljenje od bogov, da 
vidi kraljestvo senc, ko je še živ, je Odisej obsojen na razmišljanje o preteklosti in 
smrti. Samo zdi se, da ne čuti negotovosti zaradi bližajočega se konca; ker je smrt 
podana le kot namig v srečanju z drugimi, se povečuje negotovost zaradi predhodne-
ga neposrednega subjektivnega doživetja smrti. Odisejeva tragičnost je pravzaprav 
večja, ker je videl hrepenenje mrtvih za življenjem. V tej selekciji mita o Odiseju, 
Strniša skrito ponuja Teiresiasovo preroštvo, po katerem bo Odiseja smrt doletela z 
morja. Tako se Odisejeva zazrtost v morje v Strniševem ciklu lahko razlaga tudi kot 
pričakovanje smrti.

5 Motiv tigra

Prisotnost motiva tigra v evropski književnosti je nenavadna, saj je figura tigra zelo 
redka v mitičnih predstavah in v besedilih z mediteranskega področja. »[T]igri se ne 
omenjajo v bibliji, prav tako ne v grški poeziji in drami« (Cirlot 2001: 343). Vendar 
poznamo povezave med tigrom in bogom Dionizijem. Pojavljajo se v rimski umetno-
sti (kar potrjuje tudi Vergilova Eneida), in sicer gre za povezave z bogom Bahusom. 
»Dionisij nosi tigrovo kožo v delih Klavdijana« (Rape of Proserpine 1.17–18). »Tu je, 
vsekakor, poanta v tem, da Bah/Dionisij predstavlja moč, s katero se kroti tisto, kar je 
divje ali naglo« (Ferber 2007: 217) Tigri, risi in panterji so Bahusove živali, vprežene 
v njegov voz. V pesmi I cikla Odisej Gregor Strniša transformira prispodobo tigra, ki 
se ne pojavlja kot žival, ampak gre za metonimijo srca pesniškega subjekta:

Sedi na bregu, s tigrastim srcem v prsih 
Morje se dviga in pada ob čereh.  
Veliko razmišlja o preteklosti in o smrti 
Morje se dviga in pada ob čereh (Strniša 1963: 148). 

Strniševa poetska slika je grajena nenavadno, ker daje mitičnemu pomenu tigra 
nove pomene. Čeprav je njegovo srce tigrasto, subjekt Strniševe pesmi sedi na obali. 
Kot bi moč in pogum junaka, ki spominja na tigra, izginila, saj ne počne tistega, kar 
bi lahko storil glede na mitične predstave. Instinktivni značaj srca v Strniševi pesmi 
je v soglasju z iracionalno naravo morja, samo da subjekt niti ne išče niti ne hrepeni. 
»Tigrasto srce« ne spodbuja človeka k obvladovanju kaotične sile morja, ker je v uni-
verzumu prenehalo delovanje mitičnih sil:

Pod žgočim soncem rebrasti ostanki ladij 
razpadajo in počasi prhnijo na obalnih čereh. 
Ne kaplje sladke vode ne grude prsti ni na skali. 
Tako pripoveduje, kdor je plul mimo otoka Siren (Strniša 1963: 152).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


614 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

Verzi v III pesmi kažejo na motnjo v ureditvi kozmosa. Nekdanje ladje so se spre-
menile v ostanke, katerih naloga je le še, da poročajo o pomorski katastrofi. Strniša 
je zbral vse ladje v sliko, ki dokazuje nepovratno degradacijo: ladijske konstrukcije 
trohnijo. Pridevek »tigrasti« je preoblikovan v pridevek »rebrasti«. Semantični dose-
žek sintagme »rebrasti ostanki ladij« zajema ne le posamezne mitične konfiguracije 
v antičnih spisih in indijski literaturi, ampak tudi najbolj univerzalne znake človeko-
vega obstoja. Zato je Strniša uspešno vzpostavil kontrastni paralelizem tigrasto srce 
– rebrasti ostanki ladij. Podoba tigra se tako preoblikuje ne le v podobe ladij in člo-
veško srce, ampak v podobo posmrtnega ostanka-znaka vsega, kar je nekoč bilo živo.

 6 Mitične sile in sodobno začetno stališče: Starec in volk

V strukturi mitične zavesti različnih narodov med človeškimi podobami tako po 
pomenu kakor po naravnanosti k modrosti človeštva in h kolektivnemu nezavednemu 
izstopa podoba starca. V pesmi IV cikla Odisej Gregor Strniša subjekt svoje poezije 
pripelje na pot, na kateri le-ta sreča dve v mitični zavesti povezani podobi, in sicer 
starca in volka:

Na daljnih potovanjih je srečal starca z volkom. 
Bil je star, star mož. Odgrnil si je plašč 
in mu pokazal prsi, vrat in roko 
z belimi brazgotinami od volčjih zob in šap (Strniša 1963: 154). 

Freudovo tolmačenje sanj sloni tudi na mitoloških reminiscencah. Zevs je nasilen 
do svojega očeta Kronosa, starcu-nasilnežu pa povrnejo z nekdanjim Kronosovim 
požiranjem lastnih otrok (Freud 1976: 269). Jung v starcu prepozna duhovno na-
čelo človekovega bitja. V Kabali je stare simbol okultnega in kreativnega principa, 
medtem ko se v biblijskih besedilih modrost starcev prenaša na dvanajst apostolov. 
Izjemna modrost in posedovanje magijskega znanja omogočata starcem opravljanje 
raznovrstnih sakralnih dejanj (izgovarjanje molitev, blagoslovov, izvajanje pogrebnih 
obredov in podobno), vzpostavljanje stika z drugim svetom pa predpostavlja komu-
nikacijo s predniki, zato je starec včasih identificiran kot predstavnik onega sveta. Na 
Strniševem poetskem obzorju je starec usmerjen k misli o smrti, je pa tudi lik, ki sim-
bolizira integralno izkušnjo časa in obstoja: v preteklem trenutku srečanja »na dalj-
nih potovanjih« je starec že bil »star, star mož«. Ponavljanje pridevka »star« odkriva 
učinek umetniškega postopka, s katerim se figure razvrščajo po izjemnosti tako, da 
starec ni navaden starejši človek, temveč mitična vizija človeka-božanstva, v kateri se 
subjektu, ki razmišlja o preteklosti in smrti, odpira prav vednost o preteklosti in smrti. 
Ko se pri starcu poleg njegove starosti poudari, da je bil »star, star mož«, se zdi, kot 
da bi se izkušnja te starosti merila z vdorom v predzgodovinsko vednost o obstajanju 
kot takšnem. 

Epistemološki potencial prispodobe starca v Strniševi poeziji pride do izraza, ko 
se obravnava drugi člen mitičnega para v pesmi IV cikla Odisej – volk. Mitološki 
sistem živalskih vrst kot enega izmed najpomembnejših položajev prepozna tistega, 
ki pripada volku. Prvotne lastnosti volka približujejo kači. Pomeni nevarnost, demon-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


615Dušan Živković, Časlav Nikolić, Moderne mitološke transformacije

sko, z volkom med žive prihajajo duše umrlih in zli duhovi. Kot princip drugega volk 
postaja posrednik med dvema svetovoma, drugega sveta, onostranskih sil. 

Pesem IV Gregorja Strniše sublimira mitične refleksije prispodobe volka v krat-
ki reminiscenci volkove agresije do starca. Predzgodovina skupnosti starca in volka 
razkriva njun nekdanji tekmovalni odnos. Na vitalnih elementih starčevega telesa, na 
prsih, na vratu in na rokah so sledovi volkovih napadov. Kot da bi bele brazgotine 
predstavljale skrite grafeme preteklih dogajanj. Zato ima motiv daljne poti, na ka-
teri subjekt opazi starca in volka, tudi medzgodovinski in metapoetični pomen, ker 
se potovanje navidezno dogaja v fizičnem prostoru. Smer potovanja ni geografska, 
temveč časovna in diskurzivna: kot bi odkrivala vse starejše in pomembnejše plasti 
palimpsesta, subjekt potuje skozi besedilne sledi, skozi mitično zasnovane znake, kot 
bi šel proti začetkom sveta, besedil in obstoja. Hermenevtika subjekta Strniševe po-
ezije predpostavlja sposobnost odkrivanja pisma pod plaščem in sposobnost branja 
belih črk. Plašč kot simbol starčeve mistične moči in zaščite je še veliko več: simbol 
besedilnega tkanja, skozi katero se je treba povzpeti do drugih smiselnih vrednot kot 
sestavnih enot preteklosti. 

V nordijski mitologiji je volk spremljevalec vrhovnega boga Odina, v germanski 
mitologiji pa spremljevalec boga Vodana. Na podlagi te nordijske in germanske ure-
ditve odnosov do boga in volka se lahko prodre v skriti pomen prispodobe starca, 
ki presega eksistencialne možnosti navadnega človeka in odkriva prisotnost božanske 
podobe. Sledovi nekdanjega boja med starcem in volkom (bele brazgotine od volčjih 
zob in tac) kažejo na dramo odnosa med božanstvom in njegovim antagonistom-na-
sprotnikom, ki je bila odločena v korist boga, in sicer s podrejanjem sovražne sile. Pre-
seneča kraj, na katerem subjekt sreča starca-boga in volka, ker to ni vrh Olimpa, tudi 
ne nekakšno po božji slavi urejeno prostranstvo, temveč skoraj destinacija pregnancev: 
nekje »na daleki poti«. Kot bi bil svet, o katerem Strniša govori, drugačen od tistega, v 
katerem je bil bog vrhovno merilo vseh odnosov. Subjekt starca in njegovega spremlje-
valca ne najde na nekem utrjenem in določenem mestu, na otoku, ali na gorskem vrhu, 
temveč daleč od božanskih in človeških krajev, prepozna ju – v gibanju. 

7 Hermes, Odisej in hermetična poezija Gregorja Strniše

V skriti plasti pomena cikla Odisej je prisotna tudi aluzija na Hermesovo vlogo 
v Homerjevi Odiseji (v namigu starčeve postopne transformacije v volčjo obliko). 
V Homerjevi Odiseji je Hermes Odisejev svetovalec in pomočnik, medtem ko je v 
Strniševem ciklu poleg implicitne analogije s Hermesovo vlogo v Odiseji pomemben 
tudi duh hermetične poezije. 

Da bi še bolj podrobno pojasnili to vzporednico, bomo začeli analizo v vpogledom 
v podtekst Odiseje. Enega ključnih momentov Hermesovega reševanja Odiseja pred-
stavlja obramba pred Kirkino magijo (ki je spremenila Odisejevo druščino v svinje), 
v obdarovanju z moly, belim cvetom božanske narave. Prav tako je med Odisejevim 
bivanjem pri Kalipso Hermes sokrivec v uresničevanju Odisejeve misije: »Končno, 
Zevs je izkoristil trenutek Pozejdonove odsotnosti in je posla Hermesa h Kalipso z 
ukazom naj ne zadržuje Odiseja« (Graves 2008: 619).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


616 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

V Homerjevi Odiseji je Hermes Odisejev pomočnik v ključnih trenutkih, medtem 
ko se v Strniševem pesniškem ciklu o Odiseju napove le Hermesova narava, ker Her-
mesa avtor ne omenja neposredno, temveč ostane njegovo delovanje skrito; odnos 
hermetičnosti Strniševe poezije in Hermesovih nasvetov v Homerjevi Odiseji se uje-
mata tudi v splošnem duhu hermetizma: Hermes Trismegist je združevanje grškega 
boga Hermesa in egiptovskega boga Tota (Thoth) – ta je lahko na dveh krajih ob istem 
času. Navedeni princip dvosmiselnosti je prisoten v celotnem Strniševem ciklu, v is-
točasni evokaciji različnih prostorov in sploh v istočasnosti različnih pomenov. Odisej 
se znajde na obeh krajih istočasno, na odtujeni obali in v spominu na drugo obalo. 
Tako si v analizi Strniševega pesniškega cikla Odisej ni treba prizadevati za linearnost 
v interpretaciji pesniških slik, temveč je treba imeti v mislih, da ima lahko en posto-
pek, ena slika in simbol istočasno več različnih, celo nasprotujočih si pomenov, kar 
predstavlja eno bistvenih lastnosti hermetične poezije. Npr. v pesmi II se v Odisejevi 
zavesti pojavlja misel o samomoru (Stanek 1974: 185); poleg tega veljavnega stališča 
je treba dodati, da Odisej privija meč, da bi istočasno med iskanjem spoznanja in med 
notranjo dramo med Erosom in Tanatosom priklical v spomin žrtveni obred, ki ga je z 
mečem opravil v kraljestvu mrtvih. V tej istočasnosti je zaznati določen tragičen raz-
kol med njegovimi mislimi in delovanjem. Torej ni treba tolmačiti Strniševega pesni-
škega cikla glede linearne »doslednosti«, temveč v kontekstu prikazovanja Odisejeve 
notranje drame in nenehnega razmišljanja o smrti. Tako se v enem verzu Strniševe 
pesmi, v eni pesniški sliki istočasno se srečujemo z aluzijami na nekaj pesniških slik 
v mitu o Odiseju.

Poleg navedenih splošnih vidikov je odnos do posebnih hermetičnih principov 
prevladujoč v pesmi IV v srečanju Odiseja in starca z volkom. Starčev plašč je obe-
ležje čarodeja, hermetičnega svečenika, transformacija človeka v volka pa predstavlja 
pravzaprav eno izmed hermetičnih mističnih skrivnosti transformacije: »Če ste se 
med vajo izurili do te stopnje, da ste v stanju sprejeti katero koli zvrst živalske oblike 
v svoji zavesti, in če lahko obdržite to imaginacijo nenehno pet minut, to je treba 
prakticirati s človeškimi bitji« (Bardon 2013: 48).

V vsaki izmed navedenih časovnih perspektiv doživlja starec metamorfozo. Strni-
ša sugerira misel, da tudi v vsakem trenutku srečanja s starcem tudi Odisej nepretrgo-
ma doživlja metamorfozo. Tako se je Strnišev Odisej zgrešil tudi s Hermesom, hkrati 
pa Odisej poskuša priklicati spomin na hermetično skrivnost, ki bi ga lahko rešila, kot 
ga je v Odiseji iz številnih brezizhodnih situacij reševal Hermes.

V notranji drami, ki jo določa pogled na prostor med nebom in morjem, med 
svetom višin in Pozejdonovim kraljestvom, poskuša Odisej povrniti hermetično skla-
dnost: »Vsebina Tabule smaragdine (Tabula smaragdina) je naslednja. Če hoče člo-
vek izpeljati postopek čudežnega združevanja v Enost, tisto kar je spodaj in tisto kar je 
zgoraj ustrezata drugo drugemu v njegovi operaciji« (Hamvas 2013: 2). Naprej, konč-
no fazo hermetičnega združevanja bi predstavljalo vzpostavljanje skladnosti tako med 
svetom božanstev, svetom ljudi in svetom senc kakor tudi med makrokozmosom (ab-
solutnim časom) in mikrokozmosom njegovega bitja. Vendar Odiseju ne uspe povrniti 
skladnosti v mikrokozmosu svojega duha, da bi le-tega vtkal v makrokozmos, tako da 
edino lahko doume prostore »izpred« in »izza« svojega obzorja (Snoj 2008: 286–87), 
ki se, če lahko dodamo, postopoma pretvarjajo v prostorsko-časovne metafore. »[I]

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


617Dušan Živković, Časlav Nikolić, Moderne mitološke transformacije

zza« in »izpred« v simboličnem sistemu prostora pomenita pravzaprav preteklost in 
prihodnost na ozkem, relativnem obzorju človekovega časa.

8 Zaključek

Homerjev Odisej želi videti še enkrat dim nad rodno Itako, Strniševemu Odiseju 
pa je preostala le obala. Na kopnem ni ljudi, ker ni »ne kaplje sladke vode«, je sled o 
izgubi doma, o pretrgani zvezi z rojstvom, identiteti in smrti, sled o izginotju Itake, 
ker »ne grude prsti ni na skali«. Namesto o zemlji, ki je v božanski, ontološki zvezi s 
človekom in zato pripada dimenziji njegovih prsi (in reber) in njegovega srca, je Gre-
gor Strniša je zapel ne le o ladjah, katerih rebrasti ostanki gnijo, temveč tudi o pesni-
škem spominu, ki beleži znake preteklosti in smrti, ki pa vendar prepozna tudi grožnjo 
za svoj obstanek: razsipanje in razkroj vsega. Namesto jasnih in stabilnih oblik izpol-
njujejo prizore v pesmih cikla Odisej Gregorja Strniše samo iluzije, sence. Namesto 
dima se znajde subjekt na kraju pogašenih ognjev. Namesto dramatike uresničevanja 
herojske usode beleži subjekt nemo tišino. Namesto premagovanja ovir in osebnega 
izpolnjevanja v epskem tekmovanju moderni subjekt nasprotno od razslojenih mitolo-
ških reminiscenc registrira praznino. Namesto razburkanega morja puščavo. Namesto 
osrediščenega subjekta pesnik oriše prazne prostore in prostranstva. Namesto podobe 
subjekta je prikazana njegova odsotnost ali so namigi o njegovi nezmožnosti, da se 
vzpostavi kot viden, ontološko učinkovit individuum. 

V Strniševem ciklu pesmi Odisej se odnos do podteksta Homerjeve Odiseje ure-
sničuje skozi naslednji proces: 1. aluzija na pomen odlomkov iz podteksta, 2. transfor-
macija pomena, med katero nastaja mozaik pomenov tako, da se iz novih kombinacij 
segmentov podteksta ustvarja mozaik novih pomenov, 3. sprememba pomena podte-
ksta, 4. Strniševo ustvarjanje moderne odisejske dimenzije. Moderni junak, subjekt 
Strniševe poezije, je nenehno v stanju potovanja, tako da imamo med branjem pesmi 
iz cikla Odisej in zbirke Odisej pred očmi nekaj fizičnega močno izmikajočega se, 
pravzaprav samo gibanje, medtem ko zgradbe lirskega subjekta ne moremo dojeti.

Prav tako v ciklu Odisej prevladujoča transformacija mita o Odiseju postane še 
bolj razslojena tako v korespondenci s transformacijami mitičnih slik mediteranskega 
področja, nordijske in germanske mitologije, indijskih, egiptovskih in asirskih spo-
menikov kakor tudi v mističnih aludiranih pomenih iz Kabale in hermetizma. Z in-
terferiranjem različnih mitoloških sistemov je Gregor Strniša spletel splošno ljudsko, 
arhetipsko zavest in moderno pesniško vizijo, da bi rezultat tega procesa predstavljal 
poosebljenje pozicije odtujitve modernega subjekta. Glas o fragmentarizirani usodi 
subjekta, izginjanju bogov v neherojskem svetu je vrednota, ki Strniševo pesniško 
stvaritev kot avtentično umetniško besedilo loči od mitičnega obrazca, pa tudi vre-
dnota, ki ga vključuje v vrsto najpomembnejših avtorjev obnovljene razlage zgodbe o 
Odiseju v 20. stoletju. Smisel govora o vrednotah Strniševe poezije je tudi v poskusu 
prepoznavanja in uveljavitve njenega pesniškega formata kot znaka samostojnosti v 
odnosu do drugih sodobnih primerov.

Prevod iz srbskega v slovenski jezik: Lexica d. o. o. Beograd.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


618 Slavistična revija, letnik 62/2014, št. 4, oktober–december

Viri in literatura

Homer, 1982: Odiseja. Poslovenil in uvod napisal A. Sovrè. Ljubljana: DZS.
Mahabharata, 2013. Na spletu.
Novi zavet i psalmi, 1999. Prev. V. Stefanović Karadžić, Đ. Daničić, Beograd: Idij, 

Veternik.
Publius Ovidius Naso, 2013: Metamorfoze. Prev. i komentare napisao T. Maretić.  

Na spletu.
Gregor Strniša, 1963: Jednorog. Prev. R. Njeguš. Beograd: Nolit. 
--, 1974: Песме/Pesmi. Beograd: Narodna knjiga. 

Apollodorus, 2004: Knjiga grčke mitologije. Prev. I. Brajković. Zagreb: CID-Nova. 
Franz Bardon, 2013: Incijacija u hermetizam. Na spletu.
Juan Eduardo Cirlot, 2001: A Dictionary od symbols. Prev. J. Sage. London: Taylor 

& Francis e-Library.
Wolfram Eberhard, 2006: A Dictionary of Chinese symbols – Hidden symbols in: 

Chinese life and thought. Prev.  G. L. Campbell. London, New York: Taylor & 
Francis e-Library.

Michael Ferber, 2007: A Dictionary of literary symbols. Cambridge: University 
Press, The Edinburgh Building.

Fedora Ferluga-Petronio, 2006: Relativnost vremena i prostora u hrvatskoga pje-
snika Nikole Šopa i slovenskog pjesnika Gregora Strniše. Filozofska istraživanja 
26/3. 661–72.

Sigmund Freud, 1976: Tumačenje snova II – O snu. Prev. A. Vilhar. Novi Sad: Ma-
tica srpska.

Robert Graves, 2008: Grčki mitovi. Prev. B. Vein. Beograd: FAMILET.
Bela Hamvas, 2013: Tabula smaragdina. Na spletu.
Alenka Jensterle-Doležal, 2012: Sémantika snů v druhé sbírce Odisej (Odysseus) 

slovinského básníka Gregora Strnišy. Slavica Wratislaviensia. 91–100. Na spletu.
Radoslav Katičić, 1973: Stara indijska književnost – sanskrtska, palijska i prakrtska. 

Zagreb: Nakladni zavod Matice hrvatske.
Claude Lévi-Strauss, 1979: Totemizam danas. Prev. I. Čolović, B. Čolak-Antić. Beo-

grad: Beogradski izdavački-grafički zavod. 
--, 1999: Tužni tropi. Prev. S. Miletić. Beograd: Zepter Book World.
Vanesa Matajc, 2012: Modernist world literature in Slovene (national) cultural spa-

ce. Interlitteraria 17/2012. 136–54.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


619Dušan Živković, Časlav Nikolić, Moderne mitološke transformacije

Vid Snoj, 2008: The affirmation of modernity through the classical myth in Sloveni-
an poetry after the second world war. Interlitteraria 13/2008. 280–91.

--, 2012: The return to the classical myth in modern slovenian poetry. Na spletu.
Janez Stanek, 1974: Pogovor. Gregor Strniša: Pesme/Pesmi. Beograd: Narodna knji-

ga. 
Miroslav Tanasijević, 1989: Rečnik egipatske civilizacije. Beograd: Opus. 
Svetlana M. Tolstoj, Ljubinko Radenković (ur.), 2001: Slovenska mitologija: Enci-

klopedijski rečnik. Beograd: Zepter book world.

Summary

In this paper we analyze the fundamentals, processes and functions of mythic 
transformation the poetic cycle Odysseus by Gregor Strniša. Strniša presented one of 
the most mythical examples, to the poetic transformation of ancient representations, 
and discovered the problematic of human diversity of the twentieth century in relation 
to the ancient hero. Instead of Odysseus, who can go into the realm of shadows and 
come back from it, the hero of the Strniša’s poems has no other world but the world of 
shadows. It is constantly moving, with no signs of its possible termination.

Achieving knowledge of past hints Derridean play of differences, a subject of 
Strniša’s poetry reveals a wandering experience of humanity, as well as experience 
outside the traditional metaphysical differentiation of life and death. In a new poetic 
mythology of Gregor Strniša, figure of the old world would have been established in 
a variety of perspectives in order to express the experience of the twentieth century. 
New mythical world of Gregor Strniša represents mysterious dimension where signs 
indicate the invisible and hidden meaning, not only the past, but also the ontological 
origin of the past in the modern world. 

In Strniša’s poetic cycle Odysseus, the dominant transformation of the myth of 
Odysseus becomes more layered in connection with the transformation of the mythic 
image of the Mediterranean area, with respect to transformations of elements of Norse 
and Germanic mythology, Indian, Egyptian and Assyrian monuments, as well as in 
connection with the hinted meaning of Kabbalah. All mythical aspects in hermetic 
form of modern poetry, becoming a specific unity in diversity. The permeation of va-
rious mythological systems, Strniša linked universal human archetypal consciousness 
and modern poetic vision. The outcome of this process is the knowledge of the alie-
nation of the modern subject. Voice of fragmentized fate of the subject, the absence of 
the gods in the non-heroic world is that Strniša’s poetry seems authentic in the relation 
to the myth, but also the value that makes it one of the most significant reinterpretation 
of the story of Odysseus in the twentieth century.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2014_4_10.pdf | DOST. 12/02/26 17.47

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

