
299

UDK821.163.6.09-31Cankar I.
Andrej Tomažin
Ljubljana
an.tomazin@gmail.com

INTERPRETACIJE CANKARJEVEGA  
MARTINA KAČURJA MED MITOM, VEDO IN TEORIJO1

Članek preučuje interpretacije Martina Kačurja (1904) Ivana Cankarja. Prek teoretičnega 
uvida postmarksistične teorije (Althusser, Močnik in Jameson) poskuša znotraj tekstualnih 
intepretacij najti strukturne premike, ki po Močniku vodijo od mitografskih interpretacij k 
slovstveni vedi. Spremna beseda, ki jo je leta 1929 Izidor Cankar zapisal k prvim zbranim de-
lom Ivana Cankarja, poskuša mitografijo predhodnih interpretacij prebiti, prav tako Kermau-
ner, ki z interpretacijo predhodnih, predvsem povojnih branj, vezanih na hegemono ideologijo 
vulgarnega komunizma, zares stopi v slovstveno vedo, kakor jo razume Močnik. Poznejše in-
terpretacije Kermaunerja ne upoštevajo, temveč se največkrat vračajo k razmislekom Izidorja 
Cankarja ali celo nazaj v mitografsko matrico.

Ključne besede: marksizem, mit, nacionalna književnost, slovstvena veda, literarna te-
orija, ideologija

The article examines interpretations of Ivan Cankar’s Martin Kačur (1904) in Slovene 
literary studies. Based on post-Marxist theory (Althusser, Močnik, Jameson), it tries to find 
structural shifts within textual interpretations, which, according to Močnik, lead from mytho-
graphic interpretations toward literary studies per se. Izidor Cankar’s afterword that accom-
panies Ivan Cankar’s first collected works of 1929 tries to break through the mythographic 
practice of the previous interpretations. The same can be said for Taras Kermauner: with his 
interpretation of previous, particularly post-war readings, which were closely connected to 
the hegemonic ideology of vulgar communism, Kermauner entered the field of literary studies 
as Močnik sees it. Post-Kermauner interpretations do not take Kermauner’s interpretations 
into consideration; rather, they mostly return to the thought of Izidor Cankar or even further 
into the mythographic matrix.

Keywords: Marxism, myth, national literature, Slovene literary studies, literary theory, 
ideology

0 Uvod

Denis Poniž v študiji Lepa Vida zapiše, da se moramo zavedati, »da Cankarja ni 
ideološko razlagala samo kakšna politična smer, stranka ali gibanje, marveč je tako 
branje tudi vgrajeno v tradicionalno slovensko literarno zgodovino, pravzaprav kar 
v njen osrednji, vodilni tok.« (2006: 9) To trditev bomo razširili s hipotezo, da je v 
vsej svoji zgodovini interpretacij Martina Kačurja enotno podstat zapolnjevala ničta 

1 Članek je nastal na podlagi diplomskega dela Interpretacije Martina Kačurja v slovenski slovstveni 
vedi, napisanega pod mentorstvom izr. prof. dr. Vanese Matajc in izr. prof. dr. Mateje Pezdirc Bartol.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


300 Slavistična revija, letnik 64/2016, št. 3, september–oktober

institucija nacije, le da jo je po letu 1945 naddoločila enotna hegemona ideologija 
jugoslovanskega komunizma, znotraj katerega so interpreti tekst brali na horizontu 
optimizma, torej na eni od skrajnosti osi binarne dvojice optimizem - pesimizem, ki 
smo jo določili kot splošno prisotno lastnost analiziranih branj Martina Kačurja. 

Branje – ki gradi na osnovnem paradoksu – je bistveno za vzpostavitev nacije 
kot take, saj se ravno na 'bojišču interpretacij' zapolnjuje mit, ki se po Culibergu v 
individualističnih družbah združuje z ničto institucijo nacije:

[M]it proizvaja verovanjsko naravnanost, ki je primerna pesniškemu tekstu; natačneje: 
naravnanost, ki tekst šele povzdigne v status, podoben estetiškemu statusu«, mit 
je »dopolnilna slovstvena tvorba, ki omogoča nacionalno kanonizacijo avtorja in 
njegovega dela.« Mit ohranja tekst v »nepopolnosti in tako spodbuja k različnim 
branjem; a ta branja so skupne prakse, ki ustvarjajo narodno kulturo. (Močnik 2006: 
12–13) 

Ravno mit, ki je v našem primeru konstruiran na literarnem polju, natančneje na 
tekstu Martina Kačurja, pa »zagotavlja, da je nacija vsebinsko in formalno 'polna' in 
'prazna' hkrati, naciji omogoča neboleče prehajanje od ene hegemone ideologije do 
druge in je torej nekakšno dopolnilo nacije v njeni vlogi 'nevtralne' ničte institucije.« 
(Culiberg 2007: 147)

1 Ideologija, institucija, nacija in mit 

Močnikova knjiga Julija Primic v slovenski književni vedi (2006) je postavila 
temelje za raziskovanje slovenskih literarnih interpretacij s pomočjo teorij ideologije 
na podlagi postmarksističnega raziskovanja literature. Očitek, da se ob marksističnem 
načinu analize izgubi smiselnost literarne teorije kot take,2 saj bi lahko tekste 
obravnavali zgolj kot vse druge zgodovinske vire, denimo administrativno gradivo, 
časopisne izrezke in dnevniške zapiske, Močnik že v Raziskavah za sociologijo 
književnosti (1983) zavrže, saj se s svojo metodo raziskovanja osredotoča ravno na 
tisto, kar imenuje »tvorni delež, ki ga literatura prispeva h konstituciji ideoloških 
in družbenih razmerij prav kot literatura.« (Močnik 1983: 12) Če za vulgarni 
materializem resnično velja, da »spregleda specifično literarno strukturo in estetsko 
razsežnost, [da ga spreminja] utilitarno, v služnost ali »kakor da« (pragmatično 
prispodobo)« (Matajc 2008: 295), je za postmarksistično izhodišče naše razprave 
jasno, da bi vztrajanje pri kateri koli od obeh možnih skrajnosti (na zgolj tekstu ali 
zgolj kontekstu) pomenilo čisto ideologizacijo. Vztrajanje na obeh nerazdružljivih, 
vendar obenem tudi nezdružljivih koncih simbolnega dejanja3 – »da povečamo pomen 

2 K tovrstnemu razumevanju nedvomno pripomorejo tudi povojni marksistični teoretiki sami, ko na 
mehanicističen način vzpostavljajo povezavo med literaturo in družbo. Tako denimo Lucien Goldmann, 
francoski sociolog, v svojem delu Za sociologijo romana (1963) zapiše, da je »romaneskna oblika 
transpozicija literarne ravni vsakodnevnega življenja individualistične družbe, porojene iz tržnega 
gospodarstva. Obstoji natančna homologija med obliko romana in vsakodnevnim odnosom med človekom 
in blagom v splošnem in nadalje med človekom in sočlovekom v tržni družbi.« (Goldmann 1975: 7)

3 Simbolno dejanje, o katerem Jameson govori, je »način, kako narediti nekaj v svetu, a s tem, da tisto, 
kar imenujemo 'svet', obstaja znotraj njega samega [torej simbolnega dejanja, op. A. T.], kot vsebina, ki 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301Andrej Tomažin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja med mitom, vedo in teorijo

aktivnosti, s katero tekst preureja podtekst (v želji po dosegi zmagovitega zaključka, 
da 'referent' ne obstaja), ali da poudarjamo imaginarni status simbolnega dejanja tako 
silovito, da konkretiziramo njegovo družbeno podstat, ki sedaj ni več razumljena kot 
podtekst, temveč kot inertno dano, ki ga tekst 'pasivno in fantazmatsko' odseva – 
[pomeni, da] gre za, kot v prvem primeru, ideologijo strukturalizma, ali, kot v drugem 
primeru, tisto vulgarnega materializma.« (Jameson 2008: 67)

Po Althusserju »ideologija interpelira individuume v subjekte« (Althusser 2000: 
86), obenem pa zapiše še, da ima »ideologija materialno eksistenco« (prav tam: 91). 
Ker nikjer ne zapiše, kam se ta materialna eksistenca ideologije vpisuje, Močnik 
predvideva, da bi »ta koncept lahko bil 'institucija'« (1999: 78). Močnikova teorija 
družbene strukture temelji na dveh tezah: (1) družbena struktura 'ni cela'; (2) institucija 
je 'suplementna' (prav tam: 121). Predstavljeni tezi sta »tesno povezani, saj institucija v 
'ne-celi' strukturi, ki nenehno razpada, ki jo je ves čas potrebno držati skupaj, poskuša 
zapolniti praznine v tej strukturi s tem, da se nenehno dopolnjuje, 'suplementira'« 
(Culiberg 2007: 49). S tem pa institucija ustvarja t. i. kratke stike in protislovja, »ki 
spravljajo posameznike v nenormalen položaj, kar nato poskušajo zgladiti z vpeljavo 
dodatnih institucij« (prav tam). A v vsaki družbi po Léviju-Straussu obstaja institucija, 
»ki nima nikakršne izrecne 'funkcije' in katere edina funkcija je, da družbi omogoča, 
da obstaja« (prav tam: 63), kjer »njihova pojavitev [...] omogoča socialnemu sistemu, 
da obstoji kot celota« (Lévi-Strauss 1963: 159). Ničta institucija se po Močnikovem 
mnenju pri razrednih družbah pokaže v instituciji nacije, ki »poenoti družbeno polje 
v navznoter inkluzivno in navzven ekskluzivno 'celoto'. A prav zaradi 'inkluzivnosti' 
(tega, da zaobsega vse druge 'funkcionalne' institucije) se nacija navznoter ne definira 
v odnosu do institucij, temveč v odnosu do posameznikov« (Culiberg 2007: 65). In 
ravno tu v uspešni komunikaciji »vsakdo doume domačinsko shemo drugega kot eno 
izmed možnih shem, medtem ko ničto institucijo vzame za nujno« (Močnik 1999: 
95). Na kratko to pomeni, da v družbi brez neposredno zaznavnih »družbenih sidrišč« 
nacija postane »matrica medsebojne razumljivosti vseh ideoloških shem« (prav tam: 
96). Zato v nacionalno konstruiranih občestvih »poteka nenehen ideološki boj za to, 
katera ideologija bo naddoločala mehanizem ideološke interpelacije« (Culiberg 2007: 
71). S tega vidika je za začetek dvajsetega stoletja in njegovo nadaljevanje izrednega 
pomena dejstvo, da se vse do druge svetovne vojne Slovenija kot državna realnost ni 
formirala. Nacionalno konstituirano občestvo je tedaj obstajalo (deklarativno vsaj od 
programa Zedinjene Slovenije leta 1848), vendar se še ni oblikovalo v državno formo.4 
Leta 1848 se je namreč »zaključila doba prvega slovenskega preporoda, započetega 

jo mora prevzeti ter inkorporirati v sebi, da jo lahko začne transformirati. Simbolno dejanje tako začne 
z ustvarjanjem lastnega konteksta v istem trenutku, kot vznikne, ko se od njega [konteksta, op. A. T.] 
umakne, kjer se 'ozre' proti lastnim projektom transformacije.« (Jameson 2008: 67)

4 Za širši zgodovinski pregled glej vsaj Prijatelj 1938, drugače pa se je potrebno zavedati, da je 
kljub temu, da »Prijateljeva Slovenska kulturno politična [sic!] in slovstvena zgodovina 1848–1895, ki 
z Ocvirkovimi in Kermavnerjemi dopolnili nudi izjemno izhodišče za bolj specifične analize, [...] v tem 
Prijateljevem delu enotnost slovstvene, kulturne in politične zgodovine bolj vnaprej postavljena kakor 
problematizirana in s tem ostaja nekako v senci svojega predmeta, [...] na drugi strani [pa] je načelno 
Prijateljevo stališče do problematike razmerja med umetnostjo in družbo izrazito findesieclovsko in 
larpurlartistično obarvano.« (Močnik 1983: 13–14)

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Slavistična revija, letnik 64/2016, št. 3, september–oktober

leta 1768 s prvo izdajo Pohlinove 'Kraynske Grammatike'« (Prijatelj 1938: 1) in 
medtem ko je »prejšnja doba vzpostavljala narod v duševnem, jezikovnem in literarno 
umetnostnem svetu, ga poizkuša ta doba [po 1848, op. A. T.] vzpostaviti in v veljavo 
in v obveljavo spraviti v medljudstvenem, državnem sožitju, v političnem svetu. [...]
[N]ajprimernejši naziv, s katerim bi mogli poznamenovati dobo slovenske literature 
po letu 1848 – doba drugega slovenskega, to se pravi, političnega preporoda.« (prav 
tam: 2) Ob tem pa je literatura, širše kultura (s kasnejšo zaznambo teh praks z imenom 
»slovenski kulturni sindrom«), pridobila na veljavi tudi znotraj političnega preporoda, 
in obenem z afirmacijo nacije prevpraševala tudi njene lastne pogoje.

Ker ničta institucija nacije ne daje prednosti nobeni partikularni ideologiji, 
»obstaja več 'resničnostnih programov' ali ideoloških registrov hkrati in zaradi katerih 
je za ljudi, ki v takih družbah živijo, tako rekoč nujno, da med temi 'programi' ali 
registri izbirajo, da 'preklapljajo' iz enega v drugega« (Močnik 1998: 220). Mit je 
v okviru tovrstnega razumevanja »pragmatični pripomoček« oz. »naprava, ki ne 
pripada nobenemu resničnostnemu programu posebej, [...] temveč je eno izmed orodij, 
s katerimi je mogoče urejati težave, do katerih pripelje obstoj raznih in različnih, 
celo protislovnih resničnostnih programov« (prav tam: 241), obenem pa mit vidi kot 
»družbeno napravo, institucijo, ki pomaga reševati ideološke probleme, ki je orodje 
v ideoloških spopadih, a ki kot institucija hkrati tudi sama participira pri neizbežni 
notranji ne-popolnosti in ne-saturiranosti družbenih institucij nasploh.  [...] Če mit po 
svoji strukturi ne bi bil tak (nepopoln, odprt za suplementiranje itn.), tudi ne bi mogel 
opravljati svoje 'urejevalske' funkcije.« (prav tam) Culiberg trdi, da je institucija mita 
nekakšno dopolnilo nacije v njeni vlogi 'nevtralne' ničte institucije,« (prav tam), saj 
mit definira izrekovalno situacijo, ki je nacija sama po sebi zaradi svoje 'vsebinske' 
praznosti ni sposobna vzpostaviti. [...] In prav na mitičen način se mora vzpostaviti 
tudi nacija, katere definicija je oprta le sama nase in jo vzpostavlja nacionalni 
diskurz, ki mu 'vsebino', diskurzivno formulo, izjavljalno situacijo zagotavlja prav 
mit. Vsebinsko prazna nacija kot 'nevtralna' podlaga drži skupaj družbo svobodnih 
posameznikov, v kateri obstaja pluralnost ideoloških programov. A hkrati se zaradi 
manka vsebine nacija ni zmožna vzpostaviti sama, kakor se tudi nacionalni diskurz 
ni zmožen obdržati, če se ne opre na institucijo mita, ki mu ponuja manjkajočo 
vsebino; mit pa je sam brez 'forme', brez določene funkcije, zato je zmožen znotraj 
nacionalnega diskurza podpirati kateri koli ideološki program, zaradi česar naciji 
omogoča ohraniti njeno 'nevtralno' funkcijo. [...] Narodi so se tako lahko vzpostavili 
in ohranili le skupaj s svojimi miti, ki so se kot dopolnilna institucija nacionalne ničte 
institucije reinstuticionalizirali v novo družbeno strukturo. (Culiberg 2007: 150) 

2 Slovenski nacionalni slovstveni mit

Močnik izpelje idealno pozicijo nacionalne literature znotraj nacionalne 
skupnosti, saj »konstituira občestvo, ne da bi vsiljevala kakšen poseben 'pomen'. Je 
tako rekoč 'drugotni sistem' na prazno.« (2008: 6) Kot sistem nacionalne literature 
je namreč vsebinsko sicer poln, a strukturno 'vsiljuje' svojo praznost, in kot bomo 
videli kasneje, literaturi ravno ta kvaliteta prinese potencial »multiinterpretabilnosti«. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303Andrej Tomažin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja med mitom, vedo in teorijo

Med kohezivne prakse nacionalnega občestva sodijo »šolske prakse in rituali visoke 
nacionalne kulture, ki se organizirajo okoli raznih jeder, najimenitnejše med temi jedri 
pa je bržkone kanonični literarni korpus« (prav tam: 8), to pa je važno izpostaviti zato, 
ker ravno to 'narodotvorno' branje izhaja iz neke posebne verovanjske naravnanosti, 
iz tistega načina verjetja, ki smo ga določili z ambivalentnostjo tajbe. Na eni strani 
mora postaviti zahtevo po iskrenosti in avtentičnosti pisanja, saj le tako 'za' tekstom 
lahko postulira individualnega avtorja, svobodni subjekt, ki se lahko iskreno in 
avtentično, torej tudi svobodno, izraža prav zato, ker pripada tej isti nacionalni kulturi 
in skupnosti. Na drugi strani mora od teksta zahtevati specifično estetiško formulacijo 
(torej: nobene neposredne dokumentarnosti) in univerzalno veljavo (torej: nobene 
anekdotike)« (prav tam: 8–9), ravno znotraj te binarne dvojice pa prihaja do 
paradoksov, ki nimajo jasnega pomena, »važen je ta notranje protislovni način« (prav 
tam: 7). Močnikove prehodne delovne teze pravijo, da so »mitska dejstva tako rekoč 
dokumentirana v besedilu – a do te dokumentacije ne moremo, vse dokler mit ne 
razvije svoje logike, s katero nas popelje k njej. Šele s pomočjo mita lahko iz besedila 
razberemo ustrezna dejstva.« (prav tam: 11) Besedila v devetnajstem stoletju ni 
mogoče brati in interpretirati, če ni na voljo mita o avtorju, po drugi strani pa avtorju 
ne moremo verjeti vsega, saj bi bilo tedaj avtorjevo besedilo preprost avtobiografski 
dokument. Zato funkcija slovstvenega mita 

ni v tem, da bi priskrbel 'dejstva', v luči katerih bi bilo mogoče 'fiksirati' pesniško 
besedilo, odpraviti njegovo amfibolijo in priti do 'pravega' smisla. Narobe, funkcija 
mita je, da proizvede dvoumnost in jo ohranja, da varuje besedilno 'nepopolnost', da 
besedilo zadržuje v njegovi manjkavosti. Mit proizvaja verovanjsko naravnanost, ki je 
primerna pesniškemu tekstu; natačneje: naravnanost, ki tekst šele povzdigne v status, 
podoben estetiškemu statusu. (Močnik 2006: 12)

S tem pridemo do začetne trditve, da je mit »dopolnila slovstvena tvorba, ki 
omogoča nacionalno kanonizacijo avtorja in njegovega dela« (prav tam: 12). Mit 
ohranja tekst v »nepopolnosti in tako spodbuja k različnim branjem; a ta branja so 
skupne prakse, ki ustvarjajo narodno kulturo« (prav tam: 13).

3 Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja

Temelj branj Martina Kačurja predstavlja binarna dvojica optimizem - pesimizem 
v navezavi z dvojico fikcija - nefikcija (življenjski, avtobiografski podatki o pisateljih), 
ki zapolnjuje osnovni obrazec mita, kot ga v abstrahirani obliki vzpostavljene 
teorije vidi Močnik. Pravi: »Tisto, kar je zanikano, je nekaj, kar je splošno znano, 
je nekakšna doxa.« (Močnik 2006: 26) Vpelje semiotični kvadrat, kjer »tisto, kar 
je zanikano, potemtakem izhaja iz nadaljnje členitve afirmiranega člena v okviru 
veljavnega semiotičnega koda. Zanikana je torej 'reprezentacija' afirmiranega člena 
na neki nižji ali nadaljni ravni semiotičnega koda.« (prav tam) Jameson semiotični 
kvadrat litvanskega semiotika Algirdasa Juliusa Greimasa okliče za »virtualno karto 
konceptualnega zaprtja, ali še bolje, zaprtja ideologije same, to je mehanizma, ki, 
kljub občutku, da ustvarja veliko možnih konceptov in pozicij, ostaja zaklenjen v 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Slavistična revija, letnik 64/2016, št. 3, september–oktober

nekakšni začetni aporiji oz. dvojni vezi, ki jih sama ne more spremeniti od znotraj.« 
(Jameson 2008: xv)5 Jameson zapiše, da zaprtje greimasovega kvadrata ne preneha 
predstavljati problemov, ki jih je »tovrstna statična in analitična misel predstavljala 
za bolj dialektično pozicijo; ravno nasprotno, oskrbi nas z grafičnim prikazom 
ideološkega zaprtja [ang. ideological closure] kot takega, in nam omogoči kartirati 
notranje meje dane ideološke formacije in možnost konstruiranja osnovnih terminov 
tega partikularnega libidinalnega aparata oz. želečega stroja [ang. desiring machine].« 
(Jameson 2008: 33) 

Tovrstni abstrakciji je mogoče pri branjih Martina Kačurja slediti že od samega 
začetka, znotraj interpretacij pa se izoblikujejo tri obča mesta, okrog katerih kritiki in 
raziskovalci osnujejo svoja branja: 1) množica; 2) vprašanje ženske krivde (poroka) 
in 3) razlog Kačurjevega 'propada', ki se kaže kot najbolj temeljno osišče ideoloških 
borb. Obča mesta se izkažejo že pri najzgodnješih branjih v revialnih kritikah, torej 
pri Kobalu (Slovenski narod 1907), Robidi (Nova doba 1907) in Glonarju (Domovina 
1907), vendar se šele pri Terseglavu (Dom in svet 1907) in Merharju (Ljubljanski zvon 
1907) jasneje pokaže kot – na eni strani – pesimistična zgodba tragičnega lika in – na 
drugi strani – optimistična zgodba sicer tragičnega lika, ki pravzaprav s svojo smrtjo 
kaže navzven, v prihodnost. Merhar za razliko od Terseglava, ki zapiše, da se je »nihilist, 
ki je nekdaj bruhal v Knjigi za lahkomiselne ljudi neukročeno sovraštvo do morale in 
do vsega obstoječega reda, le toliko izpremenil, da je postal iz revolucionarja ciničen 
skeptik« (Terseglav 1907: 137), označi Kačurja kot »navdušen[ega] zidarj[a] lepše 
narodne prihodnosti« (Merhar 1907: 246), katerega politični propad sprožijo »verski 
fanatizem, egoistna omejenost in pijana požrešnost« (prav tam: 247), čeprav so tam 
»sicer delavci-strojarji, ki hrepene po pouku, in dolgi kmet mu bodrilno namežikuje, 
ali to je šele zarja, ki obeta v prihodnosti beli dan.« (prav tam) Na to interpretacijo 
se kasneje naveže tudi povojni nabor interpretov (Ziherl, Boršnik, Kraigher, Merhar, 
Mahnič, Kamenik, Kos in Moravec), to pa je mogoče povezati tudi z Dolinarjevo 
ugotovitvijo, da je »[v]pliv dogmatičnega marksizma [...] v prvem povojnem desetletju 
znatno narasel« (Dolinar 2007: 20). Trditev – in obrat v enostranska branja – v našem 
primeru utemeljujemo z naddoločitvijo ničte institucije nacije s strani hegemone 
ideologije 'dogmatičnega marksizma' oz. 'jugoslovanskega komunizma', ki pa je kljub 
'enostranskemu' branju vseeno moralo brati Martina Kačurja in s tem slediti mitski 
matrici, ki ustvarja zapolnitev nacionalne ničte institucije. 

Vendar se je tudi znotraj marksistične struje iz sredine dvajsetega stoletja 
pojavilo branje, ki je Cankarjevega Martina Kačurja razumelo 'nenarodotvorno', ta 
interpretacija pa je – nikakor ne začuda – prihajala iz neslovenskega prostora. Leta 
1937 je Arpad Lebl pod psevdonimom Žarko Plamenac v članku Može li sluga Jernej 
naći svoju pravicu kljub samoopredeljeni pripadnosti marksizmu označil Cankarja za 
»mistik[a], obupan[ca], desperad[a] iz Blatnega dola, marksizem pa zahteva najmanj 
vedro razpoloženje, vero v končno zmago, optimizem, neokrnjeno borbeno moč in 
borbeno voljo in – kolektivni občutek« (Lebl 1937: 693–94). S tem je – za razliko od 
Ziherla, ki je repliciral na njegov članek dve leti kasneje – bral tekst brez 'neliterarnih' 
indicev, ki so preko esejev, pisem idr. Cankarja jasno umeščali v, če ne marksistični, pa 

5 Podrobneje o semiotičnem kvadratu v Greimas 1968.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305Andrej Tomažin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja med mitom, vedo in teorijo

vsaj socialistični tabor. Ravno zaradi tega se je iz 'domovine' oglasil Ziherl in Leblu z 
metodo 'znanstvenega socializma' dokazal nasprotno, da čeprav Kačur ni 'optimistična' 
figura, pa je zato Cankar vseeno optimističen, in da če že Kačur ni optimističen, pa 
je Cankar v Martinu Kačurju glavnemu liku nasproti postavil »resnični tip borca, 
organizatorja vaških bajtarjev, kovača, ki pade z razbito lobanjo.« (Ziherl 1939: 558) 
Iz tega Ziherlovega branja izhaja cela generacija povojnih interpretov, od katerih se 
v tem obdobju loči le Slodnjak, ki pa zopet poudarja le eno plat dvojice pesimizem - 
optimizem.6

Do Kermaunerjeve knjige Mesec dni z Ivanom Cankarjem, Martinom Kačurjem 
in Tarasom Kermaunerjem v letu 1976 je bilo torej le malo izstopov iz skrajnostnih 
pozicij binarne dvojice optimizem - pesimizem. Kot prvi je prestop v slovstveno vedo7, 
čeprav le na kratko, ko je zaznal možnost obeh intepretacij, napravil Izidor Cankar s 
spremnimi besedili k Zbranim spisom Ivana Cankarja iz leta 1929, vendar ga njegov 
položaj, kakor zapiše tudi Kermauner, prisiljuje v to, »da priznava eno plat, da pa pri 
priči prepoudari drugo« (Kermauner 1976: 46). Kot poprej tudi Izidor Cankar izloči 
Martina Kačurja iz ostalih avtorjevih tekstov in ga uvrsti na najvišje, prvo mesto, 
s katerega bi ob možni avtorjevi kanonizaciji zdrsnil v nacionalni kanon.8 Vendar 
Izidor Cankar poleg tega, da v skladu s svojo teorijo estetike postavi Ivanovo povest 
na najvišje mesto, to stori tudi v direktni navezavi na njegovo življenje, ko zapiše, 
da z Martinom Kačurjem Ivan Cankar »[z] elementarno silo Pavlove vere, 'kateri je 
zoper vse upanje upal in veroval', oznanja nanovo svoj nauk o večnem hrepenenju po 
dobroti in lepoti« (Cankar 1929: ix). To misel še stopnjuje, ko zapiše, da je ta 

'življenjepis idealista' [...] kos samoizpovedi in se v času ter osebnem razpoloženju, 
o katerem govorimo, kot povest ni mogel drugače končati, nego tragično, a vendar 
je tudi priča onega skritega v jedko satiro ali sanjav brezup odetega optimizma, ki 
ni zapustil pesnika niti v tej najbolj kritični dobi. Zdelo se je, da se njegovo življenje 
počasi ruši, kakor se je rušilo Kačurjevo, da je njegovo reformatorsko prizadevanje 
povsem brezuspešno, in bati se je bilo, da pride trenutek, ko se bo zaradi tega, ker 

6 Ta se znotraj njegovega Slovenskega slovstva (glej Slodnjak 1968) kaže kot nevtralna ugotovitev, kot 
sintetična misel o določenem delu, dočim Slodnjak v svoji literarni biografiji Tujec z vidika Cankarjevega 
brata Karla zapiše naslednje besede: »Koliko višje kakor moje tolikokrat izdano mašništvo so bile njegove 
vizije duhovne ljubezni, njegova kesanja zaradi najneznatnejših krivic, storjenih soljudem, njegova 
brezmejna vdanost materi in preroška obsodba slehernega nasilja! Kdo je bil zvestejši Kristusov učenec: 
brat ali jaz?« (Slodnjak 1976: 52) Odgovor na retorično vprašanje je seveda jasen: večji katolik je Cankar, 
s tem pa se Slodnjak še jasneje umešča na skrajni rob 'pesimističnega' in 'katoliškega' roba, ki pa je po 
ideološkem obratu pravzaprav vedno znova optimističen, saj je po 'tragični' smrti tu vedno življenje po 
smrti in končna združitev z Bogom.

7 Močnik pravi, da je vseeno, kako imenujemo vedo, »slovstvena, književna ali literarna« (Močnik 
2006: 92), vendar vseeno prevzame »Saksidov teoretski koncept in polemično oznako 'slovstvena 
veda'«. (prav tam: 93) Iztok Saksida nasprotje med slovstveno vedo in literarno teorijo vzpostavi docela 
programsko, ko zapiše, da je bil »slovenist doslej prepričan, [...] da je nacionalni književni korpus [...] scela 
njegova domena, slovenska slovstvena veda pa edino pravšnje ime za to početje. Literarna teorija proti 
slovstveni vedi – takšen zastavek želimo utemeljiti, in po njem je 'slovenski' književni korpus le ena v vrsti 
literatur, ki si končno zasluži, da jo preformuliramo v teoretski objekt.« (Saksida 1987: 1) Zaradi jasnosti 
in kontinuitete smo termin obdržali tudi mi.

8 Še več, to stori prvi, ki ima pred seboj celotno Cankarjevo delo – za razliko od kritikov iz leta izida 
knjiga.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Slavistična revija, letnik 64/2016, št. 3, september–oktober

so 'strašno začrtane meje moči' človekovih, v onemoglosti in strahu, kakor Martin 
Kačur, vdal v strašni mehanizem topega življenja. In vendar! Tudi tedaj mu je jasno, 
da to izgubljeno, za nedosegljivimi fantomi se loveče prizadevanje ni bilo zapravljeno; 
junak pade, njegova misel ne. (prav tam.: x) 

Izidor Cankar zapiše, da v tekstu lahko obstaja optimizem, obenem pa priznava 
tudi možnost pesimizma. S tem se razlikuje od mitografskih praks, kjer je »[v]
ednostna identifikacija s 'subjektom, ki se zanj predpostavlja, da ve', [...] brezpogojna; 
zato se verjetja, ki pripadajo tej interpelacijski ideologiji, interpeliranemu individuu 
prikazujejo kot nujna – torej ne kot verjetja, temveč kot vednost. Interpelirani subjekt, 
ki sprejema 'svojo' ideologijo kot vednost, se s stališča vednostne pozicije slovstvene 
vede kaže kot 'idealni verujoči'« (Močnik 2006: 70). Ko Cankar (ali kateri koli drug 
interpret) zapopade, da so ideologije zgolj verjetja in jih (vsak eno samo) ne sprejema 
kot vednost, se mitografska struktura poruši, saj dve nasprotni verjetji v istem tekstu 
pač ne moreta obstajati. Z nastopom Izidorja Cankarja prvič v zgodovini interpretacij 
Martina Kačurja pride do prestopa v slovstveno vedo, ko ravno Izidor Cankar »v 
gradivu, ki ga proučuje, opazi razliko: med ideologijo, v katero je subjekt interpeliran 
in v kateri se identificira s 'subjektom, ki se zanj predpostavlja, da ve,' – in ideologijo, 
ki vanjo individuum ni intepeliran, jo pa 'razume' in je z njo sposoben občevati, ker jo 
dopušča kot možno verjetje na podlagi pogojne identifikacije z njenim 'subjektom, ki 
se zanj predpostavlja, da verjame'.« (prav tam: 69) Tako se Izidor Cankar, pa čeprav 
le za trenutek, pojavi znotraj slovstvene vede, s tem pa ustvari možnost za to, da se 
kasneje tudi Kermauner opre na njegove ugotovitve in se kot prvi interpret Martina 
Kačurja resnično zapiše – s tem pa tudi Cankarjev tekst – slovstveni vedi. 

Pri Kermaunerju – s teoretičnim zaledjem teoretikov iz šestdesetih, predvsem 
Dušanom Pirjevcem – pride do polnopravnega pojava slovstvene vede, vključno s 
svojo ideološkostjo, ki jo Močnik razume kot dejstvo, da taista slovstvena veda svoje 
»ideološke pripadnosti ni sposobna reflektirati« (prav tam: 73) zaradi česar postane 
(ideološka) vednost o ideologiji, saj »slovstvena veda ne nadzoruje svojih vednostnih 
učinkov« (prav tam: 73). To se zgodi, ker 

slovstveni komentar [sicer] postane vednostni diskurz, [...] [ko] je svoj predmet 
sposoben koncipirati, kot subjekt«, vendar ga ravno to napravi tudi ideološkega, saj 
vednostni učinki slovstvene vede izhajajo iz součinkovanja 'gradiva' in te zunanje 
ideologije, ki vzpostavlja njen vednostni 'subjekt'. Gradivo si resda do neke mere izbira 
sama – a izbiro in selekcijsko perspektivo ji določa ideologija, ki ji veda pripada, a 
te pripadnosti ne nadzoruje. Operacije, ki jih veda izvršuje, so do neke mere res pod 
njenim nadzorom. A spet ne popolnoma, saj struktura gradiva, kakor smo videli, 
določa polje, v katerem so operacije možne; pogosto določa tudi, katere operacije so 
sploh možne; in naposled določa, kateri 'uvozi' novega gradiva so možni in kateri niso. 
(Močnik 2006: 75) 

Kermaunerjeva razlaga se nam s formo skrajne refleksije kaže kot radikalizacija 
tradicionalne slovstvene vede, ki pa ne pripelje do končne samoukinitve. Zdi se, da 
ravno zaradi tega Kermauner vpelje ideološko instanco oz. obliko ideologije, ki jo 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307Andrej Tomažin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja med mitom, vedo in teorijo

Žižek imenuje cinizem9 (glej Žižek 1989), ta pa Kermaunerju omogoča, da se zaveda 
pogojev in da nadzoruje svoje vednostne učinke, obenem pa se v ideologiji vseeno 
počuti 'domače' – z njo 'koketira', si jo prisvaja in vedno znova daje občutek, da se 
zaveda, da je del ideologije, vendar glede tega ne more pravzaprav nič narediti – razen 
da bi se usmeril v 'matematične' in 'kompjuterske' analize, kakor jih imenuje sam 
(glej Kermauner 1976). Ob povedanem menimo, da (lahko) znotraj slovstvene vede 
obstajata dve varianti ideologije, ki v zgodovino prihajata zaporedoma, saj se prva 
svoje ideološke interpeliranosti (še) ne zaveda, druga pa se je zaveda, vendar ostaja 
v istem ideološkem polju kot prva, s čimer se ne približuje z epistemološkim rezom 
utemeljeni teoriji, kakor jo razume Močnik. 

Pirjevec v svojem odgovoru Kraigherjevemu 'marksističnemu' branju Cankarja, 
kakor ga razume, v članku Kritika – Boj za Cankarjevo podobo iz leta 1954, zapiše, 
da je »šlo pred drugo svetovno vojno v debatah predvsem za vprašanje, kateremu 
svetovnonazorskemu taboru avtor pripada, medtem ko so se šele povojna raziskovanja 
začela lotevati 'konstruktivnejših' problemov avtorjeve duhovne fiziognomije in 
njegove družbene vloge.« (Köstler 2012: 243) Med branji, ki so sledila Kermaunerju, 
sta bili 'novi' zgolj (posredno) Pirjevčevo in Kermaunerjevo branje, za njimi pa so se 
– kakor kažejo Potrč (1977), Bernik (1987, 2006) in sploh Avsenik Nabergoj (2005) 
– interpretacije Martina Kačurja usmerile bodisi nazaj v marksistično problematiko 
na relaciji posameznik – družba bodisi so protislovnosti sintetično združile v enotno 
intepretacijo (Bernik) in s tem 'onemogočile' nadaljnje multiinterpretabilno branje 
bodisi so se jasno ideološko usmerile (Avsenik Nabergoj) in s tem zopet odprle 
prostor mitografskim matricam, čeprav so kljub močni izpostavljenosti tovrstnega 
principa v javnosti10 naletele na jasne odpore literarne stroke,11 ki je – spodbujena 
predvsem s tradicijo poststrukturalističnih teoretskih konceptov – zavrnila tovrstno 
enostransko branje in s tem »redukcij[o] sporočilnosti Cankarjeve literature na raven 
osebne (religiozne) izpovedi« (Köstler 2007: 158).

Od vseh treh branj je najinovativnejše ravno Bernikovo, saj poskuša s sintezo 
zaobjeti celotno problematiko zgodovinskih branj Martina Kačurja, to pa doseže 

9 »Cinizem je nekakšna pervertirana negacija negacije uradne ideologije: obogatena z ilegalno 
obogatitvijo, z ropom, je cinična reakcija vezana na izrekanje, da je legalna obogatitev boljša in, še več, 
zaščitena z zakonom. [...] Jasno je, da, soočena s takšnim ciničnim umom, tradicionalna kritika ideologije 
ne deluje več. Ideološkega teksta ne moremo več podvreči 'simptomatskemu' branju, ga soočiti s praznimi 
mesti, s tistim, kar more zatreti, da se lahko organizira, da obrži svojo konsistenco.« (Žižek 1989: 30) 
To se nam potrjuje tudi s cezuro, ki jo znotraj intepretacij Martina Kačurja predstavlja Kermaunerjevo 
branje. Ideološko interpretacijo Martina Kačurja pred Kermaunerjevim branjem smo lahko podvrgli 
jamesonovskemu 'simptomatskemu' branju, pri samem Kermaunerjevem branju pa tega ne moremo več 
storiti, saj »cinični um vzame to distanco v zakup že vnaprej« (prav tam).

10 Spremenjena doktorska disertacija Irene Avsenik Nabergoj z naslovom Greh, krivda, kazen 
in odpuščanje pri Ivanu Cankarju je izšla pri Cankarjevi založbi z naslovom Ljubezen in krivda Ivana 
Cankarja.

11 Stroka »rabi reprodukciji produkcijskih razmerij« (Močnik 2006: 177), s čimer reproducira tisto, 
kar kot vednost vzpostavlja slovstvena veda. S tem za razliko od teorije, ki se »mora vpraševati o pogojih 
za svojo možnost, [...] zagotavlja pogoje za svoj obstoj in nadaljevanje« (prav tam). V tem primeru je 
opredelitev odzivov na delo Avsenik Nabergoj mogoče razumeti kot odziv slovstvene vede na poskus 
ponovne vzpostavitve mitografskih praks.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Slavistična revija, letnik 64/2016, št. 3, september–oktober

z dualističnim razumevanjem optimizma in pesimizma v luči Cankarjeve uporabe 
dveh slogov, realističnega in alegoričnosimbolističnega, s čimer zameji vsakršno 
problematiko multiinterpretabilnosti, ki nam služi kot pogoj estetskega branja. Zaradi 
tega lahko v najnovejši ediciji branja Martina Kačurja zapiše, da ima »ponavljanje 
nedvoumnega, čeprav v podobah izraženega sporočila, [...] za posledico [...] zoži[tev] 
večpomenskost[i] pripovednega besedila in [s tem] vpliva na bralčevo recepcijo 
romana« (Bernik 2006: 274). Tovrstno sintezo bi lahko povezali s tem, kar Igor Zabel 
imenuje »tesna zveza interpretacije s pedagoško prakso« (Zabel 1990: 29), ki ji na 
slovenskih tleh sledi od začetka šestdesetih let in je nastala ravno iz potreb, ki so 
izhajale iz »zahteve po celovitosti pristopa, po njegovi objektivnosti, po vzajemnosti 
teoretskega in historičnega aspekta in po možni preverljivosti.« (prav tam) Bernikova 
interpretacija, ki sintetično zveže obe poprejšnji branji, je lahko nastala zaradi želje 
po celovitosti, lahko pa zaradi družbenih premikov, ki jih je prinesla državna tvorba 
s strogo določenimi mejami, kjer se nahajajo Slovenci, s čimer je – na tem mestu 
povsem hipotetično – potreba po 'estetiškem' branju Martina Kačurja pravzaprav 
poniknila.

 4 Zaključek

Ob pregledu interpretacij Martina Kačurja si je mogoče zastaviti dvoje zaključnih 
vprašanj, ki se vežeta na metodo in vsebino izvedene analize. Prvo vprašanje je, ali 
je ideološkost dela v individualističnih družbah zgolj stvar zunajtekstnih dinamik in 
literarnega habitusa ali pa je tekstu imanentno nekaj, zaradi česar in ob čemer se ta 
zunanja ideološka interpretacija sploh lahko pojavi. Močnik namreč trdi, da obstaja 
določen »tvorni delež, ki ga literatura prispeva h konstituciji ideoloških razmerij 
prav kot literatura« (Močnik 1983: 12). Če vzamemo, da je literarnost mogoče najti 
v dveh temeljnih tendencah jezikovne rabe, ki sta težnja »k polisemiji besed, fraz 
in obsežnejših diskurzivnih enot [...] in težnja k besedilni avtoreferencialnosti« 
(Juvan 2003a: 8), potem moramo iskati rešitve ravno znotraj teh dveh možnosti. Kot 
smiselna se odpre prva, tj. »težnja k polisemiji besed, fraz in obsežnejših diskurzivnih 
sklopov«, saj predstavlja možnost estetskega branja, ki pa se ne vzpostavlja zgolj 
z obstojem teksta, obogatenega z literarnostjo, na kratko literarnega teksta, temveč 
se tako po Bourdieuju kot Močniku vzpostavlja tudi zunanje, zaradi določenih 
družbenozgodovinskih kontekstov, v katerih se določeno delo bere. Bourdieu pravi, 
da umetniško delo »[v]rednosti ne prejema od materiala, temveč od dela, vloženega 
v produkcijo njegove vrednosti, od vere oziroma zmote [ang. misrecognition], ki se 
producira in reproducira kolektivno.« (Bourdieu 2000: 333–34 v Dović 2007: 40) 
Nekako v prikriti psihoanalitični maniri Bourdieu zapiše, da so temelji te vere v 
»privrženosti igri kot taki in sprejemanju njene temeljne premise, da je igro, literarno 
in znanstveno, vredno igrati in jemati resno. [...] To je tudi predpogoj literarne 
iluzije in učinka prepričanja (bolj kot učinka realnosti), ki ga tekst lahko proizvede.« 
(Bourdieu 2000: 333–34 v Dović 2007: 40) Močnik takšno zmoto opisuje, ko trdi, da 
narodotvorno branje na eni strani postavlja zahtevo po iskrenosti pisanja, na drugi pa 
zahteva specifično estetiško formulacijo in univerzalno veljavo. (glej Močnik 2006: 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309Andrej Tomažin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja med mitom, vedo in teorijo

8–9) Če shematiziramo, se zdi, da je ideološko branje Martina Kačurja trdno zvezano 
s trojico tekst - kontekst - branje, kjer mora tekst vsebovati lastnost 'literarnosti', da 
postane večpomenski, nato ga more v sklopu določenega konteksta takega omogočiti 
tudi literarni habitus od založnikov preko trgovcev do kritikov, ti pa v končni instanci 
s svojim branjem pravzaprav osnovno večpomensko preberejo na način, ki je nujen, 
da se v individualističnih družbah tekst nasloni na 'prazno' ničto institucijo nacije kot 
'mitska' vsebina, s katero jo interpret zapolni, da lahko pride do narodotvornega branja, 
ki je – kakor kaže naša analiza – individualističnim družbam pravzaprav inherenten.12

Drugo vprašanje je vezano na dejstvo, da pri analizi epistemoloških prelomov in 
njihovih učinkov v slovenski slovstveni vedi prihaja do odstopanj med posameznimi 
rezultati. Tako je denimo Močnikova analiza vzpostavila, da so 'mit o Prešernu' 
»preigravali od Jurčičeve in Stritarjeve izdaje Poezij leta 1866 do Prijateljevega 
predavanja na večer pred odkritjem Prešernovega spomenika v Ljubljani leta 1905« 
(Močnik 2015: 28), dočim naša analiza Cankarjevega Martina Kačurja nakazuje na 
to, da je 'mit o Cankarju' in vpetost literarnih zgodovinarjev v mitografsko matrico 
obstajal od prvih revialnih kritik do izida Kermaunerjeve knjige Mesec dni z Ivanom 
Cankarjem, Martinom Kačurjem in Tarasom Kermaunerjem leta 1976, v nekaterih 
segmentih slovstvene vede pa tudi kasneje (glej Avsenik Nabergoj 2004). Rezultat 
različnih analiz je časovno neujemanje »točk preboja«, ko je prišlo do preloma 
mitske matrice v slovstveno vedo. To nakazuje na njeno neenotnost. Omenjeni 
razkorak lahko razlagamo na dva načina. Pri prvem sprejmemo neenotnost in v luči 
postmodernističnega preloma 'velikih zgodb', s tem pa tudi 'velikih zgodb literarne 
zgodovine' (glej Juvan 2003b), razdelimo slovstveno vedo na partikularne slovstvene 
vede, ki so nastale kot učinek posameznih mitov kanoniziranih ustvarjalcev v navezavi 
na ničto institucijo nacije. Ker se zdi tovrstna rešitev za našo analizo neproduktivna, 
je drugi način vztrajanje pri enotni slovstveni vedi. Kot taka se slovstvena veda 
vzpostavlja kot celostna, vendar odprte in kontradiktorne vrste. Vzniki partikularnih 
'slovstvenih mitov' prinašajo s seboj različne procese interpretacije in kanonizacije, 
ki sočasno obstajajo drug ob drugem, vendar se ne zlijejo med seboj, a rezultirajo 
v nastanku slovstvene vede. Moč posameznih mitov in njihova navezava na 
zunajtekstualno resničnost odpirata možnosti obstoja različnih sočasnih temporalnosti, 
ki pa širšega pojma slovstvene vede zaradi navezave na skupno ničto institucijo nacije 
ne razdelijo na manjše enote. Za bolj natančen odgovor na tako kompleksno vprašanje 
(in tudi njegovo smiselno formulacijo), kot je zadnje, pa bi potrebovali večje število 
podrobnih analiz kanoniziranih in mitiziranih pisateljev, pesnikov in dramatikov 
ter interpretacij njihovih del. Šele tedaj bi lahko videli, kakšne analogije je mogoče 

12 Zdi se, da je Cankarjevo delo zaradi njegovih osebnih političnih preferenc, jasno izraženih v neli-
terarnih delih, mogoče brati mnogo manj estetsko in posledično manj narodotvorno kot Prešernovo delo. 
Na to, da je treba biti pri prehitri analogiji med obema ustvarjalcema previden, opozarja že Martinović, ko 
zapiše, da »Prešernov in Cankarjev literarni opus, gledana v celoti, komajda dopuščata kaj več kot to precej 
posplošeno ugotovitev o njuni sorodnosti, vendar se zdi, da je tudi v zavesti o različnosti in neponovljivosti 
vsake avtentične umetniške tvorbe mogoče izločiti posamezna konkretna dela, ki pri opazovanju iz poseb-
nega zornega kota in na posameznih ravninah svojih struktur razodevajo znake določenega, v svoji relativni 
priravnanosti skupnega ustvarjalnega principa.« (Martinović 1977: 260) Krajše: Prešeren ni živel v času, ko 
se je pojavil socializem, temveč je bil s svojo osebo globoko zasidran v liberalizmu devetnajstega stoletja. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Slavistična revija, letnik 64/2016, št. 3, september–oktober

povleči med posameznimi analizami in kako se interpretacije partikularnih avtorjev 
vpenjajo v slovstveno vedo.

Viri in literatura

Louis Althusser, 1969: For Marx. London: The Penguin Press.
--, 2000: Izbrani spisi. Ljubljana: Založba /*cf.
Irena Avsenik Nabergoj, 2004: Hrepenenje po odpuščanju pri Ivanu Cankarju. 

Bogoslovni vestnik 64/2. 297–315.
--, 2005: Ljubezen in krivda Ivana Cankarja. Ljubljana: MK.
France Bernik, 1985: Spremna beseda in opombe. Ivan Cankar: Dela III. Ljubljana: 

CZ. 369–413.
--, 1987: Ivan Cankar: monografska študija. Ljubljana: DZS.
--, 2006: Ivan Cankar: monografija. Maribor: Litera.
Marja Boršnik, 1947: Martin Kačur [spremna beseda]. Ivan Cankar: Martin Kačur. 

Ljubljana: DZS.
--, 1948: Cankar in učiteljstvo. Slavistična revija 1/1. 145–56.
Izidor Cankar, 1929: Uvod, opombe. Ivan Cankar: Zbrani spisi, IX. knjiga. Ljubljana: 

Nova založba. v–xii, 341–44.
Luka Culiberg, 2007: Japonska: Med nacionalnim mitom in mitološko nacijo. 

Ljubljana: Založba /*cf.
Darko Dolinar, 2007: Med književnostjo, narodom in zgodovino: Razgledi po starejši 

slovenski literarni vedi. Ljubljana: Založba ZRC.
Marijan Dović, 2007: Slovenski pisatelj. Ljubljana: Založba ZRC.
Joža Glonar, 1907: Martin Kačur. Domovina 22. julij.
Lucien Goldmann, 1975: Towards a Sociology of the Novel. New York: Tavistock 

Publications.
Algirdas J. Greimas, Francois Rastier, 1968: The Interaction of Semiotic Constraints. 

Yale French Studies 41. 86–105.
Fredric Jameson, 2008: The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic 

Act. London, New York: Routledge.
Marko Juvan, 2003a: On Literariness: From post-structuralism to systems theory. 

Comparative Literature and Comparative Cultural Studies. Ur. Tötösy – de  
Zepetnek. Indiana: Purdue University Press. 76–96.

--, 2003b: O usodi 'velikega žanra' Kako pisati literarno zgodovino danes? Ur. D. 
Dolinar in M. Juvan. Ljubljana: ZRC SAZU. 17–49.

Ignac Kamenik, 1967: Martin Kačur. Jezik in slovstvo 12/3–4. 69–74, 111–17.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311Andrej Tomažin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja med mitom, vedo in teorijo

Taras Kermauner, 1976: Mesec dni z Ivanom Cankarjem, Martinom Kačurjem in 
Tarasom Kermaunerjem. Ljubljana: Samozaložba.

Dušan Kermavner, 1966: Slovenska politika v letih 1879 do 1895: Političnozgodovinske 
opombe k peti knjigi Ivana Prijatelja Slovenske kulturnopolitične in slovstvene 
zgodovine 1848–1895. Ljubljana: DZS.

Fran Kobal, 1907: Knezove knjižnice XIII. zvezek napolnjuje Ivan Cankarjev 
'življenjepis idealista': Martin Kačur. Slovenski narod 40/50 (1. marec 1907). 1.

Erwin Köstler, 2007: Cankarjeslovje, kam meriš? Primerjalna književnost 20/2. 
155–163.

--, 2012: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju. Primerjalna 
književnost 35/3. 242–59.

Lojz Kraigher, 1954: Ivan Cankar: Študije o njegovem delu in življenju, spomini 
nanj: I. zvezek. Ljubljana: CZ. 

--, 1958: Ivan Cankar: Študije o njegovem delu in življenju, spomini nanj: II. zvezek. 
Ljubljana: CZ.

Arpad Lebl [Žarko Plamenac], 1937: Može li sluga Jernej naći svoju pravicu. Prelet 
13/167. 692–99.

Lux, 1907: Martin Kačur. Učiteljski tovariš 47/17 (26. aprila 1907). 179–80.
Joža Mahnič, 1964: Zgodovina slovenskega slovstva: Obdobje moderne. Ljubljana: 

SM.
Juraj Martinović, 1977: Simbolika prostora v Cankarjevi Hiši Marije Pomočnice. 

Simpozij o Ivanu Cankarja 1976. Ur. J. Vidmar, Š. Barbarič, F. Zadravec. 
Ljubljana: SM. 259–75.

Vanesa Matajc, 2008: Soočenje s trendom: Primerjalna književnost, kulturne študije, 
kulturna zgodovina in literarni kanon. Primerjalna književnost v 20. stoletju in 
Anton Ocvirk. Ur. D. Dolinar in M. Juvan. Ljubljana: ZRC. 283–305.

Boris Merhar, 1952: Opombe. Ivan Cankar: Izbrana dela V. Ljubljana: CZ. 499–569.
Ivan Merhar, 1907: Ivan Cankar: Martin Kačur. Ljubljanski zvon 27/4–5. 246–48, 

310–11.
Rastko Močnik, 1983: Raziskave za sociologijo književnosti. Ljubljana: DZS.
--,  1999: 3 teorije: Ideologija, nacija, institucija. Ljubljana: Založba /*cf.
--,  2006: Julija Primic v slovenski književni vedi. Ljubljana: Sophia.
--,  2015: O pisanju zgodovine. Ljubljana: Založba /*cf.
Dušan Moravec, 1970: Opombe. Ivan Cankar: Zbrano delo. Ljubljana: DZS. 277–

336.
Dušan Pirjevec, 1968: Hlapci, heroji, ljudje. Ljubljana: CZ.
Denis Poniž, 2006: Ivan Cankar, Lepa Vida: Poskus interpretacije. Ljubljana: SGM.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Slavistična revija, letnik 64/2016, št. 3, september–oktober

Ivan Potrč, 1977: Ljubezen in moč Cankarjeve besede je bila za pisateljevo misel in 
čustvo pričarana. Simpozij o Ivanu Cankarju 1976. Ur. J. Vidmar, Š. Barbarič, F. 
Zadravec. Ljubljana: SM. 26–31.

Ivan Prijatelj, 1938: Slovenska kulturnopolitična in slovstvena zgodovina: 1848–
1895. Ljubljana: Akademska založba.

Ivan Robida, 1907: Martin Kačur. Nova doba 1–13 (februar in marec 1907).
Iztok Saksida, 1987: Uvodnik. Problemi 277. 1.
Anton Slodnjak, 1968: Slovensko slovstvo: Ob tisočletnici Brižinskih spomenikov. 

Ljubljana: MK. 
--,  1976: Tujec: Roman o Cankarju. Ljubljana: MK.
Franc Terseglav, 1907: Knjige »Slovenske Matice« za l. 1906: Martin Kačur. Dom 

in svet 20/3. 137.
Igor Zabel, 1990:  Literarna interpretacija v slovenistiki šestdesetih let. Slavistična 

revija 13/2. 25–43.
Boris Ziherl [A. Poljanec], 1939: Ivan Cankar in slovensko delavsko gibanje. 

Sodobnost 7/12. 553–61.
Slavoj Žižek, 1989: The Sublime Object of Ideology. London, New York: Verso.

Summary

The article examines interpretations of Ivan Cankar’s Martin Kačur in Slovene 
literary studies. Based on post-Marxist theory (Althusser, Močnik, Jameson), it tries 
to find structural shifts within textual interpretations, which, according to Močnik, 
lead from mythographic interpretations toward literary studies per se, where the 
author of the text gets the right to become a subject of ideology, the one that gets 
interpellated into ideology. The theoretical part of the thesis is based on the findings 
of Močnik and Culiberg about the connection between myth and the nation as an 
institution with a zero value. Because of the non-existent Slovene myth, the function 
of this institution is transferred to literature, i.e., it fills up the empty institution—
nation. Jameson’s contribution to the theory of this article is in his understanding of 
texts as socially symbolic acts where every text is political. Behind his aporias or 
logically incomprehensible paradoxes there is an even more universal contradiction, 
i.e., according to Jameson, part of the class struggle as the motor of history, which 
in itself is an Althusserian absent cause. Initial interpretations, which emerge with 
the first edition of the book in 1906, are mythographic: they try to interpret the text 
with the help of their own background ideology, which is in many cases connected 
to the political beliefs of the interpreter. Izidor Cankar’s afterword that accompanies 
Ivan Cankar’s first collected works of 1929 tries to break with the mythographic 
practice of the previous interpretations, but despite of the indicated breakthrough 
in the form of different options of decisions of the author of Martin Kačur, Izidor 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313Andrej Tomažin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kačurja med mitom, vedo in teorijo

Cankar fails at doing this, as he finally chooses only one line of the mythographic 
interpretations. Post-war interpretations are, due to the external circumstances and 
hegemonic ideology of vulgar communism, again mythographic. The next (and last) 
shift in interpretations of Martin Kačur happens with the interpretation of Taras 
Kermauner, who—heavily indebted to Pirjevec’s theories—finally enters the field of 
literary studies as Močnik sees it. Literary studies are still structured as an ideology, 
as they are not able to see that they stem from some ideological interpellation. The 
author finds that Kermauner’s ideology—which differs from the one found in Prijatelj 
by Močnik and in Izidor Cankar herein—is in its core cynicism, as seen by Žižek, 
who sketches it with a modified Marx’s thought from Capital: They are aware of it, 
but they are still doing it. Post-Kermauner interpretations do not take Kermauner’s 
interpretations into consideration, but mostly revert to the thought of Izidor Cankar. 
The newest interpretations (by Irena Avsenik Nabergoj) return even further into the 
mythographic matrix that occurred—at least in the interpretation of Cankar’s texts—
in the early 20th century. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 20/02/26 16.55

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

