@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

299

UDK821.163.6.09-31Cankar I.
Andrej Tomazin

Ljubljana
an.tomazin@gmail.com

INTERPRETACIJE CANKARJEVEGA
MARTINA KACURJA MED MITOM, VEDO IN TEORIJO'

Clanek preuduje interpretacije Martina Kacurja (1904) Ivana Cankarja. Prek teoreti¢nega
uvida postmarksisti¢ne teorije (Althusser, Mo¢nik in Jameson) poskusSa znotraj tekstualnih
intepretacij najti strukturne premike, ki po Mo¢niku vodijo od mitografskih interpretacij k
slovstveni vedi. Spremna beseda, ki jo je leta 1929 Izidor Cankar zapisal k prvim zbranim de-
lom Ivana Cankarja, poskusa mitografijo predhodnih interpretacij prebiti, prav tako Kermau-
ner, ki z interpretacijo predhodnih, predvsem povojnih branj, vezanih na hegemono ideologijo
vulgarnega komunizma, zares stopi v slovstveno vedo, kakor jo razume Mo¢nik. Poznejse in-
terpretacije Kermaunerja ne upostevajo, temve¢ se najveckrat vracajo k razmislekom Izidorja
Cankarja ali celo nazaj v mitografsko matrico.

Kljuéne besede: marksizem, mit, nacionalna knjiZzevnost, slovstvena veda, literarna te-
orija, ideologija

The article examines interpretations of Ivan Cankar’s Martin Kacur (1904) in Slovene
literary studies. Based on post-Marxist theory (Althusser, Mo¢nik, Jameson), it tries to find
structural shifts within textual interpretations, which, according to Mo¢nik, lead from mytho-
graphic interpretations toward literary studies per se. Izidor Cankar’s afterword that accom-
panies Ivan Cankar’s first collected works of 1929 tries to break through the mythographic
practice of the previous interpretations. The same can be said for Taras Kermauner: with his
interpretation of previous, particularly post-war readings, which were closely connected to
the hegemonic ideology of vulgar communism, Kermauner entered the field of literary studies
as Mocnik sees it. Post-Kermauner interpretations do not take Kermauner’s interpretations
into consideration; rather, they mostly return to the thought of Izidor Cankar or even further
into the mythographic matrix.

Keywords: Marxism, myth, national literature, Slovene literary studies, literary theory,
ideology

0 Uvod

Denis Poniz v $tudiji Lepa Vida zapise, da se moramo zavedati, »da Cankarja ni
ideolosko razlagala samo kaksna politina smer, stranka ali gibanje, marve¢ je tako
branje tudi vgrajeno v tradicionalno slovensko literarno zgodovino, pravzaprav kar
v njen osrednji, vodilni tok.« (2006: 9) To trditev bomo razsirili s hipotezo, da je v
vsej svoji zgodovini interpretacij Martina Kacurja enotno podstat zapolnjevala nicta

! Clanek je nastal na podlagi diplomskega dela Interpretacije Martina Kacurja v slovenski slovstveni
vedi, napisanega pod mentorstvom izr. prof. dr. Vanese Matajc in izr. prof. dr. Mateje Pezdirc Bartol.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

300 Slavisti¢na revija, letnik 64/2016, $t. 3, september—oktober

institucija nacije, le da jo je po letu 1945 naddolocila enotna hegemona ideologija
jugoslovanskega komunizma, znotraj katerega so interpreti tekst brali na horizontu
optimizma, torej na eni od skrajnosti osi binarne dvojice optimizem - pesimizem, ki
smo jo dolo¢ili kot splo$no prisotno lastnost analiziranih branj Martina Kacurja.

Branje — ki gradi na osnovnem paradoksu — je bistveno za vzpostavitev nacije
kot take, saj se ravno na 'bojiSCu interpretacij' zapolnjuje mit, ki se po Culibergu v
individualisti¢nih druzbah zdruzuje z nicto institucijo nacije:

[M]it proizvaja verovanjsko naravnanost, ki je primerna pesniskemu tekstu; natacneje:
naravnanost, ki tekst Sele povzdigne v status, podoben estetisSkemu statusu«, mit
je »dopolnilna slovstvena tvorba, ki omogoca nacionalno kanonizacijo avtorja in
njegovega dela.« Mit ohranja tekst v »nepopolnosti in tako spodbuja k razli¢énim
branjem; a ta branja so skupne prakse, ki ustvarjajo narodno kulturo. (Moénik 2006:
12-13)

Ravno mit, ki je v naSem primeru konstruiran na literarnem polju, natan¢neje na
tekstu Martina Kacurja, pa »zagotavlja, da je nacija vsebinsko in formalno 'polna’ in
'prazna' hkrati, naciji omogoca neboleée prehajanje od ene hegemone ideologije do
druge in je torej nekaksno dopolnilo nacije v njeni vlogi 'nevtralne' nicte institucije.«
(Culiberg 2007: 147)

1 Ideologija, institucija, nacija in mit

Mocnikova knjiga Julija Primic v slovenski knjizevni vedi (2006) je postavila
temelje za raziskovanje slovenskih literarnih interpretacij s pomocjo teorij ideologije
na podlagi postmarksisti¢nega raziskovanja literature. O¢itek, da se ob marksistiénem
nadinu analize izgubi smiselnost literarne teorije kot take,” saj bi lahko tekste
obravnavali zgolj kot vse druge zgodovinske vire, denimo administrativno gradivo,
Casopisne izrezke in dnevniske zapiske, Moénik Ze v Raziskavah za sociologijo
knjizevnosti (1983) zavrze, saj se s svojo metodo raziskovanja osredotoca ravno na
tisto, kar imenuje »tvorni delez, ki ga literatura prispeva h konstituciji ideoloskih
in druzbenih razmerij prav kot literatura.« (Moénik 1983: 12) Ce za vulgarni
materializem resnicno velja, da »spregleda specifi¢no literarno strukturo in estetsko
razseznost, [da ga spreminja] utilitarno, v sluznost ali »kakor da« (pragmati¢no
prispodobo)« (Matajc 2008: 295), je za postmarksisticno izhodis¢e nase razprave
jasno, da bi vztrajanje pri kateri koli od obeh moznih skrajnosti (na zgolj tekstu ali
zgolj kontekstu) pomenilo Cisto ideologizacijo. Vztrajanje na obeh nerazdruzljivih,
vendar obenem tudi nezdruzljivih koncih simbolnega dejanja® — »da poveéamo pomen

2 K tovrstnemu razumevanju nedvomno pripomorejo tudi povojni marksisti¢ni teoretiki sami, ko na
mehanicistiCen nacin vzpostavljajo povezavo med literaturo in druzbo. Tako denimo Lucien Goldmann,
francoski sociolog, v svojem delu Za sociologijo romana (1963) zapiSe, da je »romaneskna oblika
transpozicija literarne ravni vsakodnevnega zivljenja individualisticne druzbe, porojene iz trznega
gospodarstva. Obstoji natanéna homologija med obliko romana in vsakodnevnim odnosom med ¢lovekom
in blagom v splo$nem in nadalje med ¢lovekom in so¢lovekom v trzni druzbi.« (Goldmann 1975: 7)

3 Simbolno dejanje, o katerem Jameson govori, je »na¢in, kako narediti nekaj v svetu, a s tem, da tisto,
kar imenujemo 'svet', obstaja znotraj njega samega [torej simbolnega dejanja, op. A. T.], kot vsebina, ki


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

Andrej Tomazin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja med mitom, vedo in teorijo 301

aktivnosti, s katero tekst preureja podtekst (v Zelji po dosegi zmagovitega zakljucka,
da 'referent’ ne obstaja), ali da poudarjamo imaginarni status simbolnega dejanja tako
silovito, da konkretiziramo njegovo druzbeno podstat, ki sedaj ni ve¢ razumljena kot
podtekst, temve¢ kot inertno dano, ki ga tekst 'pasivno in fantazmatsko' odseva —
[pomeni, da] gre za, kot v prvem primeru, ideologijo strukturalizma, ali, kot v drugem
primeru, tisto vulgarnega materializma.« (Jameson 2008: 67)

Po Althusserju »ideologija interpelira individuume v subjekte« (Althusser 2000:
86), obenem pa zapiSe Se, da ima »ideologija materialno eksistenco« (prav tam: 91).
Ker nikjer ne zapiSe, kam se ta materialna eksistenca ideologije vpisuje, Mocnik
predvideva, da bi »ta koncept lahko bil 'institucija'« (1999: 78). Mocnikova teorija
druzbene strukture temelji na dveh tezah: (1) druzbena struktura 'ni cela'; (2) institucija
je'suplementna’ (prav tam: 121). Predstavljeni tezi sta »tesno povezani, saj institucija v
'ne-celi' strukturi, ki nenehno razpada, ki jo je ves €as potrebno drzati skupaj, poskusa
zapolniti praznine v tej strukturi s tem, da se nenehno dopolnjuje, 'suplementira'«
(Culiberg 2007: 49). S tem pa institucija ustvarja t. i. kratke stike in protislovja, »ki
spravljajo posameznike v nenormalen poloZzaj, kar nato poskusajo zgladiti z vpeljavo
dodatnih institucij« (prav tam). A v vsaki druzbi po Léviju-Straussu obstaja institucija,
»ki nima nikakrs$ne izrecne 'funkcije’ in katere edina funkcija je, da druzbi omogoca,
da obstaja« (prav tam: 63), kjer »njihova pojavitev [...] omogoca socialnemu sistemu,
da obstoji kot celota« (Lévi-Strauss 1963: 159). Nicta institucija se po Mo¢nikovem
mnenju pri razrednih druzbah pokaze v instituciji nacije, ki »poenoti druzbeno polje
v navznoter inkluzivno in navzven ekskluzivno 'celoto’. A prav zaradi 'inkluzivnosti'
(tega, da zaobsega vse druge 'funkcionalne' institucije) se nacija navznoter ne definira
v odnosu do institucij, temve¢ v odnosu do posameznikov« (Culiberg 2007: 65). In
ravno tu v uspes$ni komunikaciji »vsakdo doume domacinsko shemo drugega kot eno
izmed moznih shem, medtem ko nicto institucijo vzame za nujno« (Mocnik 1999:
95). Na kratko to pomeni, da v druzbi brez neposredno zaznavnih »druzbenih sidri§¢«
nacija postane »matrica medsebojne razumljivosti vseh ideoloskih shem« (prav tam:
96). Zato v nacionalno konstruiranih obcestvih »poteka nenehen ideoloski boj za to,
katera ideologija bo naddolo¢ala mehanizem ideoloske interpelacije« (Culiberg 2007:
71). S tega vidika je za zacetek dvajsetega stoletja in njegovo nadaljevanje izrednega
pomena dejstvo, da se vse do druge svetovne vojne Slovenija kot drzavna realnost ni
formirala. Nacionalno konstituirano obcestvo je tedaj obstajalo (deklarativno vsaj od
programa Zedinjene Slovenije leta 1848), vendar se $e ni oblikovalo v drzavno formo.*
Leta 1848 se je namre¢ »zakljucila doba prvega slovenskega preporoda, zapocetega

jo mora prevzeti ter inkorporirati v sebi, da jo lahko za¢ne transformirati. Simbolno dejanje tako zacne
z ustvarjanjem lastnega konteksta v istem trenutku, kot vznikne, ko se od njega [konteksta, op. A. T.]
umakne, kjer se 'ozre' proti lastnim projektom transformacije.« (Jameson 2008: 67)

4 Za sirsi zgodovinski pregled glej vsaj Prijatelj 1938, drugace pa se je potrebno zavedati, da je
kljub temu, da »Prijateljeva Slovenska kulturno politicna [sic!] in slovstvena zgodovina 1848—1895, ki
z Ocvirkovimi in Kermavnerjemi dopolnili nudi izjemno izhodis¢e za bolj specifi¢ne analize, [...] v tem
Prijateljevem delu enotnost slovstvene, kulturne in politicne zgodovine bolj vnaprej postavljena kakor
problematizirana in s tem ostaja nekako v senci svojega predmeta, [...] na drugi strani [pa] je nacelno
Prijateljevo staliS¢e do problematike razmerja med umetnostjo in druzbo izrazito findesieclovsko in
larpurlartisti¢no obarvano.« (Mo¢nik 1983: 13—14)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

302 Slavisti¢na revija, letnik 64/2016, $t. 3, september—oktober

leta 1768 s prvo izdajo Pohlinove 'Kraynske Grammatike'« (Prijatelj 1938: 1) in
medtem ko je »prej$nja doba vzpostavljala narod v dusevnem, jezikovnem in literarno
umetnostnem svetu, ga poizkus$a ta doba [po 1848, op. A. T.] vzpostaviti in v veljavo
in v obveljavo spraviti v medljudstvenem, drzavnem sozitju, v politi¢nem svetu. [...]
[N]ajprimernejsi naziv, s katerim bi mogli poznamenovati dobo slovenske literature
po letu 1848 — doba drugega slovenskega, to se pravi, politicnega preporoda.« (prav
tam: 2) Ob tem pa je literatura, $irSe kultura (s kasnejSo zaznambo teh praks z imenom
»slovenski kulturni sindrom«), pridobila na veljavi tudi znotraj politinega preporoda,
in obenem z afirmacijo nacije prevprasevala tudi njene lastne pogoje.

Ker nicta institucija nacije ne daje prednosti nobeni partikularni ideologiji,
»obstaja ve¢ 'resni¢nostnih programov' ali ideoloskih registrov hkrati in zaradi katerih
je za ljudi, ki v takih druzbah zivijo, tako reko¢ nujno, da med temi 'programi' ali
registri izbirajo, da 'preklapljajo’ iz enega v drugega« (Mocnik 1998: 220). Mit je
v okviru tovrstnega razumevanja »pragmati¢ni pripomocek« oz. »naprava, ki ne
pripada nobenemu resni¢nostnemu programu posebej, [...] temvec je eno izmed orodij,
s katerimi je mogoce urejati tezave, do katerih pripelje obstoj raznih in razli¢nih,
celo protislovnih resni¢nostnih programov« (prav tam: 241), obenem pa mit vidi kot
»druzbeno napravo, institucijo, ki pomaga reSevati ideoloske probleme, ki je orodje
v ideoloskih spopadih, a ki kot institucija hkrati tudi sama participira pri neizbezni
notranji ne-popolnosti in ne-saturiranosti druzbenih institucij nasploh. [...] Ce mit po
svoji strukturi ne bi bil tak (nepopoln, odprt za suplementiranje itn.), tudi ne bi mogel
opravljati svoje 'urejevalske' funkcije.« (prav tam) Culiberg trdi, da je institucija mita
nekaksno dopolnilo nacije v njeni vlogi 'nevtralne' nicte institucije,« (prav tam), saj
mit definira izrekovalno situacijo, ki je nacija sama po sebi zaradi svoje 'vsebinske'
praznosti ni sposobna vzpostaviti. [...] In prav na miti¢en na¢in se mora vzpostaviti
tudi nacija, katere definicija je oprta le sama nase in jo vzpostavlja nacionalni
diskurz, ki mu 'vsebino', diskurzivno formulo, izjavljalno situacijo zagotavlja prav
mit. Vsebinsko prazna nacija kot 'nevtralna' podlaga drzi skupaj druzbo svobodnih
posameznikov, v kateri obstaja pluralnost ideoloskih programov. A hkrati se zaradi
manka vsebine nacija ni zmozna vzpostaviti sama, kakor se tudi nacionalni diskurz
ni zmozen obdrzati, ¢e se ne opre na institucijo mita, ki mu ponuja manjkajoco
vsebino; mit pa je sam brez 'forme', brez dolocene funkcije, zato je zmozen znotraj
nacionalnega diskurza podpirati kateri koli ideoloski program, zaradi Cesar naciji
omogoca ohraniti njeno 'nevtralno' funkcijo. [...] Narodi so se tako lahko vzpostavili
in ohranili le skupaj s svojimi miti, ki so se kot dopolnilna institucija nacionalne nicte
institucije reinstuticionalizirali v novo druzbeno strukturo. (Culiberg 2007: 150)

2 Slovenski nacionalni slovstveni mit

Mocnik izpelje idealno pozicijo nacionalne literature znotraj nacionalne
skupnosti, saj »konstituira obCestvo, ne da bi vsiljevala kakSen poseben 'pomen'. Je
tako reko¢ 'drugotni sistem' na prazno.« (2008: 6) Kot sistem nacionalne literature
je namre¢ vsebinsko sicer poln, a strukturno 'vsiljuje' svojo praznost, in kot bomo
videli kasneje, literaturi ravno ta kvaliteta prinese potencial »multiinterpretabilnosti«.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

Andrej Tomazin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja med mitom, vedo in teorijo 303

Med kohezivne prakse nacionalnega obcestva sodijo »Solske prakse in rituali visoke
nacionalne kulture, ki se organizirajo okoli raznih jeder, najimenitnejSe med temi jedri
pa je brzkone kanonicni literarni korpus« (prav tam: 8), to pa je vazno izpostaviti zato,
ker ravno to 'narodotvorno' branje izhaja iz neke posebne verovanjske naravnanosti,
iz tistega nacina verjetja, ki smo ga dolocili z ambivalentnostjo tajbe. Na eni strani
mora postaviti zahtevo po iskrenosti in avtenti¢nosti pisanja, saj le tako 'za' tekstom
lahko postulira individualnega avtorja, svobodni subjekt, ki se lahko iskreno in
avtentic¢no, torej tudi svobodno, izraza prav zato, ker pripada tej isti nacionalni kulturi
in skupnosti. Na drugi strani mora od teksta zahtevati specifi¢no estetisko formulacijo
(torej: nobene neposredne dokumentarnosti) in univerzalno veljavo (torej: nobene
anekdotike)« (prav tam: 8-9), ravno znotraj te binarne dvojice pa prihaja do
paradoksov, ki nimajo jasnega pomena, »vazen je ta notranje protislovni nacin« (prav
tam: 7). Mo¢nikove prehodne delovne teze pravijo, da so »mitska dejstva tako reko¢
dokumentirana v besedilu — a do te dokumentacije ne moremo, vse dokler mit ne
razvije svoje logike, s katero nas popelje k njej. Sele s pomog&jo mita lahko iz besedila
razberemo ustrezna dejstva.« (prav tam: 11) Besedila v devetnajstem stoletju ni
mogoce brati in interpretirati, ¢e ni na voljo mita o avtorju, po drugi strani pa avtorju
ne moremo verjeti vsega, saj bi bilo tedaj avtorjevo besedilo preprost avtobiografski
dokument. Zato funkcija slovstvenega mita
ni v tem, da bi priskrbel 'dejstva’, v Iuci katerih bi bilo mogoce 'fiksirati' pesnisko
besedilo, odpraviti njegovo amfibolijo in priti do 'pravega’ smisla. Narobe, funkcija
mita je, da proizvede dvoumnost in jo ohranja, da varuje besedilno 'nepopolnost’, da
besedilo zadrzuje v njegovi manjkavosti. Mit proizvaja verovanjsko naravnanost, ki je
primerna pesniskemu tekstu; nata¢neje: naravnanost, ki tekst Sele povzdigne v status,
podoben estetiskemu statusu. (Moénik 2006: 12)

S tem pridemo do zacetne trditve, da je mit »dopolnila slovstvena tvorba, ki
omogoca nacionalno kanonizacijo avtorja in njegovega dela« (prav tam: 12). Mit
ohranja tekst v »nepopolnosti in tako spodbuja k razliénim branjem; a ta branja so
skupne prakse, ki ustvarjajo narodno kulturo« (prav tam: 13).

3 Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja

Temelj branj Martina Kacurja predstavlja binarna dvojica optimizem - pesimizem
v navezavi z dvojico fikcija - nefikcija (zivljenjski, avtobiografski podatki o pisateljih),
ki zapolnjuje osnovni obrazec mita, kot ga v abstrahirani obliki vzpostavljene
teorije vidi Moc¢nik. Pravi: »Tisto, kar je zanikano, je nekaj, kar je splosno znano,
je nekaksna doxa.« (Moc¢nik 2006: 26) Vpelje semioticni kvadrat, kjer »tisto, kar
je zanikano, potemtakem izhaja iz nadaljnje Clenitve afirmiranega ¢lena v okviru
veljavnega semioti¢nega koda. Zanikana je torej 'reprezentacija’ afirmiranega ¢lena
na neki nizji ali nadaljni ravni semioti¢nega koda.« (prav tam) Jameson semioti¢ni
kvadrat litvanskega semiotika Algirdasa Juliusa Greimasa oklice za »virtualno karto
konceptualnega zaprtja, ali $e bolje, zaprtja ideologije same, to je mehanizma, ki,
kljub obcutku, da ustvarja veliko moznih konceptov in pozicij, ostaja zaklenjen v


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

304 Slavisti¢na revija, letnik 64/2016, $t. 3, september—oktober

nekaksni zaCetni aporiji oz. dvojni vezi, ki jih sama ne more spremeniti od znotraj.«
(Jameson 2008: xv)* Jameson zapise, da zaprtje greimasovega kvadrata ne preneha
predstavljati problemov, ki jih je »tovrstna stati¢na in analiticna misel predstavljala
za bolj dialekticno pozicijo; ravno nasprotno, oskrbi nas z grafiénim prikazom
ideoloskega zaprtja [ang. ideological closure] kot takega, in nam omogoci kartirati
notranje meje dane ideoloske formacije in moznost konstruiranja osnovnih terminov
tega partikularnega libidinalnega aparata oz. ZeleCega stroja [ang. desiring machine].«
(Jameson 2008: 33)

Tovrstni abstrakciji je mogoce pri branjih Martina Kacurja slediti ze od samega
zacetka, znotraj interpretacij pa se izoblikujejo tri obca mesta, okrog katerih kritiki in
raziskovalci osnujejo svoja branja: 1) mnozica; 2) vprasanje zenske krivde (poroka)
in 3) razlog Kacurjevega 'propada’, ki se kaze kot najbolj temeljno osisce ideoloskih
borb. Obca mesta se izkazejo Ze pri najzgodnjesih branjih v revialnih kritikah, torej
pri Kobalu (Slovenski narod 1907), Robidi (Nova doba 1907) in Glonarju (Domovina
1907), vendar se Sele pri Terseglavu (Dom in svet 1907) in Merharju (Ljubljanski zvon
1907) jasneje pokaze kot — na eni strani — pesimisticna zgodba tragi¢nega lika in — na
drugi strani — optimisticna zgodba sicer tragi¢nega lika, ki pravzaprav s svojo smrtjo
kazenavzven, v prihodnost. Merhar za razliko od Terseglava, ki zapiSe, da se je »nihilist,
ki je nekdaj bruhal v Knjigi za lahkomiselne ljudi neukroc¢eno sovrastvo do morale in
do vsega obstojecega reda, le toliko izpremenil, da je postal iz revolucionarja cinicen
skeptik« (Terseglav 1907: 137), oznaci Kacurja kot »navdusen[ega] zidarj[a] lepSe
narodne prihodnosti« (Merhar 1907: 246), katerega politicni propad sprozijo »verski
fanatizem, egoistna omejenost in pijana pozre$nost« (prav tam: 247), Ceprav so tam
»sicer delavci-strojarji, ki hrepene po pouku, in dolgi kmet mu bodrilno namezikuje,
ali to je Sele zarja, ki obeta v prihodnosti beli dan.« (prav tam) Na to interpretacijo
se kasneje naveze tudi povojni nabor interpretov (Ziherl, Bor$nik, Kraigher, Merhar,
Mahni¢, Kamenik, Kos in Moravec), to pa je mogoce povezati tudi z Dolinarjevo
ugotovitvijo, da je »[v]plivdogmati¢nega marksizma [...] v prvem povojnem desetletju
znatno narasel« (Dolinar 2007: 20). Trditev — in obrat v enostranska branja — v naSem
primeru utemeljujemo z naddolocitvijo nicte institucije nacije s strani hegemone
ideologije 'dogmati¢nega marksizma' oz. 'jugoslovanskega komunizma', ki pa je kljub
'enostranskemu' branju vseeno moralo brati Martina Kacurja in s tem slediti mitski
matrici, ki ustvarja zapolnitev nacionalne nicte institucije.

Vendar se je tudi znotraj marksisticne struje iz sredine dvajsetega stoletja
pojavilo branje, ki je Cankarjevega Martina Kacurja razumelo 'nenarodotvorno', ta
interpretacija pa je — nikakor ne zacuda — prihajala iz neslovenskega prostora. Leta
1937 je Arpad Lebl pod psevdonimom Zarko Plamenac v ¢lanku Moze li sluga Jernej
naci svoju pravicu kljub samoopredeljeni pripadnosti marksizmu oznacil Cankarja za
»mistik[a], obupan[ca], desperad[a] iz Blatnega dola, marksizem pa zahteva najmanj
vedro razpoloZenje, vero v kon¢no zmago, optimizem, neokrnjeno borbeno mo¢ in
borbeno voljo in — kolektivni obCutek« (Lebl 1937: 693-94). S tem je — za razliko od
Ziherla, ki je repliciral na njegov ¢lanek dve leti kasneje — bral tekst brez 'neliterarnih’
indicev, ki so preko esejev, pisem idr. Cankarja jasno umescali v, ¢e ne marksisti¢ni, pa

3 Podrobneje o semioti¢nem kvadratu v Greimas 1968.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Andrej Tomazin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja med mitom, vedo in teorijo 305

vsaj socialisticni tabor. Ravno zaradi tega se je iz 'domovine' oglasil Ziherl in Leblu z
metodo 'znanstvenega socializma' dokazal nasprotno, da ceprav Kacur ni 'optimisti¢na’
figura, pa je zato Cankar vseeno optimistien, in da ¢e ze Kacur ni optimisti¢en, pa
je Cankar v Martinu Kacurju glavnemu liku nasproti postavil »resnic¢ni tip borca,
organizatorja vaskih bajtarjev, kovaca, ki pade z razbito lobanjo.« (Ziherl 1939: 558)
1z tega Ziherlovega branja izhaja cela generacija povojnih interpretov, od katerih se
v tem obdobju loci le Slodnjak, ki pa zopet poudarja le eno plat dvojice pesimizem -
optimizem.®
Do Kermaunerjeve knjige Mesec dni z Ivanom Cankarjem, Martinom Kacurjem
in Tarasom Kermaunerjem v letu 1976 je bilo torej le malo izstopov iz skrajnostnih
pozicij binarne dvojice optimizem - pesimizem. Kot prvi je prestop v slovstveno vedo’,
Ceprav le na kratko, ko je zaznal moznost obeh intepretacij, napravil Izidor Cankar s
spremnimi besedili k Zbranim spisom Ivana Cankarja iz leta 1929, vendar ga njegov
polozaj, kakor zapise tudi Kermauner, prisiljuje v to, »da priznava eno plat, da pa pri
pri¢i prepoudari drugo« (Kermauner 1976: 46). Kot poprej tudi Izidor Cankar izloci
Martina Kacurja iz ostalih avtorjevih tekstov in ga uvrsti na najvisje, prvo mesto,
s katerega bi ob mozni avtorjevi kanonizaciji zdrsnil v nacionalni kanon.® Vendar
Izidor Cankar poleg tega, da v skladu s svojo teorijo estetike postavi Ivanovo povest
na najvisje mesto, to stori tudi v direktni navezavi na njegovo Zzivljenje, ko zapise,
da z Martinom Kacurjem Ivan Cankar »[z] elementarno silo Pavlove vere, 'kateri je
zoper vse upanje upal in veroval', oznanja nanovo svoj nauk o ve¢nem hrepenenju po
dobroti in lepoti« (Cankar 1929: ix). To misel Se stopnjuje, ko zapiSe, da je ta
'zivljenjepis idealista' [...] kos samoizpovedi in se v €asu ter osebnem razpolozenju,
o katerem govorimo, kot povest ni mogel drugace koncati, nego tragi¢no, a vendar
je tudi prica onega skritega v jedko satiro ali sanjav brezup odetega optimizma, ki
ni zapustil pesnika niti v tej najbolj kriti¢ni dobi. Zdelo se je, da se njegovo Zivljenje
pocasi rusi, kakor se je rusilo Kacurjevo, da je njegovo reformatorsko prizadevanje
povsem brezuspesno, in bati se je bilo, da pride trenutek, ko se bo zaradi tega, ker

© Ta se znotraj njegovega Slovenskega slovstva (glej Slodnjak 1968) kaze kot nevtralna ugotovitev, kot
sinteti¢na misel o dolo¢enem delu, do¢im Slodnjak v svoji literarni biografiji Tujec z vidika Cankarjevega
brata Karla zapi$e naslednje besede: »Koliko vi§je kakor moje tolikokrat izdano masnistvo so bile njegove
vizije duhovne ljubezni, njegova kesanja zaradi najneznatnej$ih krivic, storjenih soljudem, njegova
brezmejna vdanost materi in preroska obsodba slehernega nasilja! Kdo je bil zvestejsi Kristusov ucenec:
brat ali jaz?« (Slodnjak 1976: 52) Odgovor na retori¢no vprasanje je seveda jasen: ve¢ji katolik je Cankar,
s tem pa se Slodnjak $e jasneje umesca na skrajni rob 'pesimisti¢nega’ in 'katoliskega' roba, ki pa je po
ideoloskem obratu pravzaprav vedno znova optimisticen, saj je po 'tragi¢ni' smrti tu vedno zivljenje po
smrti in kon¢na zdruzitev z Bogom.

7 Moénik pravi, da je vseeno, kako imenujemo vedo, »slovstvena, knjizevna ali literarna« (Mo¢&nik
2006: 92), vendar vseeno prevzame »Saksidov teoretski koncept in polemi¢no oznako 'slovstvena
veda'«. (prav tam: 93) Iztok Saksida nasprotje med slovstveno vedo in literarno teorijo vzpostavi docela
programsko, ko zapise, da je bil »slovenist doslej prepri¢an, [...] da je nacionalni knjizevni korpus [...] scela
njegova domena, slovenska slovstvena veda pa edino prav$nje ime za to pocetje. Literarna teorija proti
slovstveni vedi — takSen zastavek zelimo utemeljiti, in po njem je 'slovenski' knjizevni korpus le ena v vrsti
literatur, ki si kon¢no zasluzi, da jo preformuliramo v teoretski objekt.« (Saksida 1987: 1) Zaradi jasnosti
in kontinuitete smo termin obdrzali tudi mi.

8 Se veg, to stori prvi, ki ima pred seboj celotno Cankarjevo delo — za razliko od kritikov iz leta izida
knjiga.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

306 Slavisti¢na revija, letnik 64/2016, $t. 3, september—oktober

so 'straSno zacrtane meje moci' ¢lovekovih, v onemoglosti in strahu, kakor Martin
Kacur, vdal v strasni mehanizem topega zivljenja. In vendar! Tudi tedaj mu je jasno,
dato izgubljeno, za nedosegljivimi fantomi se lovece prizadevanje ni bilo zapravljeno;
junak pade, njegova misel ne. (prav tam.: x)

Izidor Cankar zapise, da v tekstu lahko obstaja optimizem, obenem pa priznava
tudi moznost pesimizma. S tem se razlikuje od mitografskih praks, kjer je »[v]
ednostna identifikacija s 'subjektom, ki se zanj predpostavlja, da ve', [...] brezpogojna;
zato se verjetja, ki pripadajo tej interpelacijski ideologiji, interpeliranemu individuu
prikazujejo kot nujna — torej ne kot verjetja, temvec kot vednost. Interpelirani subjekt,
ki sprejema 'svojo' ideologijo kot vednost, se s stalis¢a vednostne pozicije slovstvene
vede kaze kot 'idealni verujoCi'« (Mocnik 2006: 70). Ko Cankar (ali kateri koli drug
interpret) zapopade, da so ideologije zgolj verjetja in jih (vsak eno samo) ne sprejema
kot vednost, se mitografska struktura porusi, saj dve nasprotni verjetji v istem tekstu
pac ne moreta obstajati. Z nastopom Izidorja Cankarja prvi¢ v zgodovini interpretacij
Martina Kacurja pride do prestopa v slovstveno vedo, ko ravno Izidor Cankar »v
gradivu, ki ga proucuje, opazi razliko: med ideologijo, v katero je subjekt interpeliran
in v kateri se identificira s 'subjektom, ki se zanj predpostavlja, da ve, — in ideologijo,
ki vanjo individuum ni intepeliran, jo pa 'rfazume' in je z njo sposoben obcevati, ker jo
dopusca kot mozno verjetje na podlagi pogojne identifikacije z njenim 'subjektom, ki
se zanj predpostavlja, da verjame'.« (prav tam: 69) Tako se Izidor Cankar, pa ¢eprav
le za trenutek, pojavi znotraj slovstvene vede, s tem pa ustvari moznost za to, da se
kasneje tudi Kermauner opre na njegove ugotovitve in se kot prvi interpret Martina
Kacurja resnicno zapiSe — s tem pa tudi Cankarjev tekst — slovstveni vedi.

Pri Kermaunerju — s teoreticnim zaledjem teoretikov iz Sestdesetih, predvsem
Dusanom Pirjevcem — pride do polnopravnega pojava slovstvene vede, vkljucno s
svojo ideoloskostjo, ki jo Mo¢nik razume kot dejstvo, da taista slovstvena veda svoje
»ideoloske pripadnosti ni sposobna reflektirati« (prav tam: 73) zaradi Cesar postane
(ideoloska) vednost o ideologiji, saj »slovstvena veda ne nadzoruje svojih vednostnih
ucinkov« (prav tam: 73). To se zgodi, ker

slovstveni komentar [sicer] postane vednostni diskurz, [...] [ko] je svoj predmet

sposoben koncipirati, kot subjekt«, vendar ga ravno to napravi tudi ideoloskega, saj

vednostni ucinki slovstvene vede izhajajo iz soucinkovanja 'gradiva' in te zunanje

ideologije, ki vzpostavlja njen vednostni 'subjekt'. Gradivo si resda do neke mere izbira

sama — a izbiro in selekcijsko perspektivo ji doloca ideologija, ki ji veda pripada, a

te pripadnosti ne nadzoruje. Operacije, ki jih veda izvrSuje, so do neke mere res pod

njenim nadzorom. A spet ne popolnoma, saj struktura gradiva, kakor smo videli,

doloca polje, v katerem so operacije mozne; pogosto doloca tudi, katere operacije so

sploh mozne; in naposled doloca, kateri 'uvozi' novega gradiva so mozni in kateri niso.
(Moénik 2006: 75)

Kermaunerjeva razlaga se nam s formo skrajne refleksije kaze kot radikalizacija

tradicionalne slovstvene vede, ki pa ne pripelje do kon¢ne samoukinitve. Zdi se, da

ravno zaradi tega Kermauner vpelje ideolosko instanco oz. obliko ideologije, ki jo


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Andrej Tomazin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja med mitom, vedo in teorijo 307

Zizek imenuje cinizem® (glej Zizek 1989), ta pa Kermaunerju omogo¢a, da se zaveda
pogojev in da nadzoruje svoje vednostne ucinke, obenem pa se v ideologiji vseeno
pocuti 'domace’ — z njo 'koketira', si jo prisvaja in vedno znova daje obcutek, da se
zaveda, da je del ideologije, vendar glede tega ne more pravzaprav ni¢ narediti — razen
da bi se usmeril v 'matemati¢ne' in 'kompjuterske' analize, kakor jih imenuje sam
(glej Kermauner 1976). Ob povedanem menimo, da (lahko) znotraj slovstvene vede
obstajata dve varianti ideologije, ki v zgodovino prihajata zaporedoma, saj se prva
svoje ideoloske interpeliranosti (Se) ne zaveda, druga pa se je zaveda, vendar ostaja
v istem ideoloSkem polju kot prva, s ¢imer se ne priblizuje z epistemoloskim rezom
utemeljeni teoriji, kakor jo razume Mo¢nik.

Pirjevec v svojem odgovoru Kraigherjevemu 'marksisti¢nemu’ branju Cankarja,
kakor ga razume, v ¢lanku Kritika — Boj za Cankarjevo podobo iz leta 1954, zapise,
da je »Slo pred drugo svetovno vojno v debatah predvsem za vprasanje, kateremu
svetovnonazorskemu taboru avtor pripada, medtem ko so se Sele povojna raziskovanja
zacela lotevati 'konstruktivnejSih' problemov avtorjeve duhovne fiziognomije in
njegove druzbene vloge.« (Kostler 2012: 243) Med branji, ki so sledila Kermaunerju,
sta bili 'novi' zgolj (posredno) Pirjevcevo in Kermaunerjevo branje, za njimi pa so se
— kakor kazejo Potr¢ (1977), Bernik (1987, 2006) in sploh Avsenik Nabergoj (2005)
— interpretacije Martina Kacurja usmerile bodisi nazaj v marksisti¢no problematiko
na relaciji posameznik — druzba bodisi so protislovnosti sinteti¢no zdruzile v enotno
intepretacijo (Bernik) in s tem 'onemogocile' nadaljnje multiinterpretabilno branje
bodisi so se jasno ideolosko usmerile (Avsenik Nabergoj) in s tem zopet odprle
prostor mitografskim matricam, ¢eprav so kljub mocni izpostavljenosti tovrstnega
principa v javnosti'® naletele na jasne odpore literarne stroke,!! ki je — spodbujena
predvsem s tradicijo poststrukturalisticnih teoretskih konceptov — zavrnila tovrstno
enostransko branje in s tem »redukcij[o] sporo€ilnosti Cankarjeve literature na raven
osebne (religiozne) izpovedi« (Kdstler 2007: 158).

Od vseh treh branj je najinovativnejSe ravno Bernikovo, saj poskusa s sintezo
zaobjeti celotno problematiko zgodovinskih branj Martina Kacurja, to pa doseze

® »Cinizem je nekak$na pervertirana negacija negacije uradne ideologije: obogatena z ilegalno
obogatitvijo, z ropom, je cini¢na reakcija vezana na izrekanje, da je legalna obogatitev boljsa in, Se vec,
zasCitena z zakonom. [...] Jasno je, da, soocena s tak$nim cini¢nim umom, tradicionalna kritika ideologije
ne deluje vec. Ideoloskega teksta ne moremo ve¢ podvreci 'simptomatskemu’ branju, ga soociti s praznimi
mesti, s tistim, kar more zatreti, da se lahko organizira, da obrZi svojo konsistenco.« (Zizek 1989: 30)
To se nam potrjuje tudi s cezuro, ki jo znotraj intepretacij Martina Kacurja predstavlja Kermaunerjevo
branje. Ideolosko interpretacijo Martina Kacurja pred Kermaunerjevim branjem smo lahko podvrgli
jamesonovskemu 'simptomatskemu' branju, pri samem Kermaunerjevem branju pa tega ne moremo vec
storiti, saj »cini¢ni um vzame to distanco v zakup Ze vnaprej« (prav tam).

10" Spremenjena doktorska disertacija Irene Avsenik Nabergoj z naslovom Greh, krivda, kazen
in odpuscanje pri Ivanu Cankarju je iz$la pri Cankarjevi zalozbi z naslovom Ljubezen in krivda Ivana
Cankarja.

II'Stroka »rabi reprodukeiji produkeijskih razmerij« (Moénik 2006: 177), s ¢imer reproducira tisto,
kar kot vednost vzpostavlja slovstvena veda. S tem za razliko od teorije, ki se »mora vprasevati o pogojih
za svojo moznost, [...] zagotavlja pogoje za svoj obstoj in nadaljevanje« (prav tam). V tem primeru je
opredelitev odzivov na delo Avsenik Nabergoj mogoce razumeti kot odziv slovstvene vede na poskus
ponovne vzpostavitve mitografskih praks.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

308 Slavisti¢na revija, letnik 64/2016, $t. 3, september—oktober

z dualistiénim razumevanjem optimizma in pesimizma v lu¢i Cankarjeve uporabe
dveh slogov, realisticnega in alegori¢nosimbolisticnega, s ¢imer zameji vsakr$no
problematiko multiinterpretabilnosti, ki nam sluzi kot pogoj estetskega branja. Zaradi
tega lahko v najnovejsi ediciji branja Martina Kacurja zapiSe, da ima »ponavljanje
nedvoumnega, ¢eprav v podobah izraZzenega sporocila, [...] za posledico [...] zoZi[tev]
ve¢pomenskost[i] pripovednega besedila in [s tem] vpliva na bral¢evo recepcijo
romana« (Bernik 2006: 274). Tovrstno sintezo bi lahko povezali s tem, kar Igor Zabel
imenuje »tesna zveza interpretacije s pedagosko prakso« (Zabel 1990: 29), ki ji na
slovenskih tleh sledi od zacetka Sestdesetih let in je nastala ravno iz potreb, ki so
izhajale iz »zahteve po celovitosti pristopa, po njegovi objektivnosti, po vzajemnosti
teoretskega in historicnega aspekta in po mozni preverljivosti.« (prav tam) Bernikova
interpretacija, ki sinteticno zveze obe poprejsnji branji, je lahko nastala zaradi zelje
po celovitosti, lahko pa zaradi druzbenih premikov, ki jih je prinesla drzavna tvorba
s strogo doloCenimi mejami, kjer se nahajajo Slovenci, s ¢imer je — na tem mestu
povsem hipoteti¢no — potreba po 'estetiSkem' branju Martina Kacurja pravzaprav
poniknila.

4 Zakljucek

Ob pregledu interpretacij Martina Kacurja si je mogoce zastaviti dvoje zaklju¢nih
vprasanj, ki se vezeta na metodo in vsebino izvedene analize. Prvo vprasanje je, ali
je ideoloskost dela v individualisti¢énih druzbah zgolj stvar zunajtekstnih dinamik in
literarnega habitusa ali pa je tekstu imanentno nekaj, zaradi ¢esar in ob ¢emer se ta
zunanja ideoloska interpretacija sploh lahko pojavi. Mo¢nik namre¢ trdi, da obstaja
dolocen »tvorni delez, ki ga literatura prispeva h konstituciji ideoloskih razmerij
prav kot literatura« (Mocnik 1983: 12). Ce vzamemo, da je literarnost mogode najti
v dveh temeljnih tendencah jezikovne rabe, ki sta teznja »k polisemiji besed, fraz
in obseznejsih diskurzivnih enot [...] in teznja k besedilni avtoreferencialnosti«
(Juvan 2003a: 8), potem moramo iskati reSitve ravno znotraj teh dveh moznosti. Kot
smiselna se odpre prva, tj. »teznja k polisemiji besed, fraz in obseznejsih diskurzivnih
sklopov«, saj predstavlja moznost estetskega branja, ki pa se ne vzpostavlja zgolj
z obstojem teksta, obogatenega z literarnostjo, na kratko literarnega teksta, temvec
se tako po Bourdieuju kot Mocniku vzpostavlja tudi zunanje, zaradi doloCenih
druzbenozgodovinskih kontekstov, v katerih se doloceno delo bere. Bourdieu pravi,
da umetniSko delo »[v]rednosti ne prejema od materiala, temve¢ od dela, vloZzenega
v produkcijo njegove vrednosti, od vere oziroma zmote [ang. misrecognition], ki se
producira in reproducira kolektivno.« (Bourdieu 2000: 333-34 v Dovi¢ 2007: 40)
Nekako v prikriti psihoanalitiéni maniri Bourdieu zapiSe, da so temelji te vere v
»privrzenosti igri kot taki in sprejemanju njene temeljne premise, da je igro, literarno
in znanstveno, vredno igrati in jemati resno. [...] To je tudi predpogoj literarne
iluzije in u€inka prepricanja (bolj kot u¢inka realnosti), ki ga tekst lahko proizvede.«
(Bourdieu 2000: 333-34 v Dovi¢ 2007: 40) Moc¢nik tak$no zmoto opisuje, ko trdi, da
narodotvorno branje na eni strani postavlja zahtevo po iskrenosti pisanja, na drugi pa
zahteva specifi¢no estetisko formulacijo in univerzalno veljavo. (glej Mo¢nik 2006:


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

Andrej Tomazin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja med mitom, vedo in teorijo 309

8-9) Ce shematiziramo, se zdi, da je ideolosko branje Martina Kacurja trdno zvezano
s trojico tekst - kontekst - branje, kjer mora tekst vsebovati lastnost 'literarnosti', da
postane vecpomenski, nato ga more v sklopu dolocenega konteksta takega omogociti
tudi literarni habitus od zaloznikov preko trgovcev do kritikov, ti pa v konéni instanci
s svojim branjem pravzaprav osnovno vecpomensko preberejo na nacin, ki je nujen,
da se v individualisti¢nih druzbah tekst nasloni na 'prazno' nicto institucijo nacije kot
'mitska' vsebina, s katero jo interpret zapolni, da lahko pride do narodotvornega branja,
ki je — kakor kaze nasa analiza — individualisti¢nim druzbam pravzaprav inherenten.'?

Drugo vprasanje je vezano na dejstvo, da pri analizi epistemoloskih prelomov in
njihovih ucinkov v slovenski slovstveni vedi prihaja do odstopanj med posameznimi
rezultati. Tako je denimo Mocnikova analiza vzpostavila, da so 'mit o Presernu’
»preigravali od JurCiCeve in Stritarjeve izdaje Poezij leta 1866 do Prijateljevega
predavanja na vecer pred odkritjem PreSernovega spomenika v Ljubljani leta 1905«
(Mocnik 2015: 28), do¢im nasa analiza Cankarjevega Martina Kacurja nakazuje na
to, da je 'mit o Cankarju' in vpetost literarnih zgodovinarjev v mitografsko matrico
obstajal od prvih revialnih kritik do izida Kermaunerjeve knjige Mesec dni z Ivanom
Cankarjem, Martinom Kacurjem in Tarasom Kermaunerjem leta 1976, v nekaterih
segmentih slovstvene vede pa tudi kasneje (glej Avsenik Nabergoj 2004). Rezultat
razliénih analiz je Casovno neujemanje »tock preboja«, ko je prislo do preloma
mitske matrice v slovstveno vedo. To nakazuje na njeno neenotnost. Omenjeni
razkorak lahko razlagamo na dva nacina. Pri prvem sprejmemo neenotnost in v luci
postmodernisti¢nega preloma 'velikih zgodb', s tem pa tudi 'velikih zgodb literarne
zgodovine' (glej Juvan 2003b), razdelimo slovstveno vedo na partikularne slovstvene
vede, ki so nastale kot u¢inek posameznih mitov kanoniziranih ustvarjalcev v navezavi
na nicto institucijo nacije. Ker se zdi tovrstna resitev za naso analizo neproduktivna,
je drugi nacin vztrajanje pri enotni slovstveni vedi. Kot taka se slovstvena veda
vzpostavlja kot celostna, vendar odprte in kontradiktorne vrste. Vzniki partikularnih
'slovstvenih mitov' prinasajo s seboj razli¢ne procese interpretacije in kanonizacije,
ki soCasno obstajajo drug ob drugem, vendar se ne zlijejo med seboj, a rezultirajo
v nastanku slovstvene vede. Mo¢ posameznih mitov in njihova navezava na
zunajtekstualno resni¢nost odpirata moznosti obstoja razlicnih socasnih temporalnosti,
ki pa SirSega pojma slovstvene vede zaradi navezave na skupno nicto institucijo nacije
ne razdelijo na manjSe enote. Za bolj natancen odgovor na tako kompleksno vprasanje
(in tudi njegovo smiselno formulacijo), kot je zadnje, pa bi potrebovali vecje Stevilo
podrobnih analiz kanoniziranih in mitiziranih pisateljev, pesnikov in dramatikov
ter interpretacij njihovih del. Sele tedaj bi lahko videli, kak3ne analogije je mogode

12 Zdi se, da je Cankarjevo delo zaradi njegovih osebnih politiénih preferenc, jasno izrazenih v neli-
terarnih delih, mogoce brati mnogo manj estetsko in posledi¢no manj narodotvorno kot Presernovo delo.
Na to, da je treba biti pri prehitri analogiji med obema ustvarjalcema previden, opozarja ze Martinovi¢, ko
zapiSe, da »Presernov in Cankarjev literarni opus, gledana v celoti, komajda dopuscata kaj ve¢ kot to precej
posploseno ugotovitev o njuni sorodnosti, vendar se zdi, da je tudi v zavesti o razli¢nosti in neponovljivosti
vsake avtenti¢ne umetniske tvorbe mogoce izloc¢iti posamezna konkretna dela, ki pri opazovanju iz poseb-
nega zornega kota in na posameznih ravninah svojih struktur razodevajo znake dolocenega, v svoji relativni
priravnanosti skupnega ustvarjalnega principa.« (Martinovi¢ 1977: 260) Kraj$e: Preseren ni zivel v ¢asu, ko
se je pojavil socializem, temve¢ je bil s svojo osebo globoko zasidran v liberalizmu devetnajstega stoletja.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

310 Slavisti¢na revija, letnik 64/2016, $t. 3, september—oktober

povleci med posameznimi analizami in kako se interpretacije partikularnih avtorjev
vpenjajo v slovstveno vedo.

VIRI IN LITERATURA

Louis ALTHUSSER, 1969: For Marx. London: The Penguin Press.
--, 2000: Izbrani spisi. Ljubljana: Zalozba /*cf.

Irena AvseNik NABERGoJ, 2004: Hrepenenje po odpuséanju pri Ivanu Cankarju.
Bogoslovni vestnik 64/2. 297-315.

--, 2005: Ljubezen in krivda Ivana Cankarja. Ljubljana: MK.

France BErnIK, 1985: Spremna beseda in opombe. Ivan Cankar: Dela I11. Ljubljana:
CZ. 369-413.

--, 1987: Ivan Cankar: monografska studija. Ljubljana: DZS.
--,2006: Ivan Cankar: monografija. Maribor: Litera.

Marja Bor$NIk, 1947: Martin Kacur [spremna beseda]. Ivan Cankar: Martin Kacur.
Ljubljana: DZS.

--, 1948: Cankar in uéiteljstvo. Slavisticna revija 1/1. 145-56.

Izidor CANKAR, 1929: Uvod, opombe. Ivan Cankar: Zbrani spisi, IX. knjiga. Ljubljana:
Nova zalozba. v—xii, 341-44.

Luka CuLiBerG, 2007: Japonska: Med nacionalnim mitom in mitolosko nacijo.
Ljubljana: Zalozba /*cf.

Darko DoLINAR, 2007: Med knjizevnostjo, narodom in zgodovino: Razgledi po starejsi
slovenski literarni vedi. Ljubljana: Zalozba ZRC.

Marijan Dovic, 2007: Slovenski pisatelj. Ljubljana: Zalozba ZRC.
Joza GLONAR, 1907: Martin Kacur. Domovina 22. julij.

Lucien GoLDMANN, 1975: Towards a Sociology of the Novel. New York: Tavistock
Publications.

Algirdas J. GREIMAS, Francois RAsTIER, 1968: The Interaction of Semiotic Constraints.
Yale French Studies 41. 86—105.

Fredric JAMEsoN, 2008: The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic
Act. London, New York: Routledge.

Marko Juvan, 2003a: On Literariness: From post-structuralism to systems theory.
Comparative Literature and Comparative Cultural Studies. Ur. Totosy — de
Zepetnek. Indiana: Purdue University Press. 76—96.

--, 2003b: O usodi 'velikega zanra' Kako pisati literarno zgodovino danes? Ur. D.
Dolinar in M. Juvan. Ljubljana: ZRC SAZU. 17—-49.

Ignac KaMENIK, 1967: Martin Kacur. Jezik in slovstvo 12/3—4. 69-74, 111-17.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

Andrej Tomazin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja med mitom, vedo in teorijo 311

Taras KERMAUNER, 1976: Mesec dni z Ivanom Cankarjem, Martinom Kacurjem in
Tarasom Kermaunerjem. Ljubljana: Samozalozba.

Dusan KERMAVNER, 1966: Slovenskapolitikavletih 1879 do 1895: Politicnozgodovinske
opombe k peti knjigi Ivana Prijatelja Slovenske kulturnopoliticne in slovstvene
zgodovine 1848—1895. Ljubljana: DZS.

Fran KosaL, 1907: Knezove knjiznice XIII. zvezek napolnjuje Ivan Cankarjev
'Zivljenjepis idealista’: Martin Kacur. Slovenski narod 40/50 (1. marec 1907). 1.

Erwin KosTLER, 2007: Cankarjeslovje, kam meri§? Primerjalna knjizevnost 20/2.
155-163.

--, 2012: K problematiki hrepenenja v slovenskem cankarjeslovju. Primerjalna
knjizevnost 35/3. 242-59.

Lojz KRAIGHER, 1954: Ivan Cankar: Studije o njegovem delu in Zivijenju, spomini
nanj: 1. zvezek. Ljubljana: CZ.

--, 1958: Ivan Cankar: Studije o njegovem delu in Zivijenju, spomini nanj: II. zvezek.
Ljubljana: CZ.

Arpad LEBL [Zarko PLAMENAC], 1937: MoZe li sluga Jernej naéi svoju pravicu. Prelet
13/167. 692-99.

Lux, 1907: Martin Kacur. Uciteljski tovaris 47/17 (26. aprila 1907). 179-80.

Joza MAHNIC, 1964: Zgodovina slovenskega slovstva: Obdobje moderne. Ljubljana:
SM.

Juraj MartiNovi¢, 1977: Simbolika prostora v Cankarjevi Hisi Marije Pomocnice.
Simpozij o Ivanu Cankarja 1976. Ur. J. Vidmar, S. Barbari¢, F. Zadravec.
Ljubljana: SM. 259-75.

Vanesa MaTtaic, 2008: Soo¢enje s trendom: Primerjalna knjizevnost, kulturne studije,
kulturna zgodovina in literarni kanon. Primerjalna knjizevnost v 20. stoletju in
Anton Ocvirk. Ur. D. Dolinar in M. Juvan. Ljubljana: ZRC. 283-305.

Boris MERHAR, 1952: Opombe. Ivan Cankar: Izbrana dela V. Ljubljana: CZ. 499-569.

Ivan MERHAR, 1907: Ivan Cankar: Martin Kacur. Ljubljanski zvon 27/4-5. 24648,
310-11.

Rastko Mo¢nik, 1983: Raziskave za sociologijo knjizevnosti. Ljubljana: DZS.
--, 1999: 3 teorije: Ideologija, nacija, institucija. Ljubljana: Zalozba /*cf.

--, 2006: Julija Primic v slovenski knjizevni vedi. Ljubljana: Sophia.

--, 2015: O pisanju zgodovine. Ljubljana: Zalozba /*cf.

Dusan Moravec, 1970: Opombe. Ivan Cankar: Zbrano delo. Ljubljana: DZS. 277—
336.

Dusan PriEVEC, 1968: Hlapci, heroji, ljudje. Ljubljana: CZ.
Denis Poniz, 2006: Ivan Cankar, Lepa Vida: Poskus interpretacije. Ljubljana: SGM.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

312 Slavisti¢na revija, letnik 64/2016, $t. 3, september—oktober

Ivan PoTr¢, 1977: Ljubezen in mo¢ Cankarjeve besede je bila za pisateljevo misel in
custvo pricarana. Simpozij o Ivanu Cankarju 1976. Ur. J. Vidmar, S. Barbaric, F.
Zadravec. Ljubljana: SM. 26-31.

Ivan PruateLs, 1938: Slovenska kulturnopoliticna in slovstvena zgodovina: 1848—
1895. Ljubljana: Akademska zalozba.

Ivan RoBipa, 1907: Martin Kacur. Nova doba 1-13 (februar in marec 1907).
Iztok Saksipa, 1987: Uvodnik. Problemi 277. 1.

Anton SrobNiak, 1968: Slovensko slovstvo: Ob tisocletnici Brizinskih spomenikov.
Ljubljana: MK.

--, 1976: Tujec: Roman o Cankarju. Ljubljana: MK.

Franc TerseGLAv, 1907: Knjige »Slovenske Matice« za 1. 1906: Martin Kacur. Dom
in svet 20/3. 137.

Igor ZaBEL, 1990: Literarna interpretacija v slovenistiki Sestdesetih let. Slavisticna
revija 13/2. 25-43.

Boris ZHERL [A. Porianec], 1939: Ivan Cankar in slovensko delavsko gibanje.
Sodobnost 7/12. 553—61.

Slavoj Z12Ex, 1989: The Sublime Object of Ideology. London, New York: Verso.

SUMMARY

The article examines interpretations of Ivan Cankar’s Martin Kacur in Slovene
literary studies. Based on post-Marxist theory (Althusser, Mo¢nik, Jameson), it tries
to find structural shifts within textual interpretations, which, according to Mocnik,
lead from mythographic interpretations toward literary studies per se, where the
author of the text gets the right to become a subject of ideology, the one that gets
interpellated into ideology. The theoretical part of the thesis is based on the findings
of Mocnik and Culiberg about the connection between myth and the nation as an
institution with a zero value. Because of the non-existent Slovene myth, the function
of this institution is transferred to literature, i.e., it fills up the empty institution—
nation. Jameson’s contribution to the theory of this article is in his understanding of
texts as socially symbolic acts where every text is political. Behind his aporias or
logically incomprehensible paradoxes there is an even more universal contradiction,
i.e., according to Jameson, part of the class struggle as the motor of history, which
in itself is an Althusserian absent cause. Initial interpretations, which emerge with
the first edition of the book in 1906, are mythographic: they try to interpret the text
with the help of their own background ideology, which is in many cases connected
to the political beliefs of the interpreter. Izidor Cankar’s afterword that accompanies
Ivan Cankar’s first collected works of 1929 tries to break with the mythographic
practice of the previous interpretations, but despite of the indicated breakthrough
in the form of different options of decisions of the author of Martin Kacur, 1zidor


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27

Andrej Tomazin: Interpretacije Cankarjevega Martina Kacurja med mitom, vedo in teorijo 313

Cankar fails at doing this, as he finally chooses only one line of the mythographic
interpretations. Post-war interpretations are, due to the external circumstances and
hegemonic ideology of vulgar communism, again mythographic. The next (and last)
shift in interpretations of Martin Kacur happens with the interpretation of Taras
Kermauner, who—heavily indebted to Pirjevec’s theories—finally enters the field of
literary studies as Moc¢nik sees it. Literary studies are still structured as an ideology,
as they are not able to see that they stem from some ideological interpellation. The
author finds that Kermauner’s ideology—which differs from the one found in Prijatelj
by Mo¢nik and in Izidor Cankar herein—is in its core cynicism, as seen by Zizek,
who sketches it with a modified Marx’s thought from Capital: They are aware of it,
but they are still doing it. Post-Kermauner interpretations do not take Kermauner’s
interpretations into consideration, but mostly revert to the thought of Izidor Cankar.
The newest interpretations (by Irena Avsenik Nabergoj) return even further into the
mythographic matrix that occurred—at least in the interpretation of Cankar’s texts—
in the early 20th century.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2016_3_05.pdf | DOST. 29/01/26 5.27



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

