@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

UDK 004.032.6:82.0:316.77:929Flusser V.

Peter Scherber

Institut za slavistiko Univerze na Dunaju, Avstrija
pscherber@mac.com

VILEM FLUSSER UND DER PARADIGMENWECHSEL ZUR
INTERNETKULTUR

Vilém Flusser (1920-1991) velja za enega najpomembnejsih medijskih teoretikov po M.
McLuhanu. Kot neke vrste »zadnji polihistor« in znanstveni kozmopolit je deloval na §tevilnih
humanisti¢nih podrocjih. Ni bil ¢lan traditionalnih akademskih skupnosti in ni razvijal kaks$ne
znanstvene doktrine. Flusser stoji tako reko¢ na krajni toc¢ki »Gutenbergove galaksije«, saj je
skusal podati smernice, ki kaZejo prek njenih meja. Ceprav ni ve¢ dozivel interneta in moderne
oblike racunalnistva, je razvil originalne vizije o informacijski (telemati¢ni) druzbi v takrat
blizajoci se dobi post-zgodovine in novega nomadstva.

Kljuéne besede: medmreZje, informacijska druzba, post-zgodovina, nomadstvo, pisanje,
komunikacija

Vilém Flusser (1920—1991) is known as one of the most important media theoreticians after
Marshall McLuhan. As a kind of cosmopolitan scholar he worked in numerous media-related
fields and other studies (i.e., philosophy, linguistics, photography and film, education, infor-
mation studies, telematics, anthropology and so forth). Flusser’s work is located, so to speak,
at an extreme edge of the “Gutenberg Galaxy”; he tried to point out paths beyond its borders.
Although he died in the early 1990s, he developed some interesting visions about the nascent
new age of the internet and mobile computing.

Keywords: internet, information society, post-history, nomadology, writing, communica-
tion

Der 1920 in Prag geborene Vilém Flusser, der lange Jahre in der brasilianischen
Emigration verbracht und sich seit den 1970er Jahren wieder in Europa aufhielt, hat
zeitlebens als eine Art kosmopolitischer und wissenschaftlicher Nomade gelebt und
diese »unbehauste« Existenz auch immer wieder zu seinem Thema gemacht. Sein
plotzlicher Tod durch einen Verkehrsunfall im November 1991 riss ihn aus einem Leben,
das in seinen letzten Jahren von hektischer Betriebsamkeit und zahlreichen 6ffentlichen
Auftritten gepragt war. Dazu war zuletzt auch eine von Friedrich Kittler vermittelte
Gastprofessur an der Ruhr—Universitit Bochum gekommen, in der er seine
Vorstellungen zur Kommunikation darlegen konnte — er selbst nannte dieses Gebiet
Kommunikologie —, was zugleich der Titel seines Hauptwerks ist. Sein Tod fallt damit
zusammen mit den zwei entscheidenden Wendepunkten jener Zeit: dem »political
turng, d. h. der groBen Wende zum Ende des Kalten Krieges und der Offnung
Osteuropas fiir eine Neuorganisation des europdischen Kontinents und dem — wie ich
ihn nennen mochte »technological turn«, der Wende zum Web-basierten Internet, die


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

32 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 1, januar—marec

gerade in der 2. Halfte des Jahres 1991 beim CERN in Genf durch Tim Berners-Lee
aus der Taufe gehoben wurde.

Ich hatte die Gelegenheit, Ende April 1991 bei der Erdffnung der von den
Wendeereignissen getragenen Tschechoslowakischen Kulturtage in Gottingen Flusser
zu erleben. Thn eingeladen zu haben war wohl Jifi GruSa zu verdanken, der als
Intellektueller und Schriftsteller damals gerade die Funktion des neuen tschechischen
Botschafters in Bonn iibernommen hatte. Aber Goéttingen war auch der Ort, wo in
einem kleinen unbekannten Verlag namens European Photography, geleitet von
Andreas Miiller-Pohle, bis dahin fast alle seine Buchausgaben verlegt worden sind.

Wer war nun dieser Vilém Flusser? Er entstammte einer wohlhabenden deut-
sch-jiidischen Familie, sein Vater war Universitétslehrer und sozialdemokratischer
Abgeordneter im Prager Parlament. 1938 beginnt er ein Philosophiestudium an der
Karlsuniversitét. Ein Vortrag Martin Bubers beeinflusst ihn nachhaltig. 1939, nach der
deutschen Besetzung Prags gelingt es ihm, mit der Familie seiner spateren Frau nach
London zu fliehen, wo er weiter studiert aber schon 1940 nach Rio de Janeiro und
spéter Sdo Paulo emigriert. Beinahe seine ganze in Prag verbliebene eigene Familie
ist in den Konzentrationslagern der Nazis ermordet worden. Von den anfénglichen
Jobs zum Broterwerb und zur Unterhaltung seiner jungen Familie entwickelt er sich in
den Nachkriegsjahren zu einem angesehenen Philosophen und Kommunikationswis-
senschaftler, der auch gelegentlich in deutschen Medien publiziert und Vortrdge an
amerikanischen Universititen hélt. In den Zeiten der Militardiktatur in Brasilien wird
es fiir Flusser immer schwieriger zu publizieren und als Universitatslehrer zu wirken,
so dass er sich 1973 entschlieit, ein weiteres Mal zu emigrieren, zuerst nach Siidti-
rol und dann endgiiltig in die franzdsische Provence. 1983 erscheint als seine erste
deutschsprachige Publikation das Buch Fiir eine Philosophie der Fotografie, deren
erweiterte Fassung 2010 iibrigens in slowenischer Ubersetzung herauskam (Flusser
1983, 1984: 210).

Es gibt so etwas wie eine Ahnenreihe von so genannten »letzten Universalge-
lehrten« oder »Polyhistoren«; dieses Epitheton wird in der Nachfolge von Leibniz
und Alexander von Humboldt immer wieder von neuem vergeben, auch Flusser hat
man (wohl nicht ganz unberechtigt) dieses eher journalistische Label angeheftet. So
nannte ihn die Berliner Tageszeitung TAZ noch im vergangenen Jahr einen »letzten
alteuropdischen Gelehrten« (Baumgirtel 2015: 26). Und in der Tat hat Flusser sich auf
zahlreichen Gebieten wenn schon nicht als Futurologe, dann doch als Visionir kiinf-
tiger Entwicklungen erwiesen. Er war natiirlich Philosoph mit phdnomenologischem
Background aber auch Medienwissenschaftler vom Kaliber McLuhans, Baudrillards
und Virilios, dazu Sprachphilosoph und nicht zuletzt ein eigenwilliger Theoretiker
der Computerentwicklung. Gerade in diesem Bereich steht er zuletzt inmitten eines
Paradigmenwechsels, dessen extreme gesellschaftliche Auswirkungen uns bis heute
in Atem halten. Erst jetzt schilt sich heraus, wie gewaltig dieser Wechsel nach dem
Jahr 1990/91 sich vollzogen hatte: vom Computer als technischem Werkzeug iiber
die Informationsmaschine und hin zum Internet als gesellschaftlichem Massenphé-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

Peter Scherber: Vilém Flusser und der Paradigmenwechsel zur Internetkultur 33

nomen. Die gelegentlich aufgetretene Kritik daran, dass Flusser kein fest gefiigtes
»Lehrgebdude«, ja noch nicht einmal eine systematische Gesamtdarstellung seiner
Arbeit vorgelegt hat, dies ist vielleicht das typische Schicksal von Polyhistoren in
unserer spiten, schnellen Zeit.

Ich kann mich noch gut erinnern, wie ich, der ich mich beruflich seit den frithen
1980er Jahren mit den Anfangen der OCR Texterkennung, mit Textprozessoren, mit
computerunterstiitzter Typographie und Computerkonkordanzen beschéftigte, haufig
mit verstdndnisheischenden Fragen konfrontiert worden bin, was denn Computer und
Texte miteinander zu tun hdtten. Meine Arbeitsgruppe bei der Gesellschaft fiir Wis-
senschaftliche Datenverarbeitung in Gottingen wurde denn auch bei ihrer Griindung
1983 eher negativ konnotiert als » AG Nichtnumerik« bezeichnet und konnte 20 Jahre
spéter, als ich sie verlieB3, als » AG Informationsmanagement« firmieren.

Vilém Flusser hat in diesem Technikfeld, das von einer atemberaubenden
Entwicklung bei verfligbarem Speicherplatz, wachsender Integrationsdichte und
weltweiter Vernetzung seit den 1980er Jahren gekennzeichnet war, schon sehr frith
visiondre Zukunftsprojektionen entwickelt, deren damals nur ansatzweise absehbare
Verwirklichung er iiberwiegend als positiv besetzte Utopie bewertete. Es mutet fast
ahnungsvoll an, dass der Titel seines letzten Vortrags am Prager Goetheinstitut am Tag
vor seinem tddlichen Unfall den Titel »Paradigmenwechsel« trug. Uns soll dabei nur
interessieren, wie weit seine Visionen und Technikentwiirfe diesen Paradigmenwechsel
vorausgeschen haben oder sich seiner zumindest bewusst gewesen sind und wie wir
uns heute dazu positionieren.

Auch von seinen Anhdngern wurde die vorwiegend miindlich, im Vortrag
vermittelte Diktion Flussers als unakademisch und seine oft eigenartige Terminologie
als eine Art »Wildes Denken« in der Tradition von Claude Lévi-Strauss bezeichnet.
Dabei stellte man den »Mangel an durchgehender terminologischer Konsistenz« und
die » Abwesenheit eines ultimativen theoretischen Gebédudes« fest (Goldin/Finger/
Bernardo 2009). Man sprach auch von seinem »nomadischen Stil« zu schreiben,
von »neuen, iiberraschenden Perspektiven«, »provokativen Ubertreibungenc,
»erstaunlichen Analogien« und »unlosbaren Widerspriichen« in seinen Texten. Er
verzichtete auf FuBnoten und zeigte keine Literaturverweise an. Vielleicht hat ihn
gerade dies auch bei Schriftstellern, Malern und Foto- und Videokiinstlern so bekannt
gemacht. Vielleicht ist dies auch das Schicksal von »Polyhistoren« unserer heutigen
schnelllebigen Zeiten.

Nur wenige Buchausgaben erschienen zu seinen Lebzeiten. Und auch danach sind
seine Biicher nur in einem kleinen Gottinger Verlag erschienen, erst ab 1992 und 1993
iibernechmen die groBen Verlage Fischer und Hanser (Flusser 1992b, 1993a) einige
der Titel, zum Teil als Taschenbuchausgaben, und sichern damit Flussers Texten eine
weite Verbreitung.

Im Folgenden wihle ich aus den vielen Themenkomplexen, in denen sich Flussers
Denken offenbart, diejenigen aus, die mir scheinen, dass sie fiir die Darstellung des


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

34 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 1, januar—marec

Paradigmenwechsels, so wie er ihn verstanden hat, einschldgig sind. Es sind dies
sein kulturtheoretisches Weltmodell einer Einteilung der Menschheitsgeschichte
in Vorgeschichte, Geschichte und Nachgeschichte. Dazu kommen seine fiir das
Verstdndnis dieser Nachgeschichte wichtigen Vorstellungen zur Telematik. Sehr
typisch ist fiir Flusser seine kulturologisch begriindete Affinitdt zu allen Formen
der Kunst, natiirlich auch zur Literatur als Schreib- und Sprachkunst, wozu ich
wenigstens einige Zeilen verlieren mochte. Und endlich mochte ich tiber den in seinem
Lebensschicksal als newiger« Emigrant und damit als »Nomade« begriindeten Begriff
der »Bodenlosigkeit« und darauf aufbauend zu seiner Nomadologie Stellung nehmen.

Ahnlich wie bei seinen medientheoretischen Kollegen (Marshall McLuhan,
Baudrillard u. a.) gibt es auch bei Flusser eine historisierende Strukturierung der
geschichtlichen Entwicklung in drei sozusagen allem zu Grunde liegende Epochen. Es
beginnt mit der » Vorgeschichte«, der eine nur orale Kultur eigen sei. Anthropologisch
deckt sie sich mit dem anderenorts von ihm postulierten Nomadenbegriff. Am
Ende der Vorgeschichte vollzieht sich der Wandel vom nomadischen Status zur
Sesshaftigkeit, die auch in der folgenden Epoche der »Geschichte« vorherrschend ist.
Diese Geschichte wird definiert durch die Schriftkultur, es ist eine Schriftlichkeit der
linearen, durch nicht-ikonische Schriftzeichen gepriagten Schriften. Diese Epoche ist
also wesentlich weiter gedacht als die McLuhansche »Gutenberg-Galaxis«. Noch ein
Kriterium fiir die Epoche der Geschichte ist die klare Trennung von 6ffentlichem und
privatem Raum, wie er sich seit der Athener Polis herausgebildet hat.

In der »Nachgeschichte«, die Flusser als positive Utopie sicht, wird die
Schriftlichkeit der Geschichte nach und nach durch Codes und technische Bilder
ersetzt, was natiirlich den Ubergang von der Geschichte zur Nachgeschichte zu einem
dulerst langwierigen Prozess macht. Immerhin beginnen ja die technischen Bilder
(er nennt sie »Technobilder«) spitestens bereits mit der Fotografie, also noch vor
der Mitte des 19. Jahrhunderts. Auch Film, Fernsehen und Video sind Technobilder,
die sich lange vor Einfiihrung der digital codierten und elektronisch vermittelten
Medien etabliert haben und erst durch langwierige Prozesse der Umkodierung in
die heutige Medienwelt iiberfilhrt werden mussten. Dennoch scheint Flusser den
Paradigmenwechsel zur Nachgeschichte als solchen in eben dieser allumfassenden
Digitalisierung der Medien zu sehen. Aber es gibt noch andere Ubergiinge: so stellt
er fest, dass in der Nachgeschichte der Nomadismus wieder Fahrt aufnehme: dann
16sten wir uns von unserer jahrtausende-wdhrenden Sesshaftigkeit und entwickelten
uns wie in der Vorgeschichte zu neuen Nomaden. Eine sehr steile These, iiber die sich
aber das Nachdenken lohnen konnte! (Flusser 1990a-c). Gehort nicht die Aufhebung
der Sesshaftigkeit, das Tracking unserer Bewegungsdaten neben der Minimierung
des Zeitfaktors zu den grundlegenden Prinzipien unserer heutigen auf dem Mobile
Computing basierenden informationsgesteuerten Lebensweise?

Kaum Widerspruch mag Flusser heute fiir seine These erhalten, dass in der
Nachgeschichte die vorher klare Trennung von privater und Offentlicher Sphire
verschwimme, das Private Offentlich werde, bei gleichzeitigem Eindringen


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

Peter Scherber: Vilém Flusser und der Paradigmenwechsel zur Internetkultur 35

des Offentlichen in den privaten Raum. Wir scheinen denn auch gerade heute
diese Entwicklung im Umgang mit den sozialen Medien und den populistischen
Bewegungen immer stirker zu spiliren. Das, was vorher im o&ffentlichen Raum
verhandelt, getitigt und geduBert wurde, dringt nun immer stirker in den privaten
Raum ein, die Informationen werden nicht mehr publiziert, sondern sie flieBen auf
vielen und verzweigten Kandlen von jedem Einzelnen zum jeweiligen Anderen.
Jeder ist nun virtuell Sender und Empfanger in Einem. Die Kommunikation der
Nachgeschichte vollzieht sich also von einem privaten Raum vermittels digitaler
Codes und iiber Netzstrukturen zu anderen privaten Raumen. Auch wenn wir heute
noch immer konkurrierende, nebeneinander bestehende Modelle élterer, auch nicht
digitalisierter Kommunikation verwenden, ist schon festzustellen, dass diese neuen
Formen allmihlich die Oberhand gewinnen.

Dazu ist es jetzt notwendig, dass wir uns Flussers Vorstellungen vom Computer,
von den Codes, von Vernetzung und von den sogenannten Technobildern kurz néher
ansehen. Neben seiner Auffassung von den Computern selbst, die er auch » Apparate«
und »Hardware« nennt und deren Architekturen er kein wirklich tieferes Interesse
entgegenbringt, interessieren ihn vor allem die Softwareaspekte, also der digitale
Code, den sie erzeugen und die Netze mit denen sie untereinander in Kontakt treten.
Die wesentlichen Nachrichten, die sie iibermitteln nennt er Technobilder. Sie sind
fiir ihn das zentrale Movens der Nachgeschichte. Analoge alphanumerische Texte
im Sinne der bisherigen Epoche treten dabei immer mehr in den Hintergrund. Auch
wenn er hierbei wohl zu radikal die Bedeutung konventioneller Texte hintanstellt,
kénnen wir doch ein Ubermaf an technisch vermittelten visuellen Medien feststellen,
das schon heute die Medien beherrscht und rapide anwéichst. Dabei wissen wir auch,
dass dies vor allem der rasanten technischen Entwicklung der Speicher, Prozessoren
und Netze geschuldet ist. Vieles war wegen nicht ausreichender Ressourcen eben
eine noch offene und unsichere Zukunftsprojektion. Auch das Internet selbst gehorte
dazu. Um 1990 waren das World Wide Web und sein heute so gut wie vergessener
Vorgénger, das Informationssystem Gopher eher eine Schreckensvorstellung in den
Rechenzentren, da man sich nicht vorstellen konnte, derartige Resourcenfresser in
den Massenbetrieb zu bringen.

Solche heute eher kleinmiitig klingenden Vorbehalte waren Flussers Sache nicht,
ihm war klar, welchen Apparaten und Medien die Zukunft gehdren wiirde und er
sah vor allem die positive Utopie darin. Mehr als die anderen Medientheoretiker hat
sich Flusser dem Leitmedium seiner Nachgeschichte gewidmet, er nennt es als Ge-
samtkomplex »Telematik«. So schrieb er und man mag daraus auch eine utopische
Projektion ableiten:

Die Hoffnungen vieler Intellektueller, meine inbegriffen, sind mit dem Begriff Telematik
verbunden. Die kiinftige telematische Gesellschaft soll eine Gesellschaft sein, die Ideologi-
en dank formalem Denken tiberholt und die infolgedessen fahig ist, menschliche Gruppen
dank Kompetenzen zu vernetzen und dadurch zu einer menschenwiirdigen Lebensform zu
kommen. (Zitiert bei Winkler 2014: 8.)


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

36 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 1, januar—marec

Dies duBlerte er 1991 kurz vor seinem Tode, obwohl damals das Internet noch in
einem (aus heutiger Sicht) rudimentérem Stadium befand, sowohl was die iibliche
Hardwareausstattung als auch was die verfiigbare Anwendungssoftware anbelangte.
Erst recht war die weitere Entwicklung zu den kleinen mobilen Gerédten, den internet-
basierten Suchmaschinen und all dem, was man heute unter social media fasst, kaum
abzusehen. Eine stimmige aber auch kritische Interpretation von Flussers Gedanken
zur Telematik und Computer hat vor einigen Jahren Suzana Alpsancar unter dem Titel
Das Ding namens Computer (2012) vorgelegt. Sie vergleicht zwei Konzeptionen, die
Flussers und die des Amerikaners Mark Weiser, der etwa zur selben Zeit den Begriff
»Ubiquitous computing« fiir das bevorstehende 21. Jahrhundert gepragt hat und der
sich als Informatiker natiirlich wesentlich konkreter und hardware-ndher dem Gegen-
stand ndhern konnte.

Flusser besass eine ganz besondere Affinitét fiir die Kiinste, seien es die durch
Sprache vermittelten, seien es die sogenannten bildenden, wie auch die durch neue
Technologien bildbasierten Kiinste wie Fotografie oder Videokunst. In seinem Essay
Technik entwerfen schrieb Flusser:

Die neuzeitliche Trennung von Technik und Kunst, von «harter» und «weicher» Kultur, wird
sinnlos, nicht etwa weil Technik und Kunst einander tiberschneiden, sondern weil sie ihre
vormoderne Synonymitit wiedererlangen werden. (1998: 145)

Auch hier sehen wir, wie Flusser in seinem Kunstbegriff auf das alte griechische
teyvn zuriickgreift, denn dies ist wiederum ein Beispiel der Wiederkehr dlterer dsthe-
tischer Standards in der Nachgeschichte.

Flussers Nahe zur Kunst, besser zu den Kiinsten wurde im vergangenen Jahr auf
einer groflen Ausstellung an der Berliner Akademie der Kiinste, wo auch das Flusser-
Archiv beheimatet ist, gezeigt. Die zu diesem Anlal verdffentlichte umfangreiche
Broschiire: Bodenlos: Viléem Flusser und die Kiinste dokumentiert zwei Projekte an
denen Flusser beteiligt war (allerding nur passiv) und die uns im Zusammenhang mit
seinen telematischen Interessen interessieren konnten:

1. Das nach eigener Aussage »Erste E-book der Welt«

Im Jahre 1987 hat Andreas Miiller-Pohle in seinem Goéttinger Kleinverlag die
Erstausgabe von Flussers Buch Die Schrift: Hat Schreiben Zukunfi? als Buch- und
gleichzeitige elektronische Verdffentlichung auf Diskette publiziert. Das Nachrich-
tenmagazin DER SPIEGEL schrieb damals in einer ironischen und ziemlich distan-
zierten Haltung tliber dieses noch ungewohnte Projekt. Dabei wurde Flusser in eine
Art die Esoterik-Ecke gestellt, man berichtete, Flusser lehre noch in Brasilien, es gibt
auch eine Anspielung auf McLuhan und schlie8lich &uBert man die Skepsis gegeniiber
dem »Spielzeug PC« und einer »binédren Epoche«.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

Peter Scherber: Vilém Flusser und der Paradigmenwechsel zur Internetkultur 37

Philosophieren am Heimcomputer. Langst kann man mithilfe von Disketten am heimischen
PC das Geschichten-Schreiben lernen. [...] Nun bietet der Gottinger Immatrix-Publicati-
ons-Verlag esoterischen Gemiitern standesgeméfe Unterhaltung: einen philosophischen
Essay auf einer Text- und Programmdiskette. So kann man mithilfe eines Totalregisters jede
gewiinschte Textstelle auf den Schirm zaubern, aulerdem exzerpieren und alles umstellen.
Zum Medium passt die Botschaft. Bei dem Text [...] handelt es sich um einen Aufsatz des
in Sao Paulo lehrenden Philosophen Vilém Flusser. Der prophezeit die Heraufkunft einer
bindren Epoche, in der alles besser wird. (Zitiert bei Rapsch 2015: 92.)

Interessanter dagegen ist die Reaktion von Aleida Assmann in der Rezension der
Zeitschrift Poetica: Das Buch Flussers verstehe sich als eine Briicke zwischen alter
Schriftkultur und neuer Medienwelt. Sie verstand dabei, dass es sich hierbei um eine
technische Revolution handele, »die Informationen aus ihrem alphabetisch materiellen
in einen elektromagnetisch immateriellen Status {iberfiihrt« und sie bewirke »nichts
weniger als eine Mutation der conditio humana von noch unabsehbarer Reichweite«
wobei diese numerische Codierung auditiver und visueller Artefakte unabsehbare
Moglichkeiten erdffne. (Assmann 1988) Es gab also Stimmen, die Flusser richtig
verstanden, und die weitsichtig genug waren, die ambivalenten Folgen dieser jetzt
moglichen Verdnderungen nicht aus den Augen zu verlieren: »Das messianische
Versprechen: 'siche, es wird alles neu werden' hat seine Entsprechung in der
kulturkritischen Warnung: 'es wird nichts beim alten bleiben'«. [Assmann 1988: 288].

2. Hypertext

1989, also zwei Jahre spéter, hat man einen Vortrag Flussers im Institut fiir Tech-
nikfolgenabschétzung und Systemanalyse in Karlsruhe zum Anlass genommen ein
kleines Hypertext-System darauf aufzubauen (Wingert 2015). Verbunden damit war
ein dreifaches Angebot: ndmlich der Benutzer konne sich zum Horer des Vortrags
machen, zum Leser der Transkription und zum Studierenden des Erlduterungsappa-
rats, also etwa den im Vortrag auftretenden Hinweisen nachgehen. Noch 1991 soll
die lakonische Reaktion Flussers auf dieses Experiment gewesen sein: »Ich bin doch
eigentlich nur ein Pra-Text fiir diese Arbeit«, was uns darauf hinweist, dass Flusser
selbst wohl die ungeheure Bedeutung von Hypertext fiir die kiinftige Entwicklung
des Internets nicht erkannt hat, wohl auch nicht erkennen konnte, Flusser hat ja die
aktuellen Entwicklungen in der Informatik nicht systematisch verfolgt.

Zeitlebens hat sich Flusser mit seinem eigenen Schicksal als einem in jungen Jahren
seiner Heimat Prag entrissener Intellekueller des 20. Jahrhunderts auseinandergesetzt
(Strohl 2013). Es ist die Erfahrung die Tausende von Emigranten der Hitlerdiktatur
machen mussten und die viele von ihnen in den Freitod getrieben hat. Es ist gleichzeitig
die typische jahrtausendealte Erfahrung der jiidischen Intellektuellen, des juif errant,
die sich bei Flusser in zwei Begriffen niedergeschlagen hat: der Bodenlosigkeit und
des Nomadentums. In seiner so typischen Konzentration auf die Beziechungen von
Begriffen und ihren Bedeutungen, in seinen daraus oft resultierenden etymologischen
Idiosynkrasien hat er die Bodenlosigkeit zum Titel eines autobiographisch


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

38 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 1, januar—marec

dominierten Buches gemacht und mit der »Nomadologie der Neunziger« angedeutet,
dass nun, nach Eintritt in die Nachgeschichte in den 1990er Jahren auch ein Ende
der jahrtausendealten Sesshaftigkeit eintreten wiirde. Dazu hat er 1990 beim Grazer
»Steirischen Herbst«, der diesem Thema gewidmet war, den einfiihrenden Vortrag
geliefert. Sein Zukunftsblick ist darin zwar noch immer im Konjuktiv gehalten:

Sollten die neunziger Jahre der Sesshaftigkeit ein Ende bereiten, dann wiirde das nomadische
Netz keine Knotenpunkte mehr verbinden konnen und keine Sammlungen mehr zu zerstreuen
haben. Das wire das Ende der Geschichte (»Nachgeschichte«) und dieses immateriell
gewordene Netz wire die telematische Gesellschaft. (Flusser 1990c: 37).

Interessant ist, dass er einen der Leitbegriffe seiner Zeit nach dem Zusammenbruch
des Sowjetsystems, und dem »Sieg« des Westens, das Ende der Geschichte in
Beziehung setzt zu seiner Nachgeschichte, dass er ja womoglich sogar eine
Gleichsetzung beider Begriffe andeuten wollte. Auch das Wort »Nomade« begriindet
er in seiner unnachahmlichen — und wohl auch gelegentlich abenteuerlichen —
etymologisierenden Argumentation: Dazu bezieht er das gesamte Wortfeld ein, das
dem griechischen Wort nomas (Weidensucher) zugrundeliege und alles, was spéter
daraus abgeleitet wiirde. Da wird dann nomos einbezogen, dem wir unser deutsches
Suffix -nomie (Astronomie, Heteronomie usw.) verdanken oder die nemesis als
,Zuriickweisung auf den gerechten Platz’. Die Nomadologie als der Eingang des
Menschen in das neue Zeitalter der telematischen Gesellschaft fasst er — wenngleich
immer noch von Fragezeichen begleitet — in einer Art Witz zusammen, den wir in
seinem urspriinglichen Sinne auch als einen kurzen weisen Satz auffassen diirfen:

Vielleicht ist die »Nomadologie der Neunziger« auf einen Satz reduzierbar: »Ich bin, wozu
das ganze Andere ,du’ sagt«? Denn auf diesem jidisch-christlichen Satz ist ja wohl jene ver-
netzte Kommunikationsgesellschaft reduzierbar, die wir in den neunziger Jahren erwarten?
(Flusser 1990c: 49)

Natiirlich ist es nicht verwunderlich, dass ein so unkonventionell und unakademisch
argumentierender Freigeist, gerade in der Umbruchszeit um 1990 in welcher plétzlich
utopische Hoffnungen wahr zu werden schienen und ein Ende der Geschichte kaum
geeignet war, dystopische Angste zu provozieren, als eine Art Guru herumgereicht
wurde. Auch die Art, wie Flusser damals in der westlichen Kulturindustrie reiissierte,
hat wohl auch dazu gefiihrt, dass seine Wirkung sich, auch noch nach seinem
plotzlichen Tod, vor allem bei einer Art kulturaffiner Fangemeinde entfaltete und
weniger bei der etablierten wissenschaftlichen Community. Eine Ausnahme bildet
hier natiirlich das neue, sich gerade im Wissenschaftsbetrieb etablierende Fach der
Medienwissenschaften, wo Flusser schon sehr frith in der Ahnenreihe McLuhan-
Baudrillard-Virilio-Kittler einen ehrenvollen Platz erhielt.

Erst um 2010 herum beginnt eine systematische akademische Aufarbeitung der
Flusserschen Ideen zur Informationsgesellschatft.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

Peter Scherber: Vilém Flusser und der Paradigmenwechsel zur Internetkultur 39

Informationsgesellschaft ist auch der Begriff, der von Flusser synonym zur
telematischen Gesellschaft verwendet wird. In seinem Buch: Kommunikologie
weiter denken (Flusser 2009) stellt Flusser den Menschen, der den Entwurf einer
Industrieproduktes anfertigt, den Erfinder/Designer also, als die -eigentliche
Schliisselfigur der Informationsgesellschaft dar. Dieser sei beim eigentlichen
Produktionsprozess nicht mehr anwesend und das sei das »Ende des Marxismus«.
Denn erst als Ausfluss aus seiner (d.i. des Menschen) Arbeit entstiinden sekundér
und ganz automatisch Werkzeug, Produkt, ferner die Industrie und schlieBlich die
Industriegesellschaft.

War dieser Gedanke — muss man hier fragen — nicht eigentlich der Uberbau, der
nun die Basis regiert, und der Marx auf den Kopf stellt, eine neue Revolution im
Wortsinne einer revolutio? Flusser hat das nicht zweifelsfrei beantwortet!

Der Wert liegt in der Information. Das Wichtige am Begriff der Information ist, sie ist nichts
Materielles. Information ist iibertragbar von Materie zu Materie. [...] Wenn man die Infor-
matische Gesellschaft verstehen will, muss man das vollkommen intus haben. Man muss
den Unterschied zwischen soft und hard im Bauch haben, um das zu verstehen. Der Wert des
Kuchens liegt im Rezept. (Flusser 2009: 142 ff., zitiert nach Paul 2016.)

und

In der Informationsgesellschaft wird immer mehr Gewicht auf das Erzeugen und Bearbeiten
von reinen Informationen gelegt und immer weniger Gewicht auf das Erzeugen informierter
Gegenstinde. (a. a. O., Flusser 2009)

Zweieinhalb Jahrzehnte nach Flussers Tod sind wir an einem Punkt angelangt, wo
das vonden auflerordentlichen technischen Moglichkeiten der Informationsgesellschaft
gezeichnete positiv besetzte Bild einer Erniichterung und in breiten Kreisen sogar der
Angst gewichen ist. Die nahe bevorstehende konkrete Utopie scheint einer rapide
voranschreitenden Dystopie den Platz zu iiberlassen und sich l&dhmend in allen
modernen Gesellschaften breit zu machen. Diese Entwicklung ist aber nicht auf das
Werkzeug Computer zuriickzufiihren, sondern auf die schon eingetretenen Folgen, die
menschengemacht und politisch gewollt waren.

Flusser hat sogar dies, schon aus seiner eigenen Lebensgeschichte und seinen
Emigrationen folgernd, vorausgesehen. In einem Film, der kurz vor seinem Tod 1991
zur Zeit des russischen Putsches gegen Jelzin aufgenommen wurde, bezeichnet er
das mit der russischen Revolution begonnene grofle Experiment einer Humanisierung
der Gesellschaft und des Menschen als schon in den 1920er Jahren fiir gescheitert, es
sei durch den verhéngnisvollen Pakt mit dem Hitlerfaschismus 1939 vollends zum
Fehlschlag geworden und er meint dazu — was heute wie ein Menetekel klingt:


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

40 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 1, januar—marec

Heute némlich zeigt sich, dass die angeblich liberholten Strukturen, und vor allem die natio-
nalen und die religidsen, iberhaupt nicht tiberholt waren und jetzt wie Phonix aus der Asche
wieder auftauchen — mit allen den Greueln, die diese Strukturen immer mit sich gebracht
haben. Diese Drachenbrut, von der wir geglaubt haben, dass mindestens das eine erreicht
worden ist, sie zu unterdriicken, lebt wieder auf und bedroht uns wieder. Diese furchtbaren
nationalen Vorurteile, die mit Worten wie Litauen oder Moldavien verbunden sind, die ent-
setzliche Bigotterie, die in Dingen wie der slawophilen Orthodoxie beinhaltet ist, das alles
Totgeglaubte lebt weiter und kommt mit noch vergroBerter Kraft wieder zum Vorschein.
(Winkler 2014: 7-8)

Vielleicht gibt es doch die Moglichkeit, dass sich zwischen einer so dystopischen
Vision und der urspriinglichen utopischen Hoffnung ein mittlerer Weg auftut, auf dem
es sich leben 146t und der kiinftigen Gesellschaften einen rationalen und gerechten
Umgang mit der technischen Entwicklung ermoglicht.

LITERATUR

Suzana ALPSANCAR, 2012: Das Ding namens Computer: Eine kritische Neulektiire von
Viléem Flusser und Mark Weiser. Bielefeld: Transcript.

Aleida Assmann, 1988: Vilém Flusser: Die Schrift: Hat Schreiben Zukunft: Goéttingen
1987. (Rezension). Poetica 20/3-4. 284-88.

Tilmann BAUMGARTEL, 2015: Der letzte alteuropaische Gelehrte. taz. die tageszeitung.
Berlin. 19. 11. 2015.

Vilém FLUssER, 1983: Fiir eine Philosophie der Fotografie. Gottingen: European Pho-
tography.

--, 1984: Towards a Philosophy of Photography. Gottingen: European Photography.

--, 1990a: Ins Universum der technischen Bilder. Gottingen: European Photography.

--, 1990b: Nachgeschichten: Essays, Vortrige, Glossen. Diisseldorf: Bollmann.

--,1990c: Nomadologie der Neunziger. Nomadologie der Neunziger. Steirischer
Herbst Graz 1990 bis 1995. Hrsg. H. G. Haberl, P. Strasser. Ostfildern: Cantz.

--, 1992a: Bodenlos: Eine philosophische Autobiographie. Diisseldorf, Bensheim:
Bollmann.

--, 1992b: Die Schrift: Hat Schreiben Zukunft? Frankfurt am Main: Fischer.

--, 1993a: Dinge und Undinge: Phdnomenologische Skizzen. Miinchen, Wien: Hanser.

--, 1993b: Die Geschichte des Teufels. Hrsg. A. Miiller-Pohle. Goéttingen: European
Photography.

--, 1993c: Lob der Oberflichlichkeit: Fiir eine Phdnomenologie der Medien.
Bensheim, Diisseldorf: Bollmann.

--, 1996: Kommunikologie. Hrsg. S. Bollmann, E. Flusser. Mannheim: Bollmann.

--, 1997: Medienkultur. Hrsg. S. Bollmann. Frankfurt am Main: Fischer.

--, 1998: Vom Subjekt zum Projekt: Menschwerdung. Frankfurt am Main: Fischer.

--,2009: Kommunikologie weiter denken: Die Bochumer Vorlesungen. Frankfurt am
Main: Fischer.

--, 2010: K filozofiji fotografije. Ljubljana: ZSKZ.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_1_04.pdf | DOST. 26/01/26 17.47

Peter Scherber: Vilém Flusser und der Paradigmenwechsel zur Internetkultur 41

Rainer GurpiN, Anke FINGER, Gustavo BERNARDO, 2009: Vilém Flusser. Miinchen:
Fink.

Daniela Kroock, Angela Spar, 2012: Medientheorien: Eine Einfiihrung. 4. Aufl. Pa-
derborn: Fink.

Johanna Koch, Karen Lang, 2013: Vilém Flussers Technik Begriff. Flusser Studies
16.

Joachim Paur, 2016: Nick Haflingers Blog. www.vordenker.de/blog/?p=1473

Volker RapscH, 2015: Vilém Flusser (1920-1991) Sechs Erinnerungsskizzen. Boden-
los: Vilem Flusser und die Kiinste. Hrsg. S. Zielinski, D. Irrgang. Berlin: Akade-
mie der Kiinste. 91-95.

Andreas STROHL, 2013: Vilém Flusser (1920-1991). Phdnomenologie der Kommuni-
kation. Koln, Weimar, Wien: Bohlau.

Ales Vauroric¢, 2014: Teorija tehno-slike Viléma Flusserja. Primerjalna knjizevnost
37/2.151-62.

Bernd WiNGERT, 2015: Der Flusser-Hypertext: Einige Erfahrungen aus Entwickler-
und Nutzersicht. Bodenlos: Viléem Flusser und die Kiinste. Hrsg. S. Zielinski, D.
Irrgang. Berlin: Akademie der Kiinste. 78—79.

Steffi WINKLER, 2014: Vilém Flussers Fluf3: Transkript der Videodokumentation von
Gespriachen mit Vilém Flusser im Sommer 1991. Flusser Studies 17.

Sonja YEH, 2013: Anything goes? Postmoderne Medientheorien im Vergleich: Die
groppen (Medien)Erzihlungen von McLuhan, Baudrillard, Virilio, Kittler und
Flusser. Bielefeld: Transcript.

Siegfried ZieLiNsk1, Daniel IRRGANG, 2015: Bodenlos: Vilem Flusser und die Kiinste.
Berlin: Akademie der Kiinste.

PovzETEK

Vilém Flusser (1920-1991) velja za enega najpomembnejsih medijskih teoretikov po M.
McLuhanu. Kot filozof se je imel za fenomenologa in njegovi inteligentni teoreti¢ni impulzi so
bili pomembni za Stevilna (pod)podrocja medijskih in drugih $tudij (fotografija in film, obliko-
vanje, informacijska znanost, telematika itd.). Se tik pred smrtjo ni bil &lan nobene akademske
skupnosti, predstavniki tradicionalnih ved pa so spoznali njegov pomen Sele po njegovi smrti.
S svojim delom Flusser stoji tako reko¢ na skrajni tocki »Gutenbergove galaksije«, saj je skusal
podati smernice, ki kazejo prek njenih meja. Medtem ko je ravno e dozivel zmagoslavje oseb-
nega racunalnika, ki se je izvil iz obmocja zgolj zasebne uporabe in postal mnozi¢ni medij, pa
ni mogel biti ve¢ pri¢a razvoju danes osrednjih in globalno razsirjenih internetnih orodij (splet,
omrezja, pametni telefoni itd.). V prispevku smo skusali razmotriti, v kolik$ni meri je Flusser ta
razvoj s svojimi vizijami anticipiral Ze za ¢asa zivljenja oziroma v kak$nem smislu je Ze podal
strukturne principe za prihodnje nac¢ine komuniciranja, za nacine znanstvenega in umetniskega
del(ovanj)a.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

