@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.

URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26

UDK 821.161.1.09:271.2:929:2-36Boris in Gleb
Simon Malmenvall

Teoloska fakulteta Univerze v Ljubljani
simon.malmenvall@teof.uni-lj.si

NARATIVNI TEKSTI O BORISU IN GLEBU MED POSREDOVANJEM
POLITICNEGA ZGLEDA IN TOLMACENJEM ZGODOVINE

Knezja brata Boris in Gleb predstavljata prva kanonizirana vzhodnoslovanska svetnika
(strastotrpca). Njima posvecene narativne/literarne tekste, nastale do zacetka 12. stoletja, med
katerimi stilisti¢no in konceptualno izstopa Branje o Borisu in Glebu, opredeljujeta dve temelj-
ni znacilnosti: posredovanje sakraliziranega politiénega zgleda v obdobju vse vecje politi¢ne
nestabilnosti na vzhodnoslovanskem ozemlju; in izpostavljanje duhovne »zrelosti« Kijevske
Rusije v kontekstu zgodovine odresenja. Obstoja kategorije knezjih ali kraljevskih svetnikov
(strastotrpcev) ni mogoce imeti za posebnost vzhodnoslovanske srednjeveske kulture, saj se je
tovrstno svetniStvo nasploh pojavljalo v dezelah na severnem in vzhodnem obrobju takratne
Evrope.

Kljuéne besede: Boris in Gleb, stara ruska knjizevnost, Kijevska Rusija, strastotrpci, zgo-
dovina odreSenja

The two princely brothers Boris and Gleb were the first canonized East Slavic saints
(known as passion-bearers). The narrative/literary texts dedicated to them and written until the
beginning of the twelfth century, among which the Lesson on Boris and Gleb stands out stylisti-
cally and conceptually, are defined by two fundamental characteristics: by offering a sacralized
political example during the period of growing political instability in East Slavic territory and
by stressing the spiritual “maturity” of Kievan Rus’ in the context of salvation history. The exis-
tence of princely or royal saints (i.e., passion-bearers) cannot be regarded as a special feature
of East Slavic medieval culture; this kind of sainthood was generally present in the lands of the
northern and eastern European peripheries of the time.

Keywords: Boris and Gleb, literature of Rus’, Kievan Rus', passion-bearers, salvation his-
tory


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si

Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26

Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 313

@ @ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco

0 Uvod

Razlic¢ice hagiografskih zgodb o knezjih bratih Borisu in Glebu je mogoce najti v
vec¢ staroruskih/vzhodnoslovanskih! narativnih oziroma literarnih tekstih, napisanih v
cerkvenoslovanskem jeziku, ki so v ruski literarnovedni tradiciji oznaceni z izrazom
»borisoglebski cikel«. Skupino vsebinsko najiz¢rpnejsih in obenem najstarejsih pri-
Cevanj s konca 11. in zaCetka 12. stoletja sestavljajo trije teksti: prvi tekst predstavlja
pripoved o smrti kneza Borisa s pohvalo/evlogijo svetima bratoma, vkljuc¢eno v leto-
pis Pripoved o minulih letih (csl. [Tosecmb épemennvix nem);* drugi tekst predstavlja
anonimna hagiografija Povest, trpljenje in pohvala svetih mucencev Borisa in Gleba
(csl. Crazanue, cmpacmo u noxsana cesimyio myuenuxy bopuca u I'neba); tretji tekst pa
predstavlja hagiografija z naslovom Branje o zZivijenju in smrti blazenih strastotrpcev
Borisa in Gleba (csl. Ymenue o scumuu u nocybaenuu O1adceHHy0 cmapcmomepnyio
bopuca u Iieba),’ ki jo je sestavil menih Nestor iz Kijevsko-pecerske lavre* (Miljut-
enko 2006: 10, 57-58; Senyk 1993: 227, 400-03). Najmlaj$i izmed nastetih tekstov
— obenem stilisticno in konceptualno najrazvitejsi v celotnem borisoglebskem ciklu
— je Branje meniha Nestorja (Senyk 1993: 227, 401-02; Podskal’skij 1996: 186-8S;
Hollingsworth 1992: XXXV-VI). Nadaljnja literarno-kulturoloska semioti¢na anali-
za se opira prav na omenjeni zadnji tekst.

1 Splosno (literarno)zgodovinsko ozadje zgodbe o Borisu in Glebu

Boris in Gleb, krstno Roman in David,’ sta bila sinova kijevskega kneza Vla-
dimirja Svjatoslavica (980-1015), krstno Vasilija. Kijevski Knez Vladimir je, kakor
vsi ostali staroruski knezi, izhajal iz rodbine Rjurikovicev, ki je od druge polovice
10. stoletja vladala nad celotnim vzhodnoslovanskim ozemljem — danasnjo Beloru-
sijo, ve¢ino Ukrajine in evropske Rusije. Vladimir se kot vladar ni izkazal zgolj s

! Poimenovanje Stara Rusija predstavlja slovensko priredbo samostalnika Zenskega spola Rus” (csl.
Pycs) in njenih izpeljank. Ime Kijevska Rusija sledi poimenovanju v mednarodni historiografiji, s katerim
se oznacuje najstarejSa etapa drzavnosti v kontekstu srednjeveskega in zgodnje novoveskega pojava Stare
Rusije. Rus’zaobjema razli¢ne politi¢ne entitete v vzhodnoslovanskem prostoru, obenem pa tudi nekdanjo
etni¢no skupino, ki jo je mogoce $teti za nekaksno predhodnico danasnjih Rusov, Ukrajincev in Belorusov
(Malmenvall 2016: 548).

2 Izvirni cerkvenoslovanski naslovi so zapisani v sodobni ruski cirilici. TakSen zapis je uporabljen tudi
v serijski znanstveno kriticni izdaji staroruskih/vzhodnoslovanskih tekstov (v 15 zvezkih) z naslovom
Knjiznica literature Stare Rusije (rus. bubnuomexa numepamypul /pesueti Pycu (1997-2006)), ki so jo
pripravili sodelavci Instituta za rusko knjizevnost Ruske akademije znanosti pod glavnim uredniStvom
akademika Dmitrija Sergejevic¢a Lihacova (1906—-1999).

3 Odlomki Nestorjevega Branja so v slovens¢ino prvi¢ prevedeni po cerkvenoslovanskem izvirniku iz
najnovejse cerkvenoslovansko-ruske znanstveno kriti¢ne izdaje tekstov borisoglebskega cikla, ki jo je leta
2006 pripravila ruska zgodovinarka Nadezda Iljini¢na Miljutenko.

4 Kijevsko-pegerska lavra je bila najvedji in duhovno-kulturno najpomembnejsi samostanski kompleks
v Kijevski Rusiji (Malmenvall 2016: 553-54).

5 Vse do zadetka 14. stoletja so se rojstna/posvetna (po izvoru v veliki ve¢ini slovanska) imena ruskih
knezov obic¢ajno razlikovala od njihovih kr§¢anskih (po izvoru povecini grskih) imen, ki so jih dobili ob
krstu. O knezjih imenih v Stari Rusiji: Litvina/Uspenskij 2006.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26
314 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 2, april—junij

svojimi uspesnimi vojaskimi pohodi oziroma ozemeljskimi osvojitvami, temvec¢ je
postal znan tudi kot »krstitelj« Vzhodnih Slovanov. Ob koncu 10. stoletja, leta 988 ali
989, je namre¢ preko bizantinskega posredni§tva samostojno sprejel kricansko vero
in jo razglasil za drzavno vero Kijevske Rusije (Malmenvall 2015: 184-90; Ostrowski
2004, 1020-27). Nedolgo pred Vladimirjevo smrtjo leta 1015 je njegov sin Jaroslav,
takratni knez v Novgorodu na severu staroruskega ozemlja, nastopil proti svojemu
oc¢etu in mu prenchal pladevati dajatve. Novgorod pa je kmalu zatem dosegla novica
o Vladimirjevi smrti. Jaroslavu je uspelo prepricati Novgorodcane v boj za kijevski
prestol, da bi bilo tako mogoce premagati Svjatopolka, starejSega sina pokojnega Vla-
dimirja, ki je v vmesnem casu prevzel oblast nad Kijevom in dal umoriti svoja mlajsa
brata Borisa in Gleba (Malmenvall 2015: 190-91). To je povzrocilo dinasti¢ni spor
med Vladimirjevimi potomeci, ki se je razplamtel v prvo dinasti¢no vojno krsc¢anskega
obdobja Stare Rusije. Leta 1019 je Jaroslav dokonc¢no premagal Svjatopolka v bitki
pri reki Alti vzhodno od Kijeva. Po porazu je Svjatopolk zbezal neznano kam. Zahva-
ljujo¢ svoji zmagi v bitki pri Alti, je Jaroslav zavladal nad zahodnim delom Kijevske
Rusije, leta 1036, po smrti brata Mstislava, pa je svojo oblast razsiril na celotno staro-
rusko ozemlje (Malmenvall 2015: 191-92; Senyk 1993: 225-28).

Literarna podoba svetih knezjih bratov, navzoca v razli¢nih tekstih borisogleb-
skega cikla, se je izoblikovala priblizno sto let po njuni smrti, na prehodu iz 11. v
12. stoletje. Zanjo je znacilno prepletanje religiozne in politine motivacije lastnega
casa (Senyk 1993: 231-33). Namesto trpljenja za vero in smrti v rokah nekristjanov,
ki je bila predpogoj pri kanonizacijah »klasi¢nih« mucencev, sta Vladimirjeva sinova
svetost dosegla skozi zavrnitev upiranja zlu z nasiljem in brezpogojno spostovanje
volje starejSega brata Svjatopolka. Veli¢ina njunega podviga je bila torej v odpovedi
minljivi zemeljski oblasti oziroma slavi, posnemanju zgleda Jezusa Kristusa, ki je
krog nasilja prekinil s prostovoljnim sprejetjem smrti na krizu, in spoStovanju nacela
o brezpogojni podreditvi starejSemu v rodbini. StareSinsko nacelo je od sredine 11.
stoletja predstavljalo — dejansko sicer neupostevan — temelj politicne ureditve v Ki-
jevski Rusiji. Skupaj s poudarjanjem prednosti »nebeskih« dobrin pred zemeljskimi
in svojevrstno sakralizacijo stareSinskega nacela je literarna podoba Borisa in Gle-
ba utemeljevala tudi legitimnost Jaroslavove vladavine. Premagani Svjatopolk je bil
namre¢ diskreditiran kot bratomorilec, Jaroslav pa je bil prikazan kot zas¢itnik in
nadaljevalec Vladimirjeve dedis¢ine (Podlesnik 2009: 33-34; Uzankov 2011: 196,
198). V borisoglebskem ciklu se odrazajo splosne znacilnosti staroruske knjizevno-
sti kijevskega obdobja oziroma njenega »monumentalnega historizma«. Omenjeni
idejno-literarni sistem opredeljuje religiozno oziroma krscansko in hkrati patriotsko
samo-osmisljanje nedavne vzhodnoslovanske zgodovinske izkuSnje v kontekstu sve-
tovne zgodovine in v lu¢i bozje previdnosti. Sinteza religioznega in patriotskega se pri
Borisu in Glebu kaze predvsem v tem, da jima je pripisana vloga »nebeskih zas¢itni-
kov« Stare Rusije, Se posebej v odnosu do njene politi¢ne (ne)enotnosti od sredine 11.
stoletja naprej (Lihac¢év 1997a: 8-10; Lihacév 1997b: 529).


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26

Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 315

2 Krs¢ansko pricevanje o Borisu in Glebu

Nestorjevo Branje se pricenja z obseznim historiozofskim uvodom, v katerem
hagiograf nasteva poglavitne duhovne dogodke od stvarjenja sveta do svoje lastne
sodobnosti. Uvod odraza sploSno razsirjeno srednjevesko krsansko prepricanje o
svetovnem zgodovinskem procesu, ki predstavlja boj med dobrim in zlom, Bogom in
hudi¢em (Uspenskij 2000: 48—49; Hollingsworth 1992: XXIII, XXXIV-XXXV). V
tem pogledu se kot najpomembnejsi dogodek v zgodovini Stare Rusije kaze uradno
sprejetje krscanstva pod Vladimirjem Svjatoslavic¢em.

Tako je bilo tudi temu Vladimirju od Boga razodeto, naj postane kristjan, dano mu je bilo
ime Vasilij. [...] Poslusajte o ¢udezu, polnem milosti, kako je vCeraj vsem zapovedoval pri-
nasati zrtve malikom, danes pa zapoveduje krst v imenu Oceta in Sina in Svetega Duha.
Veeraj ni vedel, kdo je Jezus Kristus, danes pa oznanja, kako se mu je razodel. Véeraj se
je imenoval pogan® Vladimir, danes pa se imenuje kristjan Vasilij. Na Ruski zemlji se je
pojavil drugi Konstantin. (Miljutenko 2006: 360).

Po uradnem pokristjanjenju sta Boris in Gleb, dve »svetli zvezdi« rodbine Rjuri-
kovicev, postali zrtvi oblastizeljnega Svjatopolka, v katerega srce je »vstopil hudic«,
ki ni mogel sprejeti oslabitve poganstva na ra¢un krepitve kr§¢anstva.

Mar ne vidite, bratje, neusmiljenost prekletega? Mar ne vidite, da se je razodela neusmi-
ljenost drugega Kajna? Pravijo, da ko je Kajn razmisljal, kako ali na kak$en nacin umoriti
svojega brata Abela, ni vedel, kako se zgodi smrt. In tako mu je sovraznik hudi¢ specemu
ponoci razkril, kako se naredi umor. Ko je vstal, je ubil svojega brata Abela, kakor je videl v
spanju. Tudi temu [Svjatopolku] se je razkrilo nekaj podobnega. Razmisljal je namre¢, kako
in na kak8en nacin umoriti svojega brata Borisa. In ta sovraznik je polozil zlo v njegovo srce,
da bi naro¢il, naj ga umorijo na poti. (Miljutenko 2006: 368).

Kakor je v Stari zavezi hudi¢ uspel prepricati ljudi, naj se klanjajo malikom in
ubijajo preroke, tako je tudi v ¢asu in prostoru Kijevske Rusije preprical Svjatopolka,
naj izvrsi bratomor, to je uboj dveh nedolznih bratov Borisa in Gleba kot dveh staro-
ruskih likov, ustrezajocih starozavezni podobi pravicnega Abela. Svjatopolk, staroru-
ski Kajn, je svojo duso izro¢il dolocenemu maliku, maliku oblastizeljnosti, ki mu je
pretrgal odnos z Bogom in njegovimi brati. Na podlagi tak$nega pojmovanja Nestor
dejanja Borisa in Gleba simbolno vzporeja z odresilno in prostovoljno Kristusovo
daritvijo na krizu. Tak$no pojmovanje mucenistvu knezjih bratov podeljuje poseben
zgodovinski in duhovni pomen. Nedavna zgodovinska izkusnja Kijevske Rusije je na
tak nac¢in umescena v biblijski kontekst bozje previdnosti. Glede na Prvo Mojzesovo
knjigo/Genezo se zgodovina ¢lovestva po izgonu iz raja pri¢enja z ubojem Abela s
strani njegovega brata Kajna — podobno se tudi zgodovina Kijevske Rusije po ura-
dnem pokristjanjenju pricenja s Svjatopolkovim zlo¢inom in svetostjo Borisa in Gle-
ba (Miljutenko 2006: 258-60, 262; Uspenskij 2000: 32-35, 38-39, 47; Podskal’skij
1996: 195).

©V cerkvenoslovanskem izvirniku se na tem mestu nahaja izraz »Helen« (csl. exun) oziroma po smi-
selnem prevodu »Stari Grk«, ki se navezuje na predkr$cansko anti¢no grsko kulturo. Vzhodnoslovanska
poganska preteklost je na tak nacin vzporejana in skorajda izenacena s starogrsko. Omenjena podrobnost
predstavlja enega izmed primerov staroruskega posnemanja in prilagajanja bizantinskih (»grkih«) vzorcev
na podrocju konceptov in predstav, povezanih s kr§¢ansko vero in osmisljanjem zgodovine.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26
316 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 2, april—junij

Zadnje dneve Borisovega zivljenja Nestor opisuje izrazito vzneseno, pri cemer
najpomembnejSo vlogo igrajo svarila Borisovega vojaSkega spremstva oziroma nje-
govih druzinikov pred Svjatopolkovimi namerami.

Ne odidem, ne zbezim od tod, prav tako se ne bom zoperstavil svojemu starejSemu bratu,
temvec¢ kakor je Bogu po volji, tako naj bo. Raje umrem tukaj, kakor v drugi dezeli.« Zatem
so mu odgovorili vojscaki, ki so bili z njim in z njim hodili na bojne pohode [...], reko¢: »Mi,
0, Vladar smo po tvojemu blagemu o&etu dani v tvoje roke. Sli bomo bodisi s teboj bodisi
sami in tako tega [Svjatopolka] s silo izgnali iz mesta, tebe pa bomo povedli, kajti pred nas
te je postavil tvoji blagi oce.« Ko je to slisal blazeni [Boris], resni¢no usmiljen, ki je zanje
skrbel kakor za svoje brate, jim je dejal: »Ne, moji bratje, ne, ocetje, ne jezite na tak nacin
mojega gospoda brata, sicer vas bo zacel zasledovati. Bolje je namre¢, da umrem jaz sam,
kakor toliko dus. Povrhu vsega se starejSemu bratu ne smem upirati, sicer ne ubezim bozji
sodbi. Prosim vas, moji bratje in ocetje, odidite na svoje domove, jaz pa grem, padel bom
pred noge svojega brata. Morda se me usmili, ¢e me vidi, in me ne umori. Zelo vas prosim.
(Miljutenko 2006: 370).

Druziniki pred kneza postavljajo dve izbiri — bodisi beg bodisi oborozen odpor.
Boris druzinikov ne uposteva in sprejme svojo lastno resitev, to je Zrtvovanje samega
sebe za preprecitev nadaljnjega prelivanja krvi in ohranitev zivljenja nedolznih ljudi.
Zatem Boris odpotuje v Kijev, da bi se podredil Svjatopolkovi volji. Borisa kmalu
dohitijo morilci, ki jih je poslal Svjatopolk, in ga skupaj z enim izmed njegovih slu-
zabnikov prebodejo s kopji. Nato Borisovo telo prenesejo v mesto Visgorod severno
od Kijeva in ga pokopljejo ob tamkajsnjo cerkev svetega Bazilija (Miljutenko 2006:
262-65).

V skladu z Branjem se ob smrti Vladimirja Svjatoslavica njegov mlajsi sin Gleb
nahaja v Kijevu. Ko Gleb prejme novico o tem, da Svjatopolk namerava umoriti Bo-
risa, se odloci zbezati proti severu k »drugemu bratu«, najverjetneje novgorodskemu
knezu Jaroslavu. Po Borisovi smrti Svjatopolk svojim vojs¢akom ukaze zasledova-
ti bezeCega Gleba in ti ga kmalu ujamejo v ¢olnu.” Glebovi druziniki so, kakor v
Borisovem primeru, pripravljeni braniti svojega kneza. Gleb pa jim naroci, naj se
umaknjeno k reénemu bregu in ga pustijo samega. Morilci, ki jih je poslal Svjatopolk,
prevzamejo ¢oln in takoj zatem ukazejo Glebovemu kuharju, naj mu prereze vrat. V
zadnji molitvi pred smrtjo Gleb svojo usodo primerja s pravicnim Zaharijo iz Stare
zaveze, ki je bil umorjen pred oltarjem v jeruzalemskem templju (Miljutenko 2006:
261, 265—67; Podskal’skij 1996: 195; Uspenskij 2000: 36-39).

»Moj Gospod Jezus Kristus, sliSi me v tej uri in me naredi vrednega, da se pridruzim tvojim
svetim. Tako, o, Vladar, kakor je bil v starodavnosti na ta dan pred tvojim Zrtvenikom zaklan
Zaharija, tako sem sedaj jaz zaklan pred teboj, Gospod. Toda, Gospod, Gospod ne spominjaj
se mojih preteklih prestopkov, temve¢ resi mojo duso, da je ne omadezuje hudobna svetloba
nasprotnikov, temvec¢ da jo sprejmejo tvoji sveti angeli, kajti ti si Gospod, moj Odresenik.
Tem pa, ki to po¢nejo, odpusti. Kajti ti si resni¢ni Bog, tebi slava na veke. Amen.« Ko je sveti
Gleb to rekel, je zgoraj omenjeni kuhar Sel na kolena, svetemu zaklal glavo in mu prerezal
grlo. In tako je sveti Gleb svojo duso izro€il v bozje roke. (Miljutenko 2006: 374, 376).

7 Nestor ne posreduje natan&nih podatkov o kraju ujetja. Glede na ostale tekste borisoglebskega cikla je
bil Gleb najverjetneje ujet nedale¢ od Smolenska, kjer se reka Smjadina izliva v Dneper.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26

Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 317

3 Politi¢na razseznost svetniStva kneZjih bratov

Med vzhodnoslovanskimi srednjeveskimi svetniki kult Borisa in Gleba ni bil zgolj
najbolj razsirjen, temvec se je pojavil ze v najzgodnejSem obdobju krscanske Sta-
re Rusije. Prvi korak do uradne kanonizacije knezjih bratov, ki je bil sprva omejen
na ljudsko ¢as€enje, se je zakljucil s potrditvijo kijevskega metropolita Georgija leta
1072. Leta 1115 pa se je zgodil naslednji korak, ki je pomenil dokonéno kanonizacijo
knezjih bratov. Takrat so bile njune relikvije prenesene v novo cerkev v Visgorodu,
posveceno knezjima bratoma (Miljutenko 2006: 5, 54-55, 58, 279-82; Hollingsworth
1992, XXVI-XVII; Uzankov 2000: 32-38, 45—46). Kot svetnika sta Boris in Gleb
spadala v kategorijo strastotrpcev (csl. cmpacmomponyst). 1zraz strastotrpec v pra-
voslavnem svetu oznacuje posebno vrsto svetnikov, za katere je znac¢ilna muceniska
smrt — toda ne mucenistvo kot posledica sovrastva do krscanske vere same po sebi,
temve¢ dejanj kristjanov samih, navadno v povezavi z njihovimi politi¢nimi ali mate-
rialnimi interesi (Malmenvall 2015: 205; Kossova 1997: 73-76).

Kult Borisa in Gleba je politi¢ni pomen pridobil Sele na zacetku 12. stoletja, to je
v obdobju skorajda stalnih dinasti¢nih sporov in od tod izhajajocih delitev ozemlja
Kijevske Rusije na posamezne polsamostojne knezevine. Od takrat naprej sta Boris
in Gleb v zavesti vzhodnoslovanskih piscev in cerkvenih dostojanstvenikov vse bolj
zacela igrati vlogo nebeskih pripro$njikov rodbine Rjurikovic¢ev in svetih za$¢itni-
kov domovine. Najizrazitej$i primer narascajocega politicnega pomena kulta knezjih
bratov se nahaja v Pripovedi o minulih letih — najstarejSem vzhodnoslovanskem le-
topisu, nastalem na zacetku 12. stoletja — in Nestorjevem Branju (Miljutenko 2006:
5, 271-72, 279-80; Hollingsworth 1992: XIV-VI, XXVII-XI, LV-VI; Podskal’skij
1996: 7071, 436). Duhovne zasluge svetih bratov v odnosu do domovine so v Pripo-
vedi® povzete na slede¢ nacin:

V neskonc¢ni radosti in v neizrekljivi svetlobi prebivata pri Vladarju nad vsemi cesarji, dele¢
zdravilne darove Ruski zemlji. [...] In vidva sta pripros$njika Ruske zemlje in svetilnika,
ki sijeta na svet, in prosita Boga za svoje ljudi. Zato smo tudi mi dolzni dostojno hvaliti
Kristusova strastotrpca, zvesto mole¢ k njima, reko¢: »Radujta se, Kristusova strastotrpca,
priprosnjika Ruske zemlje, vidva namre¢ dajeta ozdravljenje tistim, ki k vama prihajajo z
vero in ljubeznijo. Radujta se, nebeska prebivalca, v mesu sta bila angela, enako misleca
sluzabnika, ena Ceta, enodusna v svetosti, zato vsem trpe¢im dajeta ozdravljenje. Radujta
se, bozje modrosti polna Boris in Gleb, ki pritekata kakor iz vodnjaka zivljenje prinasajoce
vode ozdravljenja, vernim ljudem pritekata kakor ozdravljenje. Radujta se, bles¢eci luci ka-
kor svetloba, ki z lu¢jo ozarja vso Rusko zemljo, vselej odganjajoca temo z razodevanjem
neomajne vere. [...]« (Ostrowski: 1098—104).

V skladu s Pripovedjo in Nestorjevim pojmovanjem v njegovem Branju svetni-
ki zgled Borisa in Gleba dobiva znacaj politicnega poduka, ki naslavlja nemoralno
ravnanje nekaterih staroruskih knezov s konca 11. in zacCetka 12. stoletja. Pri svojih

8 Odlomek Pripovedi je iz cerkvenoslovanskega izvirnika preveden v sloveni&ino po najnovejsi cer-
kvenoslovansko-angleski znanstveno kriti¢ni izdaji, ki jo je leta 2004 pripravil ameriski zgodovinar Donald
Ostrowski. Navedeni odlomek sledi Hipatijevskemu (kijevsko-juznoruskemu) rokopisu iz prve polovice
15. stoletja. O dataciji in literarnozgodovinskemu pomenu Pripovedi: Malmenvall 2015.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26
318 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 2, april—junij

bojih za oblast so namre¢ pogosto bezali v sosednje dezele, nato pa so se vracali v
domovino skupaj s tujimi vojskami, s katerih pomoc¢jo niso premagovali zgolj svo-
jih sonarodnjakov, temve¢ istoGasno tudi pripadnike lastne kneZje rodbine.’ 1z tega
razloga Nestor izraza globoko spostovanje do Borisa in Gleba, poudarjajo¢ njuno
zvesto izpolnitev tako religiozne kot tudi patriotske dolznosti. Se ve¢, razli¢ne zgodbe
o svetih knezjih bratih je mogoce zanesljivo interpretirati kot poziv staroruskim kne-
zom, naj prenchajo z bratomornimi spori in podredijo svoje osebne interese blaginji
skupne domovine, to je Kijevske Rusije (Miljutenko 2006: 270, 273-77; Senyk 1993,
232-34; Podskal’skij 1996: 70-71, 436; Uspenskij 2000, 42).

Teksti borisoglebskega cikla kot zakljucena idejna celota prinasajo tudi globo-
ko refleksijo o polozaju Kijevske Rusije v skupnosti takratnih kr$¢anskih ljudstev
in drzavnih tvorb, zlasti v odnosu do Bizantinskega cesarstva, njenega duhovnega
»ucitelja«, katerega kulturni zgled in mednarodni ugled je Vladimirja Svjatoslavi-
¢a spodbudil k sprejetju krs¢anske vere. Ena izmed klju¢nih prvin, opazna v vseh
tekstih borisoglebskega cikla, je prisotnost mnostva biblijskih citatov, parafraz in re-
miniscenc. Stalne vzporednice z biblijskimi osebnostmi in dogodki kazejo na Zeljo
takratnih vzhodnoslovanskih piscev, da bi razseznost bozje previdnosti potrdili tudi v
okviru nedavne staroruske zgodovinske izkusnje. Mucenistvo Borisa in Gleba je na
tak naéin razumljeno predvsem kot zgodovinsko in geografsko pogojena ponovitev
oziroma ponovna uresnicitev starozavezne zgodbe o Kajnu in Abelu. Od tod je zgodo-
vinska usoda Kijevske Rusije predstavljena kot povsem vkljucena v svetovni proces
zgodovine odresenja'® in polnopravni oziroma enakovredni del kr$¢anskega sveta. V
odnosu do ostalih krs¢anskih drzavnih tvorb je staroruska elita svojo domovino — ne
glede na razmeroma pozno sprejetje kr§¢anstva — dojemala kot duhovno »zrelo« in
posledi¢no enakovredno. Od tod izhaja tudi poudarjanje dejstva, da je nacelo ljubezni
do sovraznikov mo¢no vplivalo prav na dejanja predstavnikov knezje elite. Poudarja-
nje tega dejstva prica o dveh namerah: prvi¢, na opozarjanje o naras¢ajo¢em pomenu
nedavno sprejetih kr$canskih eti¢nih vrednot na podrocju (pre)oblikovanja druzbene
zavesti skozi moralni zgled junaske odlocitve, ki sta jo sprejela Boris in Gleb; drugié,
o religiozni argumentaciji legitimnosti in celo svojevrstni sakralizaciji rodbine Rju-
rikovicev, iz katere sta izhajala prva staroruska svetnika. Na tak nacin Boris in Gleb
simbolno oznacujeta zacetek krs¢anske zgodovine Stare Rusije, nelocljivo povezane
s takrat cenjenim konceptom zgodovine odresenja, ki se nanasa na celotno ¢lovestvo.

4 Strastotrpci v kontekstu srednjeveske Evrope

V kontekstu zgodovine srednjeveske Evrope kult Borisa in Gleba ne predstavlja
kake izolirane epizode ali izrazite vzhodnoslovanske posebnosti, temvec tvori nelo-

° Knez 1zjaslav Jaroslavi¢ je na tak nacin ravnal dvakrat: leta 1069 in 1077, ko je osvojil Kijev s
pomocjo poljske vojske. Leta 1079 pa je Staro Rusijo napadel knez Roman Svjatoslavi¢, ¢igar zavezniki
so bili stepski konjeniki Polovci/Kumani — Roman Svjatoslavi¢ je naposled prevzel oblast v Cernigovu
severovzhodno od Kijeva.

190 konceptu zgodovine odresenja v kontekstu Kijevske Rusije: Malmenvall 2015; Ostrowski 2011;
Rycka 2005.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26

Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 319

¢ljiv del dolo€enega kulturnega pojava lastnega ¢asa. Na prehodu iz prvega v drugo
tisocletje je bilo cascenje kraljev ali knezov, ki so jih ubili kristjani sami (njihovi
sorodniki ali podaniki), splosna znacilnost severnih in vzhodnih predelov Evrope
oziroma takratne evropske periferije — Anglije, Skandinavije, Stare Rusije, Ceske.
Gre za obmocja, kjer je krscanska vera pomenila opazno druzbeno-kulturno novost.
Vse tovrstne svetnike opredeljujejo zelo sorodne, skorajda enake znacilnosti: v smrtni
nevarnosti se niso odlo¢ili za mas¢evanje svojim sovraznikom ali nadaljevanje dina-
sticnih spopadov, temve¢ so raje izbrali prostovoljno smrt oziroma samozrtvovanje
za ohranitev miru v svojih domovinah. Srednjeveski sodobniki so svete strastotrpce
navadno dojemali kot nosilce novega ideala krS¢anskega vladarja in simbole prelo-
ma z nedavno pogansko preteklostjo. Pri obravnavi tematike strastotrpcev so pisci
iz periferij srednjeveske Evrope povzdigovali posebno vrsto zrtvovanja po zgledu
Jezusa Kristusa kot prekinitev kroga nasilja, ki nedolzni zrtvi odpira vstop v »nebesko
kraljestvo« (Miljutenko 2006: 9, 14-15, 27-28, 31, 33-35; Klaniczay 2010: 288-89,
302—-04; Antonsson 2010: 18).

Raziskovalci vzhodnoslovanske srednjeveske kulture mucenistvo Borisa in Gleba
navadno vzporejajo z nasilno smrtjo ¢eskega kneza Venceslava/Vaclava in njegove
babice Ljudmile — oba sta zivela v prvi polovici 10. stoletja. Vzporednica med Bori-
som in Venceslavom je bila o¢itno prepoznana Ze pri staroruskih piscih samih, saj se
neposredno pojavlja tako v anonimni Povesti in trpljenju kot tudi Nestorjevem Bra-
nju (Miljutenko 2006: 14, 18, 292; Senyk 1993: 398-400; Klaniczay 2010: 298-99,
303-04). Kljub temu muceniska smrt Venceslava in Ljudmile $e zdale¢ ni edina, ki bi
jo bilo mogoce primerjati z zgodbo o Borisu in Glebu. V danem kontekstu je vredno
upostevati vsaj smrt in kanonizacijo Magnusa Erlendsona, jarla/grofa na Orkneyskih
otokih v sklopu Norveskega kraljestva. Jarla Magnusa je leta 1115 ubil njegov bratra-
nec Hakon. Ko je Magnus izvedel o bratrancevi zaroti, se je odlocil, da ne poseze po
oborozeni oziroma nasilni obrambi in tako ohrani zivljenje svojih druzinikov. Kakor
Gleba, je tudi Magnusa ubil njegov lastni kuhar. Kakor kijevski metropolit, je tudi
Skof Viljem/Wilhelm dvomil v svetost ubitega grofa. Od tod je mogoce upravi¢eno
domnevati, da je lahko borisoglebski cikel vsaj delno vplival na pisce sag in hagi-
ografij o jarlu Magnusu Erlendsonu. Vezi med Skandinavijo (Svedsko, Norvesko)
in Kijevsko Rusijo so bile namre¢ od 10. do 13. stoletja stalne in raznovrstne. Na
Izhajajo¢ iz omenjenega, ne more biti izkljucena moznost skandinavske seznanje-
nosti s takrat sodobnimi staroruskimi narativnimi/literarnimi deli (Miljutenko 2006:
22-23; Antonsson/Garipzanov 2010: 7; Conti 2010: 194-95). Se ve¢, pojav kategorije
strastotrpcev in obstoj literarnih vzporednic med hagiografijami o jarlu Magnusu in
svetih staroruskih knezjih bratih je mogoce interpretirati kot sestavni del politi¢nih in
kulturnih medsebojnih vplivov na obmocju severne in vzhodne Evrope med 10. in 12.
stoletjem (Antonsson/Garipzanov 2010: 5).

' Konfesionalne razlike po razkolu med zahodno/katoligko in vzhodno/pravoslavno Cerkvijo leta 1054
niso odlo¢ilno vplivale na nadaljnji razvoj skandinavsko-staroruskih politi¢nih in ekonomskih odnosov. V
ospredju so bile vselej pragmati¢ne koristi. O mednarodni politiki Kijevske Rusije: Nazarenko 2001.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26
320 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 2, april—junij

5 Zakljucek

Knezja brata Boris in Gleb predstavljata prva kanonizirana svetnika v zgodovini
Vzhodnih Slovanov. Glede na stalisca srednjeveskih piscev prostovoljna zrtev ome-
njenih bratov ni imela zgolj religioznega pomena — po svoji vkljucenosti v prvi staro-
ruski dinasti¢ni spor (1015-19) po uradnem sprejetju krscanstva je bila tudi izrazito
politi¢no opredeljena. Boris in Gleb sta spostovala voljo starejSega brata Svjatopolka
in prostovoljno sprejela svojo smrt, da bi na tak nacin preprecila nadaljnje prelivanje
krvi in pokazala na minljivost zemeljskih dobrin, v danem primeru politi¢ne oblasti.
Najstarejsi narativni/literarni teksti, ki pripadajo borisoglebskemu ciklu, usodo svetih
bratov simbolno vzporejajo z ubojem pravicnega Abela iz Stare zaveze in odresilno
daritvijo Jezusa Kristusa na krizu. V ¢asu narasc¢ajocih nesoglasij med staroruskimi
knezi je zgled Borisa in Gleba sluzil kot duhovni temelj za pozive k prenehanju spo-
rov znotraj vladajoce rodbine Rjurikovicev in posledi¢no ohranitvi politicne edinosti
Stare Rusije. Poudarjanje dejstva, da sta prva kanonizirana vzhodnoslovanska sve-
tnika iz8la iz vrst politicne elite, je mogoce razumeti kot pricevanje o dvojem: prvic,
kot poskus prikazovanja naras¢ajo¢ega pomena nedavno sprejetih kr$¢anskih eti¢nih
vrednot na podrocju (pre)oblikovanja druzbene zavesti in posledi¢no vkljucitve Stare
Rusije v svetovno zgodovino odresenja; drugi¢, kot religiozno legitimacijo in celo
svojevrstno sakralizacijo rodbine Rjurikovicev.

Obstoja kategorije svetih strastotrpcev iz vrst predstavnikov posvetne elite ni mo-
goce imeti za posebno znacilnost staroruske kulture. Pojav knezjih ali kraljevskih
strastotrpcev je bil namre¢ splosno razsirjen v drzavnih tvorbah na severnih in vzhod-
nih periferijah takratne Evrope, ki so nedavno sprejele krsc¢anstvo kot drzavno reli-
gijo. V tem kontekstu je vredno omeniti vsaj dva pomenljiva primera: primer ¢eskih
svetnikov Venceslava in Ljudmile iz prve polovice 10. stoletja in primer norveskega
jarla/grofa Magnusa Erlendsona z zacetka 12. stoletja.

VIRI IN LITERATURA

Haki ANTONSSON, 2010: The Early Cult of Saints in Scandinavia and the Conversion:
A Comparative Perspective. Saints and their Lives on the Perifery: Veneration of
Saints in Scandinavia and Eastern Europe (c.1000-1200). Ur. H. Antonsson, 1. H.
Garipzanov. Turnhout: Brepols. 17-38.

Haki ANTONSSON, Ildar H. GAriPZANOV, 2010: Introduction: The Veneration of Saints
in Early Christian Scandinavia and Eastern Europe. Saints and their Lives on the
Perifery: Veneration of Saints in Scandinavia and Eastern Europe (c.1000-1200).
Ur. H. Antonsson, 1. H. Garipzanov. Turnohut: Brepols. 1-14.

Aidan Conri, 2010: Aelnoth of Canterbury and Early Mythopoiesis in Denmark.
Saints and their Lives on the Perifery: Veneration of Saints in Scandinavia and
Eastern Europe (c. 1000-1200). Ur. H. Antonsson, I. H. Garipzanov. Turnohut:
Brepols. 189-206.

Paul HOLLINGSWORTH, 1992: The Hagiography of Kievan Rus’. Cambridge, Massa-


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26

Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 321

chussets: Harvard University Press.

Gabor KraNICZAY, 2010: Conclusion: North and East European Cults of Saints. Saints
and their Lives on the Perifery: Veneration of Saints in Scandinavia and Eastern
Europe (c. 1000—1200). Ur. H. Antonsson, 1. H. Garipzanov. Turnohut: Brepols.
283-304.

Alda G. Kossova, 1997: All’ alba della cultura russa: La Rus’ kieviana (862—1240).
Rim: Studium.

Simon MALMENVALL, 2015: Kijevska Rusija in Pripoved o minulih letih. Pripoved o
minulih letih. Ur. B. Podlesnik. Ljubljana: ZIFF. 175-239.

--, 2016: Razvoj cerkvene organizacije v Kijevski Rusiji do sredine 12. stoletja. Bo-
goslovni vestnik 76/3—4. 547-58.

Donald Ostrowsk1, 2011: Pagan Past and Christian Identity in the Primary Chro-
nicle. Historical Narratives and Christian Identity on a European Periphery:
Early History Writing in Northern, East-Central, and Eastern Europe (c. 1070-
1200). Ur. 1. H. Garipzanov. Brepols Publishers. 229-53.

--, 2004: The Povest’ viremennykh let: An Interlinear Collation and Paradosis. Har-
vard: University Press.

Blaz PoDLESNIK, 2009: Kratki pregled ruske kulturne zgodovine. Ljubljana: ZIFF.

Sophia SENYK, 1993: A History of the Church in Ukraine, Volume I: To the End of the
Thirteenth Century. Rim: Pontificio Istituto orientale.

Ovutpuit C. JIMXAUEB, 1997a: Benwume npeBHedl mmteparypbl. bubruomexa
aumepamypul [pesneti Pycu: Tom 1: XI-XII eexa. Pen. mutpuii C. Jluxaués.
Camnkr [TerepOypr: HAYKA. 7-24.

--, 1997b: Cxazanme o bopuce u ['mebe. bubruomexa numepamypot Jpesneti Pycu:
Tom 1: XI-XII sexa. Pen. Qmutpmii C. Jlmxaués. Canxt IlerepOypr: HAYKA.
328-51, 527-31.

Anna @. JINTBUHA, ®énop b. YCIIEHCKUI, 2006: Boibop umenu y pycckux
xusazeu ¢ X—XVI 6. JJlunacmuueckas ucmopus cK603b Npu3my aumponoHUMUKU.
Mocksa: UHapuk.

Hagexma . MUJIFOTEHKO, 2006: Cesmbie kuszvs-myuenuku bopuc u Iheb:
Hccnedosanusa u mexcmot. Cankr [letepOypr: Mznanue Onera AGBIIIKO.

Anexcannp B. HABAPEHKO, 2001: [pesussn Pycv Ha medncOynapoOHbiX nymsx:
MENCOUCYUNTUHAPHBLE OYEPKU KVIbIMYPHBIX, MOP2OGbIX, NOIUMUYECKUX CBA3ell
IX=XII sexos. Mocksa: SI3bIKM pyCCKOM KYJIBTYPBIL.

Tepxapa TIOJICKAJIBCKUM, 1996: Xpucmuancmeo u 6ozcocnosckas numepamypa
6 Kuescroii Pycu (988—1237 ee.). Ilep. Amekcannp H. Haszapenko. Caskr
[TetepOypr: Buzantunopoccuxa.

Bonogumup PUYUKA, 2005: Kuis—Ipyeuii €Epycanimv’ (3 icmopii nonumiunoi oymxu
ma ioeonoeui cepednvosuunoi Pyci). Kuis: InctityT ictopii Ykpainu.

Bopuc A. YCIIEHCKMI, 2000: Kopuc u Ie6: Bocnpusimue ucmopuu 6 Jlpesneii
Pycu. Mocksa: fI3bIKu pyCCKOM KYJIBTYPBL.

Anekcannp H. YIKAHKOB, 2000: Cestsie cTpactoTeprisl bopuc u [71e6: k ncropun
WX KaHOHW3auWu U nanucanust JKurus. Jpesuss Pyco: Bonpocer meouesucmuku
1/1. 21-50.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@ Slavisti¢na revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
@ Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 29/01/26 5.26
322 Slavisti¢na revija, letnik 65/2017, §t. 2, april—junij

-, 2011: Hcmopuueckaa nosmuka OpesHepycckoil —crogecHocmu. I enesuc
aumepamypnvix opmayuii. Mocksa: M3narensctBo JlureparypHOro MHCTUTyTa
uM. A.M. T'opsKkoro.

SUMMARY

Boris and Gleb, baptized as Roman and David, were the first canonized East Slavic saints.
They were sons of Grand Prince Vladimir the Great (980-1015), who declared Christianity,
adopted via the Byzantine Empire, the state religion of Kievan Rus’. Right after Vladimir’s
death, his eldest son Sviatopolk ordered the aforementioned younger brothers to be killed. This
was a direct result of his attempts to take over the entire Kievan Rus’ realm after taking pos-
session of the Kievan throne as he sought to eliminate all potential rivals within his own Rurikid
dynasty. Boris and Gleb respected the will of their older brother, voluntarily accepting their
death in order to prevent further bloodshed and demonstrate the transience of earthly possessi-
ons—in this case, political power. Recognizing their voluntary sacrifice, the Orthodox Church
proclaimed them passion-bearers: martyrs whose death was not caused by religious hatred (i.e.,
dislike for Christianity), but was instead a result of a murder carried out by their fellow Chris-
tians pursuing political or material interests. The three main narrative/literary texts written up
to the beginning of the twelfth century—two hagiographies and a chronical, among which
the Lives of Boris and Gleb by the monk Nestor stands out as the stylistically and conceptually
most advanced—symbolically compare the fate of the murdered holy brothers to the murder of
the Old Testament patriarch Abel and the salvific sacrifice of Jesus Christ. Thus, they emphasi-
ze the advancement of the principle of love towards one’s enemies into the deeds of the repre-
sentatives of the East Slavic secular authorities, carriers of the political ideal within the Chris-
tian state and society. The fact that the first canonized East Slavic saints (entirely recognized as
such in 1115) came from the secular ruling elite serves as a testimony about the following: 1)
attempts among the East Slavic (ecclesiastical) writers to stress the strong influence of recently
adopted Christianity on decisions of social importance in Kievan Rus’, which through that al-
legedly achieved its religious “maturity” in the context of salvation history, and 2) the effort to
achieve the politically prestigious sacralization of the Rurikid dynasty. However, the existence
of the passion-bearers among the secular ruling elite cannot be viewed as a specific characteri-
stic of East Slavic medieval culture alone because this type of sainthood tended to be present in
recently Christianized lands on the northern and eastern periphery of Europe at the time.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

