
UDK 821.161.1.09:271.2:929:2-36Boris in Gleb
Simon Malmenvall
Teološka fakulteta Univerze v Ljubljani
simon.malmenvall@teof.uni-lj.si 

NARATIVNI TEKSTI O BORISU IN GLEBU MED POSREDOVANJEM 
POLITIČNEGA ZGLEDA IN TOLMAČENJEM ZGODOVINE

Knežja brata Boris in Gleb predstavljata prva kanonizirana vzhodnoslovanska svetnika 
(strastotrpca). Njima posvečene narativne/literarne tekste, nastale do začetka 12. stoletja, med 
katerimi stilistično in konceptualno izstopa Branje o Borisu in Glebu, opredeljujeta dve temelj-
ni značilnosti: posredovanje sakraliziranega političnega zgleda v obdobju vse večje politične 
nestabilnosti na vzhodnoslovanskem ozemlju; in izpostavljanje duhovne »zrelosti« Kijevske 
Rusije v kontekstu zgodovine odrešenja. Obstoja kategorije knežjih ali kraljevskih svetnikov 
(strastotrpcev) ni mogoče imeti za posebnost vzhodnoslovanske srednjeveške kulture, saj se je 
tovrstno svetništvo nasploh pojavljalo v deželah na severnem in vzhodnem obrobju takratne 
Evrope. 

Ključne besede: Boris in Gleb, stara ruska književnost, Kijevska Rusija, strastotrpci, zgo-
dovina odrešenja

The two princely brothers Boris and Gleb were the first canonized East Slavic saints 
(known as passion-bearers). The narrative/literary texts dedicated to them and written until the 
beginning of the twelfth century, among which the Lesson on Boris and Gleb stands out stylisti-
cally and conceptually, are defined by two fundamental characteristics: by offering a sacralized 
political example during the period of growing political instability in East Slavic territory and 
by stressing the spiritual “maturity” of Kievan Rus′ in the context of salvation history. The exis-
tence of princely or royal saints (i.e., passion-bearers) cannot be regarded as a special feature 
of East Slavic medieval culture; this kind of sainthood was generally present in the lands of the 
northern and eastern European peripheries of the time.

Keywords: Boris and Gleb, literature of Rus′, Kievan Rus′, passion-bearers, salvation his-
tory

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://srl.si


Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 313

0 Uvod

Različice hagiografskih zgodb o knežjih bratih Borisu in Glebu je mogoče najti v 
več staroruskih/vzhodnoslovanskih1 narativnih oziroma literarnih tekstih, napisanih v 
cerkvenoslovanskem jeziku, ki so v ruski literarnovedni tradiciji označeni z izrazom 
»borisoglebski cikel«. Skupino vsebinsko najizčrpnejših in obenem najstarejših pri-
čevanj s konca 11. in začetka 12. stoletja sestavljajo trije teksti: prvi tekst predstavlja 
pripoved o smrti kneza Borisa s pohvalo/evlogijo svetima bratoma, vključeno v leto-
pis Pripoved o minulih letih (csl. Повесть временных лет);2 drugi tekst predstavlja 
anonimna hagiografija Povest, trpljenje in pohvala svetih mučencev Borisa in Gleba 
(csl. Сказание, страсть и похвала святую мученику Бориса и Глеба); tretji tekst pa 
predstavlja hagiografija z naslovom Branje o življenju in smrti blaženih strastotrpcev 
Borisa in Gleba (csl. Чтение о житии и погублении блаженную старстотерпцю 
Бориса и Глеба),3 ki jo je sestavil menih Nestor iz Kijevsko-pečerske lavre4 (Miljut-
enko 2006: 10, 57–58; Senyk 1993: 227, 400–03). Najmlajši izmed naštetih tekstov 
– obenem stilistično in konceptualno najrazvitejši v celotnem borisoglebskem ciklu 
– je Branje meniha Nestorja (Senyk 1993: 227, 401–02; Podskal’skij 1996: 186–88; 
Hollingsworth 1992: XXXV–VI). Nadaljnja literarno-kulturološka semiotična anali-
za se opira prav na omenjeni zadnji tekst.

1 Splošno (literarno)zgodovinsko ozadje zgodbe o Borisu in Glebu

Boris in Gleb, krstno Roman in David,5 sta bila sinova kijevskega kneza Vla-
dimirja Svjatoslaviča (980–1015), krstno Vasilija. Kijevski Knez Vladimir je, kakor 
vsi ostali staroruski knezi, izhajal iz rodbine Rjurikovičev, ki je od druge polovice 
10. stoletja vladala nad celotnim vzhodnoslovanskim ozemljem – današnjo Beloru-
sijo, večino Ukrajine in evropske Rusije. Vladimir se kot vladar ni izkazal zgolj s 

1 Poimenovanje Stara Rusija predstavlja slovensko priredbo samostalnika ženskega spola Rusʼ (csl. 
Русь) in njenih izpeljank. Ime Kijevska Rusija sledi poimenovanju v mednarodni historiografiji, s katerim 
se označuje najstarejša etapa državnosti v kontekstu srednjeveškega in zgodnje novoveškega pojava Stare 
Rusije. Rus’ zaobjema različne politične entitete v vzhodnoslovanskem prostoru, obenem pa tudi nekdanjo 
etnično skupino, ki jo je mogoče šteti za nekakšno predhodnico današnjih Rusov, Ukrajincev in Belorusov 
(Malmenvall 2016: 548).

2 Izvirni cerkvenoslovanski naslovi so zapisani v sodobni ruski cirilici. Takšen zapis je uporabljen tudi 
v serijski znanstveno kritični izdaji staroruskih/vzhodnoslovanskih tekstov (v 15 zvezkih)  z naslovom 
Knjižnica literature Stare Rusije (rus. Библиотека литературы Древней Руси (1997–2006)), ki so jo 
pripravili sodelavci Inštituta za rusko književnost Ruske akademije znanosti pod glavnim uredništvom 
akademika Dmitrija Sergejeviča Lihačova (1906–1999). 

3 Odlomki Nestorjevega Branja so v slovenščino prvič prevedeni po cerkvenoslovanskem izvirniku iz 
najnovejše cerkvenoslovansko-ruske znanstveno kritične izdaje tekstov borisoglebskega cikla, ki jo je leta 
2006 pripravila ruska zgodovinarka Nadežda Iljinična Miljutenko.

4 Kijevsko-pečerska lavra je bila največji in duhovno-kulturno najpomembnejši samostanski kompleks 
v Kijevski Rusiji (Malmenvall 2016: 553–54).

5 Vse do začetka 14. stoletja so se rojstna/posvetna (po izvoru v veliki večini slovanska) imena ruskih 
knezov običajno razlikovala od njihovih krščanskih (po izvoru povečini grških) imen, ki so jih dobili ob 
krstu. O knežjih imenih v Stari Rusiji: Litvina/Uspenskij 2006.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slavistična revija, letnik 65/2017, št. 2, april–junij314

svojimi uspešnimi vojaškimi pohodi oziroma ozemeljskimi osvojitvami, temveč je 
postal znan tudi kot »krstitelj« Vzhodnih Slovanov. Ob koncu 10. stoletja, leta 988 ali 
989, je namreč preko bizantinskega posredništva samostojno sprejel krščansko vero 
in jo razglasil za državno vero Kijevske Rusije (Malmenvall 2015: 184–90; Ostrowski 
2004, 1020–27). Nedolgo pred Vladimirjevo smrtjo leta 1015 je njegov sin Jaroslav, 
takratni knez v Novgorodu na severu staroruskega ozemlja, nastopil proti svojemu 
očetu in mu prenehal plačevati dajatve. Novgorod pa je kmalu zatem dosegla novica 
o Vladimirjevi smrti. Jaroslavu je uspelo prepričati Novgorodčane v boj za kijevski 
prestol, da bi bilo tako mogoče premagati Svjatopolka, starejšega sina pokojnega Vla-
dimirja, ki je v vmesnem času prevzel oblast nad Kijevom in dal umoriti svoja mlajša 
brata Borisa in Gleba (Malmenvall 2015: 190–91). To je povzročilo dinastični spor 
med Vladimirjevimi potomci, ki se je razplamtel v prvo dinastično vojno krščanskega 
obdobja Stare Rusije. Leta 1019 je Jaroslav dokončno premagal Svjatopolka v bitki 
pri reki Alti vzhodno od Kijeva. Po porazu je Svjatopolk zbežal neznano kam. Zahva-
ljujoč svoji zmagi v bitki pri Alti, je Jaroslav zavladal nad zahodnim delom Kijevske 
Rusije, leta 1036, po smrti brata Mstislava, pa je svojo oblast razširil na celotno staro-
rusko ozemlje (Malmenvall 2015: 191–92; Senyk 1993: 225–28).

Literarna podoba svetih knežjih bratov, navzoča v različnih tekstih borisogleb-
skega cikla, se je izoblikovala približno sto let po njuni smrti, na prehodu iz 11. v 
12. stoletje. Zanjo je značilno prepletanje religiozne in politične motivacije lastnega 
časa (Senyk 1993: 231–33). Namesto trpljenja za vero in smrti v rokah nekristjanov, 
ki je bila predpogoj pri kanonizacijah »klasičnih« mučencev, sta Vladimirjeva sinova 
svetost dosegla skozi zavrnitev upiranja zlu z nasiljem in brezpogojno spoštovanje 
volje starejšega brata Svjatopolka. Veličina njunega podviga je bila torej v odpovedi 
minljivi zemeljski oblasti oziroma slavi, posnemanju zgleda Jezusa Kristusa, ki je 
krog nasilja prekinil s prostovoljnim sprejetjem smrti na križu, in spoštovanju načela 
o brezpogojni podreditvi starejšemu v rodbini. Starešinsko načelo je od sredine 11. 
stoletja predstavljalo – dejansko sicer neupoštevan – temelj politične ureditve v Ki-
jevski Rusiji. Skupaj s poudarjanjem prednosti »nebeških« dobrin pred zemeljskimi 
in svojevrstno sakralizacijo starešinskega načela je literarna podoba Borisa in Gle-
ba utemeljevala tudi legitimnost Jaroslavove vladavine. Premagani Svjatopolk je bil 
namreč diskreditiran kot bratomorilec, Jaroslav pa je bil prikazan kot zaščitnik in 
nadaljevalec Vladimirjeve dediščine (Podlesnik 2009: 33–34; Užankov 2011: 196, 
198). V borisoglebskem ciklu se odražajo splošne značilnosti staroruske književno-
sti kijevskega obdobja oziroma njenega »monumentalnega historizma«. Omenjeni 
idejno-literarni sistem opredeljuje religiozno oziroma krščansko in hkrati patriotsko 
samo-osmišljanje nedavne vzhodnoslovanske zgodovinske izkušnje v kontekstu sve-
tovne zgodovine in v luči božje previdnosti. Sinteza religioznega in patriotskega se pri 
Borisu in Glebu kaže predvsem v tem, da jima je pripisana vloga »nebeških zaščitni-
kov« Stare Rusije, še posebej v odnosu do njene politične (ne)enotnosti od sredine 11. 
stoletja naprej (Lihačëv 1997a: 8–10; Lihačëv 1997b: 529).

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 315

2 Krščansko pričevanje o Borisu in Glebu

Nestorjevo Branje se pričenja z obsežnim historiozofskim uvodom, v katerem 
hagiograf našteva poglavitne duhovne dogodke od stvarjenja sveta do svoje lastne 
sodobnosti. Uvod odraža splošno razširjeno srednjeveško krščansko prepričanje o 
svetovnem zgodovinskem procesu, ki predstavlja boj med dobrim in zlom, Bogom in 
hudičem (Uspenskij 2000: 48–49; Hollingsworth 1992: XXIII, XXXIV–XXXV). V 
tem pogledu se kot najpomembnejši dogodek v zgodovini Stare Rusije kaže uradno 
sprejetje krščanstva pod Vladimirjem Svjatoslavičem.

Tako je bilo tudi temu Vladimirju od Boga razodeto, naj postane kristjan, dano mu je bilo 
ime Vasilij. […] Poslušajte o čudežu, polnem milosti, kako je včeraj vsem zapovedoval pri-
našati žrtve malikom, danes pa zapoveduje krst v imenu Očeta in Sina in Svetega Duha. 
Včeraj ni vedel, kdo je Jezus Kristus, danes pa oznanja, kako se mu je razodel. Včeraj se 
je imenoval pogan6 Vladimir, danes pa se imenuje kristjan Vasilij. Na Ruski zemlji se je 
pojavil drugi Konstantin. (Miljutenko 2006: 360).

Po uradnem pokristjanjenju sta Boris in Gleb, dve »svetli zvezdi« rodbine Rjuri-
kovičev, postali žrtvi oblastiželjnega Svjatopolka, v katerega srce je »vstopil hudič«, 
ki ni mogel sprejeti oslabitve poganstva na račun krepitve krščanstva. 

Mar ne vidite, bratje, neusmiljenost prekletega? Mar ne vidite, da se je razodela neusmi-
ljenost drugega Kajna? Pravijo, da ko je Kajn razmišljal, kako ali na kakšen način umoriti 
svojega brata Abela, ni vedel, kako se zgodi smrt. In tako mu je sovražnik hudič spečemu 
ponoči razkril, kako se naredi umor. Ko je vstal, je ubil svojega brata Abela, kakor je videl v 
spanju. Tudi temu [Svjatopolku] se je razkrilo nekaj podobnega. Razmišljal je namreč, kako 
in na kakšen način umoriti svojega brata Borisa. In ta sovražnik je položil zlo v njegovo srce, 
da bi naročil, naj ga umorijo na poti. (Miljutenko 2006: 368).

Kakor je v Stari zavezi hudič uspel prepričati ljudi, naj se klanjajo malikom in 
ubijajo preroke, tako je tudi v času in prostoru Kijevske Rusije prepričal Svjatopolka, 
naj izvrši bratomor, to je uboj dveh nedolžnih bratov Borisa in Gleba kot dveh staro-
ruskih likov, ustrezajočih starozavezni podobi pravičnega Abela. Svjatopolk, staroru-
ski Kajn, je svojo dušo izročil določenemu maliku, maliku oblastiželjnosti, ki mu je 
pretrgal odnos z Bogom in njegovimi brati. Na podlagi takšnega pojmovanja Nestor 
dejanja Borisa in Gleba simbolno vzporeja z odrešilno in prostovoljno Kristusovo 
daritvijo na križu. Takšno pojmovanje mučeništvu knežjih bratov podeljuje poseben 
zgodovinski in duhovni pomen. Nedavna zgodovinska izkušnja Kijevske Rusije je na 
tak način umeščena v biblijski kontekst božje previdnosti. Glede na Prvo Mojzesovo 
knjigo/Genezo se zgodovina človeštva po izgonu iz raja pričenja z ubojem Abela s 
strani njegovega brata Kajna – podobno se tudi zgodovina Kijevske Rusije po ura-
dnem pokristjanjenju pričenja s Svjatopolkovim zločinom in svetostjo Borisa in Gle-
ba (Мiljutenko 2006: 258–60, 262; Uspenskij 2000: 32–35, 38–39, 47; Podskal’skij 
1996: 195).

6 V cerkvenoslovanskem izvirniku se na tem mestu nahaja izraz »Helen« (csl. елин) oziroma po smi-
selnem prevodu »Stari Grk«, ki se navezuje na predkrščansko antično grško kulturo. Vzhodnoslovanska 
poganska preteklost je na tak način vzporejana in skorajda izenačena s starogrško. Omenjena podrobnost 
predstavlja enega izmed primerov staroruskega posnemanja in prilagajanja bizantinskih (»grških«) vzorcev 
na področju konceptov in predstav, povezanih s krščansko vero in osmišljanjem zgodovine. 

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slavistična revija, letnik 65/2017, št. 2, april–junij316

Zadnje dneve Borisovega življenja Nestor opisuje izrazito vzneseno, pri čemer 
najpomembnejšo vlogo igrajo svarila Borisovega vojaškega spremstva oziroma nje-
govih družinikov pred Svjatopolkovimi namerami.

Ne odidem, ne zbežim od tod, prav tako se ne bom zoperstavil svojemu starejšemu bratu, 
temveč kakor je Bogu po volji, tako naj bo. Raje umrem tukaj, kakor v drugi deželi.« Zatem 
so mu odgovorili vojščaki, ki so bili z njim in z njim hodili na bojne pohode […], rekoč: »Mi, 
o, Vladar smo po tvojemu blagemu očetu dani v tvoje roke. Šli bomo bodisi s teboj bodisi 
sami in tako tega [Svjatopolka] s silo izgnali iz mesta, tebe pa bomo povedli, kajti pred nas 
te je postavil tvoji blagi oče.« Ko je to slišal blaženi [Boris], resnično usmiljen, ki je zanje 
skrbel kakor za svoje brate, jim je dejal: »Ne, moji bratje, ne, očetje, ne jezite na tak način 
mojega gospoda brata, sicer vas bo začel zasledovati. Bolje je namreč, da umrem jaz sam, 
kakor toliko duš. Povrhu vsega se starejšemu bratu ne smem upirati, sicer ne ubežim božji 
sodbi. Prosim vas, moji bratje in očetje, odidite na svoje domove, jaz pa grem, padel bom 
pred noge svojega brata. Morda se me usmili, če me vidi, in me ne umori. Zelo vas prosim. 
(Miljutenko 2006: 370).

Družiniki pred kneza postavljajo dve izbiri – bodisi beg bodisi oborožen odpor. 
Boris družinikov ne upošteva in sprejme svojo lastno rešitev, to je žrtvovanje samega 
sebe za preprečitev nadaljnjega prelivanja krvi in ohranitev življenja nedolžnih ljudi. 
Zatem Boris odpotuje v Kijev, da bi se podredil Svjatopolkovi volji. Borisa kmalu 
dohitijo morilci, ki jih je poslal Svjatopolk, in ga skupaj z enim izmed njegovih slu-
žabnikov prebodejo s kopji. Nato Borisovo telo prenesejo v mesto Višgorod severno 
od Kijeva in ga pokopljejo ob tamkajšnjo cerkev svetega Bazilija (Miljutenko 2006: 
262–65).

V skladu z Branjem se ob smrti Vladimirja Svjatoslaviča njegov mlajši sin Gleb 
nahaja v Kijevu. Ko Gleb prejme novico o tem, da Svjatopolk namerava umoriti Bo-
risa, se odloči zbežati proti severu k »drugemu bratu«, najverjetneje novgorodskemu 
knezu Jaroslavu. Po Borisovi smrti Svjatopolk svojim vojščakom ukaže zasledova-
ti bežečega Gleba in ti ga kmalu ujamejo v čolnu.7 Glebovi družiniki so, kakor v 
Borisovem primeru, pripravljeni braniti svojega kneza. Gleb pa jim naroči, naj se 
umaknjeno k rečnemu bregu in ga pustijo samega. Morilci, ki jih je poslal Svjatopolk, 
prevzamejo čoln in takoj zatem ukažejo Glebovemu kuharju, naj mu prereže vrat. V 
zadnji molitvi pred smrtjo Gleb svojo usodo primerja s pravičnim Zaharijo iz Stare 
zaveze, ki je bil umorjen pred oltarjem v jeruzalemskem templju (Miljutenko 2006: 
261, 265–67; Podskal’skij 1996: 195; Uspenskij 2000: 36–39). 

»Moj Gospod Jezus Kristus, sliši me v tej uri in me naredi vrednega, da se pridružim tvojim 
svetim. Tako, o, Vladar, kakor je bil v starodavnosti na ta dan pred tvojim žrtvenikom zaklan 
Zaharija, tako sem sedaj jaz zaklan pred teboj, Gospod. Toda, Gospod, Gospod ne spominjaj 
se mojih preteklih prestopkov, temveč reši mojo dušo, da je ne omadežuje hudobna svetloba 
nasprotnikov, temveč da jo sprejmejo tvoji sveti angeli, kajti ti si Gospod, moj Odrešenik. 
Tem pa, ki to počnejo, odpusti. Kajti ti si resnični Bog, tebi slava na veke. Amen.« Ko je sveti 
Gleb to rekel, je zgoraj omenjeni kuhar šel na kolena, svetemu zaklal glavo in mu prerezal 
grlo. In tako je sveti Gleb svojo dušo izročil v božje roke. (Miljutenko 2006: 374, 376).

7 Nestor ne posreduje natančnih podatkov o kraju ujetja. Glede na ostale tekste borisoglebskega cikla je 
bil Gleb najverjetneje ujet nedaleč od Smolenska, kjer se reka Smjadina izliva v Dneper.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 317

3 Politična razsežnost svetništva knežjih bratov

Med vzhodnoslovanskimi srednjeveškimi svetniki kult Borisa in Gleba ni bil zgolj 
najbolj razširjen, temveč se je pojavil že v najzgodnejšem obdobju krščanske Sta-
re Rusije. Prvi korak do uradne kanonizacije knežjih bratov, ki je bil sprva omejen 
na ljudsko čaščenje, se je zaključil s potrditvijo kijevskega metropolita Georgija leta 
1072. Leta 1115 pa se je zgodil naslednji korak, ki je pomenil dokončno kanonizacijo 
knežjih bratov. Takrat so bile njune relikvije prenesene v novo cerkev v Višgorodu, 
posvečeno knežjima bratoma (Miljutenko 2006: 5, 54–55, 58, 279–82; Hollingsworth 
1992, XXVI–XVII; Užankov 2000: 32–38, 45–46). Kot svetnika sta Boris in Gleb 
spadala v kategorijo strastotrpcev (csl. страстотрьпцы). Izraz strastotrpec v pra-
voslavnem svetu označuje posebno vrsto svetnikov, za katere je značilna mučeniška 
smrt – toda ne mučeništvo kot posledica sovraštva do krščanske vere same po sebi, 
temveč dejanj kristjanov samih, navadno v povezavi z njihovimi političnimi ali mate-
rialnimi interesi (Malmenvall 2015: 205; Kossova 1997: 73–76).

Kult Borisa in Gleba je politični pomen pridobil šele na začetku 12. stoletja, to je 
v obdobju skorajda stalnih dinastičnih sporov in od tod izhajajočih delitev ozemlja 
Kijevske Rusije na posamezne polsamostojne kneževine. Od takrat naprej sta Boris 
in Gleb v zavesti vzhodnoslovanskih piscev in cerkvenih dostojanstvenikov vse bolj 
začela igrati vlogo nebeških priprošnjikov rodbine Rjurikovičev in svetih zaščitni-
kov domovine. Najizrazitejši primer naraščajočega političnega pomena kulta knežjih 
bratov se nahaja v Pripovedi o minulih letih – najstarejšem vzhodnoslovanskem le-
topisu, nastalem na začetku 12. stoletja – in Nestorjevem Branju (Miljutenko 2006: 
5, 271–72, 279–80; Hollingsworth 1992: XIV–VI, XXVII–XI, LV–VI; Podskal’skij 
1996: 70–71, 436). Duhovne zasluge svetih bratov v odnosu do domovine so v Pripo-
vedi8 povzete na sledeč način: 

V neskončni radosti in v neizrekljivi svetlobi prebivata pri Vladarju nad vsemi cesarji, deleč 
zdravilne darove Ruski zemlji. […] In vidva sta priprošnjika Ruske zemlje in svetilnika, 
ki sijeta na svet, in prosita Boga za svoje ljudi. Zato smo tudi mi dolžni dostojno hvaliti 
Kristusova strastotrpca, zvesto moleč k njima, rekoč: »Radujta se, Kristusova strastotrpca, 
priprošnjika Ruske zemlje, vidva namreč dajeta ozdravljenje tistim, ki k vama prihajajo z 
vero in ljubeznijo. Radujta se, nebeška prebivalca, v mesu sta bila angela, enako misleča 
služabnika, ena četa, enodušna v svetosti, zato vsem trpečim dajeta ozdravljenje. Radujta 
se, božje modrosti polna Boris in Gleb, ki pritekata kakor iz vodnjaka življenje prinašajoče 
vode ozdravljenja, vernim ljudem pritekata kakor ozdravljenje. Radujta se, bleščeči luči ka-
kor svetloba, ki z lučjo ozarja vso Rusko zemljo, vselej odganjajoča temo z razodevanjem 
neomajne vere. […]« (Ostrowski: 1098–104).

V skladu s Pripovedjo in Nestorjevim pojmovanjem v njegovem Branju svetni-
ški zgled Borisa in Gleba dobiva značaj političnega poduka, ki naslavlja nemoralno 
ravnanje nekaterih staroruskih knezov s konca 11. in začetka 12. stoletja. Pri svojih 

8 Odlomek Pripovedi je iz cerkvenoslovanskega izvirnika preveden v slovenščino po najnovejši cer-
kvenoslovansko-angleški znanstveno kritični izdaji, ki jo je leta 2004 pripravil ameriški zgodovinar Donald 
Ostrowski. Navedeni odlomek sledi Hipatijevskemu (kijevsko-južnoruskemu) rokopisu iz prve polovice 
15. stoletja. O dataciji in literarnozgodovinskemu pomenu Pripovedi: Malmenvall 2015.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slavistična revija, letnik 65/2017, št. 2, april–junij318

bojih za oblast so namreč pogosto bežali v sosednje dežele, nato pa so se vračali v 
domovino skupaj s tujimi vojskami, s katerih pomočjo niso premagovali zgolj svo-
jih sonarodnjakov, temveč istočasno tudi pripadnike lastne knežje rodbine.9 Iz tega 
razloga Nestor izraža globoko spoštovanje do Borisa in Gleba, poudarjajoč njuno 
zvesto izpolnitev tako religiozne kot tudi patriotske dolžnosti. Še več, različne zgodbe 
o svetih knežjih bratih je mogoče zanesljivo interpretirati kot poziv staroruskim kne-
zom, naj prenehajo z bratomornimi spori in podredijo svoje osebne interese blaginji 
skupne domovine, to je Kijevske Rusije (Miljutenko 2006: 270, 273–77; Senyk 1993, 
232–34; Podskal’skij 1996: 70–71, 436; Uspenskij 2000, 42). 

Teksti borisoglebskega cikla kot zaključena idejna celota prinašajo tudi globo-
ko refleksijo o položaju Kijevske Rusije v skupnosti takratnih krščanskih ljudstev 
in državnih tvorb, zlasti v odnosu do Bizantinskega cesarstva, njenega duhovnega 
»učitelja«, katerega kulturni zgled in mednarodni ugled je Vladimirja Svjatoslavi-
ča spodbudil k sprejetju krščanske vere. Ena izmed ključnih prvin, opazna v vseh 
tekstih borisoglebskega cikla, je prisotnost mnoštva biblijskih citatov, parafraz in re-
miniscenc. Stalne vzporednice z biblijskimi osebnostmi in dogodki kažejo na željo 
takratnih vzhodnoslovanskih piscev, da bi razsežnost božje previdnosti potrdili tudi v 
okviru nedavne staroruske zgodovinske izkušnje. Mučeništvo Borisa in Gleba je na 
tak način razumljeno predvsem kot zgodovinsko in geografsko pogojena ponovitev 
oziroma ponovna uresničitev starozavezne zgodbe o Kajnu in Abelu. Od tod je zgodo-
vinska usoda Kijevske Rusije predstavljena kot povsem vključena v svetovni proces 
zgodovine odrešenja10 in polnopravni oziroma enakovredni del krščanskega sveta. V 
odnosu do ostalih krščanskih državnih tvorb je staroruska elita svojo domovino – ne 
glede na razmeroma pozno sprejetje krščanstva – dojemala kot duhovno »zrelo« in 
posledično enakovredno. Od tod izhaja tudi poudarjanje dejstva, da je načelo ljubezni 
do sovražnikov močno vplivalo prav na dejanja predstavnikov knežje elite. Poudarja-
nje tega dejstva priča o dveh namerah: prvič, na opozarjanje o naraščajočem pomenu 
nedavno sprejetih krščanskih etičnih vrednot na področju (pre)oblikovanja družbene 
zavesti skozi moralni zgled junaške odločitve, ki sta jo sprejela Boris in Gleb; drugič, 
o religiozni argumentaciji legitimnosti in celo svojevrstni sakralizaciji rodbine Rju-
rikovičev, iz katere sta izhajala prva staroruska svetnika. Na tak način Boris in Gleb 
simbolno označujeta začetek krščanske zgodovine Stare Rusije, neločljivo povezane 
s takrat cenjenim konceptom zgodovine odrešenja, ki se nanaša na celotno človeštvo.

4 Strastotrpci v kontekstu srednjeveške Evrope

V kontekstu zgodovine srednjeveške Evrope kult Borisa in Gleba ne predstavlja 
kake izolirane epizode ali izrazite vzhodnoslovanske posebnosti, temveč tvori nelo-

9 Knez Izjaslav Jaroslavič je na tak način ravnal dvakrat: leta 1069 in 1077, ko je osvojil Kijev s 
pomočjo poljske vojske. Leta 1079 pa je Staro Rusijo napadel knez Roman Svjatoslavič, čigar zavezniki 
so bili stepski konjeniki Polovci/Kumani – Roman Svjatoslavič je naposled prevzel oblast v Černigovu 
severovzhodno od Kijeva. 

10 O konceptu zgodovine odrešenja v kontekstu Kijevske Rusije: Malmenvall 2015; Ostrowski 2011; 
Ryčka 2005.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 319

čljiv del določenega kulturnega pojava lastnega časa. Na prehodu iz prvega v drugo 
tisočletje je bilo čaščenje kraljev ali knezov, ki so jih ubili kristjani sami (njihovi 
sorodniki ali podaniki), splošna značilnost severnih in vzhodnih predelov Evrope 
oziroma takratne evropske periferije – Anglije, Skandinavije, Stare Rusije, Češke. 
Gre za območja, kjer je krščanska vera pomenila opazno družbeno-kulturno novost. 
Vse tovrstne svetnike opredeljujejo zelo sorodne, skorajda enake značilnosti: v smrtni 
nevarnosti se niso odločili za maščevanje svojim sovražnikom ali nadaljevanje dina-
stičnih spopadov, temveč so raje izbrali prostovoljno smrt oziroma samožrtvovanje 
za ohranitev miru v svojih domovinah. Srednjeveški sodobniki so svete strastotrpce 
navadno dojemali kot nosilce novega ideala krščanskega vladarja in simbole prelo-
ma z nedavno pogansko preteklostjo. Pri obravnavi tematike strastotrpcev so pisci 
iz periferij srednjeveške Evrope povzdigovali posebno vrsto žrtvovanja po zgledu 
Jezusa Kristusa kot prekinitev kroga nasilja, ki nedolžni žrtvi odpira vstop v »nebeško 
kraljestvo« (Miljutenko 2006: 9, 14–15, 27–28, 31, 33–35; Klaniczay 2010: 288–89, 
302–04; Antonsson 2010: 18).

Raziskovalci vzhodnoslovanske srednjeveške kulture mučeništvo Borisa in Gleba 
navadno vzporejajo z nasilno smrtjo češkega kneza Venčeslava/Václava in njegove 
babice Ljudmile – oba sta živela v prvi polovici 10. stoletja. Vzporednica med Bori-
som in Venčeslavom je bila očitno prepoznana že pri staroruskih piscih samih, saj se 
neposredno pojavlja tako v anonimni Povesti in trpljenju kot tudi Nestorjevem Bra-
nju (Miljutenko 2006: 14, 18, 292; Senyk 1993: 398–400; Klaniczay 2010: 298–99, 
303–04). Kljub temu mučeniška smrt Venčeslava in Ljudmile še zdaleč ni edina, ki bi 
jo bilo mogoče primerjati z zgodbo o Borisu in Glebu. V danem kontekstu je vredno 
upoštevati vsaj smrt in kanonizacijo Magnusa Erlendsona, jarla/grofa na Orkneyskih 
otokih v sklopu Norveškega kraljestva. Jarla Magnusa je leta 1115 ubil njegov bratra-
nec Hakon. Ko je Magnus izvedel o bratrančevi zaroti, se je odločil, da ne poseže po 
oboroženi oziroma nasilni obrambi in tako ohrani življenje svojih družinikov. Kakor 
Gleba, je tudi Magnusa ubil njegov lastni kuhar. Kakor kijevski metropolit, je tudi 
škof Viljem/Wilhelm dvomil v svetost ubitega grofa. Od tod je mogoče upravičeno 
domnevati, da je lahko borisoglebski cikel vsaj delno vplival na pisce sag in hagi-
ografij o jarlu Magnusu Erlendsonu. Vezi med Skandinavijo (Švedsko, Norveško) 
in Kijevsko Rusijo so bile namreč od 10. do 13. stoletja stalne in raznovrstne. Na 
najvišji politični ravni so se odražale predvsem skozi sklepanje dinastičnih porok.11 
Izhajajoč iz omenjenega, ne more biti izključena možnost skandinavske seznanje-
nosti s takrat sodobnimi staroruskimi narativnimi/literarnimi deli (Мiljutenko 2006: 
22–23; Antonsson/Garipzanov 2010: 7; Conti 2010: 194–95). Še več, pojav kategorije 
strastotrpcev in obstoj literarnih vzporednic med hagiografijami o jarlu Magnusu in 
svetih staroruskih knežjih bratih je mogoče interpretirati kot sestavni del političnih in 
kulturnih medsebojnih vplivov na območju severne in vzhodne Evrope med 10. in 12. 
stoletjem (Antonsson/Garipzanov 2010: 5).

11 Konfesionalne razlike po razkolu med zahodno/katoliško in vzhodno/pravoslavno Cerkvijo leta 1054 
niso odločilno vplivale na nadaljnji razvoj skandinavsko-staroruskih političnih in ekonomskih odnosov. V 
ospredju so bile vselej pragmatične koristi. O mednarodni politiki Kijevske Rusije: Nazarenko 2001.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slavistična revija, letnik 65/2017, št. 2, april–junij320

5 Zaključek

Knežja brata Boris in Gleb predstavljata prva kanonizirana svetnika v zgodovini 
Vzhodnih Slovanov. Glede na stališča srednjeveških piscev prostovoljna žrtev ome-
njenih bratov ni imela zgolj religioznega pomena – po svoji vključenosti v prvi staro-
ruski dinastični spor (1015–19) po uradnem sprejetju krščanstva je bila tudi izrazito 
politično opredeljena. Boris in Gleb sta spoštovala voljo starejšega brata Svjatopolka 
in prostovoljno sprejela svojo smrt, da bi na tak način preprečila nadaljnje prelivanje 
krvi in pokazala na minljivost zemeljskih dobrin, v danem primeru politične oblasti. 
Najstarejši narativni/literarni teksti, ki pripadajo borisoglebskemu ciklu, usodo svetih 
bratov simbolno vzporejajo z ubojem pravičnega Abela iz Stare zaveze in odrešilno 
daritvijo Jezusa Kristusa na križu. V času naraščajočih nesoglasij med staroruskimi 
knezi je zgled Borisa in Gleba služil kot duhovni temelj za pozive k prenehanju spo-
rov znotraj vladajoče rodbine Rjurikovičev in posledično ohranitvi politične edinosti 
Stare Rusije. Poudarjanje dejstva, da sta prva kanonizirana vzhodnoslovanska sve-
tnika izšla iz vrst politične elite, je mogoče razumeti kot pričevanje o dvojem: prvič, 
kot poskus prikazovanja naraščajočega pomena nedavno sprejetih krščanskih etičnih 
vrednot na področju (pre)oblikovanja družbene zavesti in posledično vključitve Stare 
Rusije v svetovno zgodovino odrešenja; drugič, kot religiozno legitimacijo in celo 
svojevrstno sakralizacijo rodbine Rjurikovičev.

Obstoja kategorije svetih strastotrpcev iz vrst predstavnikov posvetne elite ni mo-
goče imeti za posebno značilnost staroruske kulture. Pojav knežjih ali kraljevskih 
strastotrpcev je bil namreč splošno razširjen v državnih tvorbah na severnih in vzhod-
nih periferijah takratne Evrope, ki so nedavno sprejele krščanstvo kot državno reli-
gijo. V tem kontekstu je vredno omeniti vsaj dva pomenljiva primera: primer čeških 
svetnikov Venčeslava in Ljudmile iz prve polovice 10. stoletja in primer norveškega 
jarla/grofa Magnusa Erlendsona z začetka 12. stoletja.

Viri in literatura

Haki Antonsson, 2010: The Early Cult of Saints in Scandinavia and the Conversion: 
A Comparative Perspective. Saints and their Lives on the Perifery: Veneration of 
Saints in Scandinavia and Eastern Europe (c.1000–1200). Ur. H. Antonsson, I. H. 
Garipzanov. Turnhout: Brepols. 17–38.

Haki Antonsson, Ildar H. Garipzanov, 2010: Introduction: The Veneration of Saints 
in Early Christian Scandinavia and Eastern Europe. Saints and their Lives on the 
Perifery: Veneration of Saints in Scandinavia and Eastern Europe (c.1000–1200). 
Ur. H. Antonsson, I. H. Garipzanov. Turnohut: Brepols. 1–14.

Aidan Conti, 2010: Aelnoth of Canterbury and Early Mythopoiesis in Denmark. 
Saints and their Lives on the Perifery: Veneration of Saints in Scandinavia and 
Eastern Europe (c. 1000–1200). Ur. H. Antonsson, I. H. Garipzanov. Turnohut: 
Brepols. 189–206.

Paul Hollingsworth, 1992: The Hagiography of Kievan Rus’. Cambridge, Massa-

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simon Malmenvall: Narativni teksti o Borisu in Glebu 321

chussets: Harvard University Press.
Gábor Klaniczay, 2010: Conclusion: North and East European Cults of Saints. Saints 

and their Lives on the Perifery: Veneration of Saints in Scandinavia and Eastern 
Europe (c. 1000–1200). Ur. H. Antonsson, I. H. Garipzanov. Turnohut: Brepols. 
283–304.

Alda G. Kossova, 1997: All’ alba della cultura russa: La Rus’ kieviana (862–1240). 
Rim: Studium.

Simon Malmenvall, 2015: Kijevska Rusija in Pripoved o minulih letih. Pripoved o 
minulih letih. Ur. B. Podlesnik. Ljubljana: ZIFF. 175–239.

--, 2016: Razvoj cerkvene organizacije v Kijevski Rusiji do sredine 12. stoletja. Bo-
goslovni vestnik 76/3–4. 547–58.

Donald Ostrowski, 2011: Pagan Past and Christian Identity in the Primary Chro-
nicle. Historical Narratives and Christian Identity on a European Periphery:  
Early History Writing in Northern, East-Central, and Eastern Europe (c. 1070–
1200). Ur. I. H. Garipzanov. Brepols Publishers. 229–53.

--, 2004: The Povest’ vremennykh let: An Interlinear Collation and Paradosis. Har-
vard: University Press.

Blaž Podlesnik, 2009: Kratki pregled ruske kulturne zgodovine. Ljubljana: ZIFF.
Sophia Senyk, 1993: A History of the Church in Ukraine, Volume I: To the End of the 

Thirteenth Century. Rim: Pontificio Istituto orientale.

Дмитрий С. ЛИХАЧЁВ, 1997a: Величие древней литературы. Библиотека 
литературы Древней Руси: Том 1: XI–XII века. Ред. Дмитрий С. Лихачёв. 
Санкт Петербург: НАУКА. 7–24.

--, 1997b: Сказание о Борисе и Глебе. Библиотека литературы Древней Руси: 
Том 1: XI–XII века. Ред. Дмитрий С. Лихачёв. Санкт Петербург: НАУКА. 
328–51, 527–31.

Анна Ф. ЛИТВИНА, Фёдор Б. УСПЕНСКИЙ, 2006: Выбор имени у русских 
князей в Х–XVI вв.: Династическая история сквозь призму антропонимики. 
Москва: Индрик.

Надежда И. МИЛЮТЕНКО, 2006: Святые князья-мученики Борис и Глеб: 
Исследования и тексты. Санкт Петербург: Издание Олега Абышко.

Александр В. НАЗАРЕНКО, 2001: Древняя Русь на международных путях: 
междисциплинарные очерки культурных, торговых, политических связей 
IX–XII веков. Москва: Языки русской культуры.

Герхард ПОДСКАЛЬСКИЙ, 1996: Христианство и богословская литература 
в Киевской Руси (988–1237 гг.). Пер. Александр Н. Назаренко. Санкт 
Петербург: Византинороссика.

Володимир РИЧКА, 2005: ʼКиїв–Другий Єрусалім’ (з історії политічної думки 
та ідеологиї середньовичної Русі). Київ: Інстітут історії України.

Борис А. УСПЕНСКИЙ, 2000: Борис и Глеб: Восприятие истории в Древней 
Руси. Москва: Языки русской культуры.

Александр Н. УЖАНКОВ, 2000: Святые страстотерпцы Борис и Глеб: к истории 
их канонизации и паписания Жития. Древняя Русь: Вопросы медиевистики 
1/1. 21–50.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Slavistična revija, letnik 65/2017, št. 2, april–junij322

--, 2011: Историческая поэтика древнерусской словесности: Генезис 
литературных формаций. Москва: Издательство Литературного института 
им. А.М. Горького. 

Summary

Boris and Gleb, baptized as Roman and David, were the first canonized East Slavic saints. 
They were sons of Grand Prince Vladimir the Great (980–1015), who declared Christianity, 
adopted via the Byzantine Empire, the state religion of Kievan Rus′. Right after Vladimir’s 
death, his eldest son Sviatopolk ordered the aforementioned younger brothers to be killed. This 
was a direct result of his attempts to take over the entire Kievan Rus′ realm after taking pos-
session of the Kievan throne as he sought to eliminate all potential rivals within his own Rurikid 
dynasty. Boris and Gleb respected the will of their older brother, voluntarily accepting their 
death in order to prevent further bloodshed and demonstrate the transience of earthly possessi-
ons—in this case, political power. Recognizing their voluntary sacrifice, the Orthodox Church 
proclaimed them passion-bearers: martyrs whose death was not caused by religious hatred (i.e., 
dislike for Christianity), but was instead a result of a murder carried out by their fellow Chris-
tians pursuing political or material interests. The three main narrative/literary texts written up 
to the beginning of the twelfth century—two hagiographies and a chronical, among which 
the Lives of Boris and Gleb by the monk Nestor stands out as the stylistically and conceptually 
most advanced—symbolically compare the fate of the murdered holy brothers to the murder of 
the Old Testament patriarch Abel and the salvific sacrifice of Jesus Christ. Thus, they emphasi-
ze the advancement of the principle of love towards one’s enemies into the deeds of the repre-
sentatives of the East Slavic secular authorities, carriers of the political ideal within the Chris-
tian state and society. The fact that the first canonized East Slavic saints (entirely recognized as 
such in 1115) came from the secular ruling elite serves as a testimony about the following: 1) 
attempts among the East Slavic (ecclesiastical) writers to stress the strong influence of recently 
adopted Christianity on decisions of social importance in Kievan Rus′, which through that al-
legedly achieved its religious “maturity” in the context of salvation history, and 2) the effort to 
achieve the politically prestigious sacralization of the Rurikid dynasty. However, the existence 
of the passion-bearers among the secular ruling elite cannot be viewed as a specific characteri-
stic of East Slavic medieval culture alone because this type of sainthood tended to be present in 
recently Christianized lands on the northern and eastern periphery of Europe at the time.

Slavistična revija (https://srl.si) je ponujena pod licenco
Creative Commons, priznanje avtorstva 4.0 international.
URL https://srl.si/sql_pdf/SRL_2017_2_07.pdf | DOST. 18/02/26 8.07

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.tcpdf.org

